
 
 Präambel zur Verfassung 

oder 
Die verpflichtenden Gründe dafür 

 Teil 1 
 

Aus den Veröffentlichungen von Hizb-ut-Tahrir 





Präambel zur Verfassung 
oder 

Die verpflichtenden Gründe dafür 
Teil 1 

Allgemeine Gesetze Das Regierungssystem Das Beziehungssystem der Geschlechter 
 

Aus den Veröffentlichungen von Hizb-ut-Tahrir



 
 

1. Ausgabe 
1382 n. H. - 1963 n. Chr. 

 
 

2. Ausgabe 
(autorisierte Ausgabe) 

1430 n. H. - 2009 n. Chr. 
 
 
 
 

Dār al-Umma 
Druck - Veröffentlichung - Verteilung 

Beirut - Libanon 
PB: 135190 

 



 
 قاً لِمَا زَلْنَا إِليَْكَ الْكِتَابَ ʪِلحْقَِّ مُصَدِّ نـَهُمْ بمِاَ أنَْـزَلَ بَـينَْ يَدَيْهِ وَأنَْـ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ۖ فاَحْكُمْ بَـيـْ

ُ ۖ وَلاَ تَـتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ عَمَّا جَاءَكَ مِنَ الحْقَِّ ۚ لِكُلٍّ  َّɍا
ُ لجَعََلَكُمْ أمَُّةً  َّɍهَاجًا ۚ وَلَوْ شَاءَ ا  جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنـْ

لُوكَُمْ فيِ مَا آʫَكُمْ ۖ فاَسْتَبِقُوا  وَاحِدَةً وَلَكِنْ ليِـَبـْ
تُمْ فِيهِ  يعًا فَـيُـنَبِّئُكُمْ بمِاَ كُنـْ رَاتِ ۚ إِلىَ اɍَِّ مَرْجِعُكُمْ جمَِ الخْيَـْ

ُ وَلاَ ٤٨تخَتَْلِفُونَ ﴿ َّɍنـَهُمْ بمِاَ أَنْـزَلَ ا ﴾ وَأَنِ احْكُمْ بَـيـْ
احْذَرْهُمْ أَنْ يَـفْتِنُوكَ عَنْ بَـعْضِ مَا أَنْـزَلَ تَـتَّبِعْ أَهْوَاءَهُمْ وَ 

ُ أَنْ يُصِيبـَهُمْ  َّɍاَ يرُيِدُ ا ُ إِليَْكَ ۖ فَإِنْ تَـوَلَّوْا فاَعْلَمْ أَنمَّ َّɍا
ببِـَعْضِ ذُنوđُِِمْ ۗ وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ 

﴿٤٩﴾ 
  (المائدة)

 



Im Namen Allahs des Erbarmungsvollen 
des Barmherzigen 

Und Wir haben zu dir das Buch mit der Wahrheit 
herabgesandt, das zu bestätigen, was von dem Buch vor ihm war, und darüber herrschend. So richte zwi-

schen ihnen nach dem, was Allah herabgesandt hat, und folge nicht ihren Neigungen entgegen dem, was dir 
von der Wahrheit zugekommen ist. Für jeden von euch haben Wir ein Gesetz und einen deutlichen Weg be-
stimmt. Und wenn Allah wollte, hätte Er euch wahrlich zu einer einzigen Gemeinschaft gemacht. Auf dass Er 
euch jedoch in dem, was Er euch gegeben hat, prüfe, so wetteifert nach den guten Dingen! Zu Allah wird euer 

aller Rückkehr sein, sodann wird Er euch kundtun, worüber ihr uneinig wart. (48) Und so richte zwischen 
ihnen nach dem, was Allah herabgesandt hat, und folge nicht ihren Neigungen. Und nimm dich in Acht vor 

ihnen, dass sie dich nicht von einem Teil dessen ab-bringen, was Allah zu dir herabgesandt hat! Doch 
wenn sie sich abkehren, so wisse, dass Allah sie für einen Teil ihrer Sünden belangen will. Und wahrlich, 

viele unter den Menschen sind Frevler. (49) Begehren sie etwa das Urteil der Unwissenheit? Wer ist denn 
besser im Richten als Allah für ein Volk, das Er-kenntnis besitzt? 

(5:48-50) 



5 

INHALT 
VORWORT DES ÜBERSETZERS ..........................................7 
ALLGEMEINE GESETZE ....................................................11 
DAS REGIERUNGSSYSTEM ........................................... 184 

DER KALIF................................................................. 256 
DIE VOLLMACHTSASSISTENEN - AL-MUʿĀWINŪN... 341 
DER VOLLZUGSASSISTENT ....................................... 361 
DIE GOUVERNEURE ................................................. 369 
DER AMĪR AL-ĞIHĀD: DAS KRIEGSRESSORT - DIE 
ARMEE ..................................................................... 393 
DIE INNERE SICHERHEIT .......................................... 433 
DAS AMT FÜR AUSWÄRTIGE ANGELEGENHEITEN .. 452 
DAS INDUSTRIERESSORT ......................................... 454 
DAS GERICHTSWESEN - AL-QAḌĀʾ........................... 458 
DER VERWALTUNGSAPPARAT -  AL-ĞIHĀZ AL-IDĀRĪ
 ................................................................................. 521 
DAS SCHATZHAUS - BAIT AL-MĀL ............................ 542 
DIE MEDIEN ............................................................. 558 
DIE RATSVERSAMMLUNG - MAĞLIS AL-UMMA  ..... 564 

DAS BEZIEHUNGSSYSTEM DER GESCHLECHTER .......... 600 
STICHWORTVERZEICHNIS .................................................. I 



6 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
  



7 

VORWORT DES ÜBERSETZERS 
Gepriesen sei Allah, der Herr der Welten. Friede und 
Segen auf den Führer der Erlauchten, den Herrn der Ge-
sandten, unseren geliebten Propheten Muḥammad (s). 
Dieses Buch – und das sei ohne Übertreibung gesagt – ist 
ein wahres Meisterwerk islamischer Rechtsliteratur. Für 
mich als Übersetzer war es immer wieder faszinierend zu 
erleben, wie präzise islamische Rechtssprüche und juris-
tische Erkenntnisse aus den Offenbarungstexten abgelei-
tet wurden. Manchmal war es nur ein Wort - oder gar 
nur der Teil eines Wortes - aus dem ein wichtiges, für 
den Rechtsspruch relevantes Detail herausgelesen wur-
de. Gleichzeitig hat man die juristische Gesamtbetrach-
tung der Texte nie aus den Augen verloren und dem Le-
ser damit ein umfassendes Verständnis der Rechtsprob-
lematik vermittelt. 
Zweifellos ist dieses Buch ein Beweis dafür, dass es unter 
Ausschluss rein rationaler Urteile und des leidigen Nut-
zendenkens möglich ist, allein auf die Offenbarungstexte 
gestützt für jedes Problem die richtige islamische Lösung 
zu finden. Und so wurde in bestechender Form demons-
triert, wie iğtihād – das Ableiten islamischer Rechtssprü-
che – korrekt abzulaufen hat. Möge der Erhabene den 
Verfassern des Werkes für diese herausragende Leistung 
den besten Lohn bescheren! 
Bekanntlich steckt in jeder Übersetzung auch die Inter-
pretation des Übersetzers. Ich habe versucht, mich so 



8 

genau es geht an das arabische Original zu halten und 
daher stellenweise eine etwas komplizierte, nicht so gut 
klingende deutsche Formulierungen in Kauf genommen, 
um den Text so präzise wie möglich wiederzugeben und 
den eigenen Interpretationsspielraum klein zu halten, 
damit etwaige Verständnisfehler, die bei mir vorhanden 
sein können, in die Übersetzung nicht hineinwirken. 
Auch Wiederholungen, die im Arabischen oft zur Unter-
mauerung der Wichtigkeit einer Angelegenheit benutzt 
werden, aber den deutschen Textfluss stören, musste 
ich stellenweise beibehalten, ansonsten hätten ganze 
Sätze in der Übersetzung gefehlt, was ich so nicht ver-
antworten konnte. 
Die wichtigsten arabischen Begriffe sowie die Bezeich-
nung der Orte und Personen sind nach den Regeln der 
deutschen morgenländischen Gesellschaft (DMG) in ge-
normter Transkriptionsschrift gehalten. Bei bekannten 
Ausdrücken jedoch, die bereits eingedeutscht wurden 
und im Duden stehen, wie z. B. Koran, Sunna, Hadithe 
etc..., wurde der besseren Lesbarkeit halber auf die 
Transkription verzichtet. Dies gilt auch für allgemein be-
kannte Ortsnamen wie Mekka, Medina und Kufa, um 
dem deutschen Leser die Lektüre des Buches nicht allzu 
schwer zu machen. 
Zudem wurden bestimmte konventionelle Begriffsbe-
deutungen festgelegt wie z. B. beim Ausdruck Adoption, 
womit die verbindliche Aneignung eines islamischen 
Rechtsspruches gemeint ist. Dem Buch wurde ein kleines 



9 

Stichwortverzeichnis angehängt, in dem einige Begriffe 
in ihrer sprachlichen oder islamrechtlichen Bedeutung 
erklärt werden. 
Als Ehrenbezeichnung Allahs wurde oft ein „(t)“ für 
taʿālā (erhaben sei Er) dem Namen angefügt, ebenso 
beim Ausdruck Gesandter oder Prophet ein (s) für die 
Segnung mit ṣallā Allāhu ʿalaihi wa sallam (der Friede 
und Segen Allahs sei auf ihm). Aus optischen Gründen 
wurde auf den Punkt nach der Abkürzung verzichtet, 
daher ist der Klammerbuchstabe eher als Symbol denn 
als Abkürzung zu verstehen. 
Ich bitte Allah, den Erhabenen, diese Arbeit von mir an-
zunehmen. Möge sie allein um Sein Antlitz willen ge-
schehen sein! 
Der Übersetzer 
21. Ḏū l-Ḥiğğa 1438 n. H. 
12.09.2017 
  



10 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
  



11 

 
ALLGEMEINE GESETZE 

Artikel 1 – Das islamische Überzeugungsfundament (ʿaqīda) ist die Grundlage des Staates, sodass nichts in seiner Struktur, seinem Apparat, im Bereich der Rechenschaftsforderung oder in irgendeinem anderen Bereich, der mit dem Staat verbunden ist, zustande kommen darf, was nicht die islamische ʿaqīda zur Grundlage hat. Sie ist zur gleichen Zeit Grundlage der Verfassung und der islamischen Gesetze (al-qawānīn aš-šarʿīya), sodass es nichts geben darf, das damit in Verbindung steht und nicht aus der islamischen ʿaqīda hervorgeht. 
Ein Staat entsteht durch das Aufkommen neuer Ideen, auf denen er gründet. Und die Regierungsmacht im Staat (as-sulṭān) ändert sich, wenn sich diese Ideen ändern. Denn sobald die Ideen zu Konzeptionen (mafāhīm) wer-den - d. h. sobald ihre Bedeutung wahrgenommen wur-de und man ihre Richtigkeit bezeugt - beeinflussen sie das Verhalten des Menschen und lassen es gemäß die-sen Konzeptionen ablaufen. Seine Sichtweise auf das Leben ändert sich, und in der Folge ihrer Veränderung ändert sich auch seine Sichtweise auf die Interessen. Nun ist Regierung bzw. Herrschaft nichts Anderes als die Betreuung dieser Interessen und die Aufsicht über ihre fortlaufende Steuerung. Deswegen bildet die Sicht auf 



12 

das Leben das Fundament, auf dem der Staat aufbaut. Sie ist auch die Grundlage, auf deren Basis sich die Herr-schaft entfaltet. Die Sicht auf das Leben entsteht durch eine bestimmte Idee, die man sich über das Leben ange-eignet hat. Also bildet diese Idee die eigentliche Grund-lage für den Staat und für die Herrschaft. Nachdem sich die Idee über das Leben in einer Summe von Konzeptio-nen, Maßstäben und Überzeugungen manifestiert, stel-len diese auch die Grundlage dar. Die Regierung betreut die Angelegenheiten der Menschen und beaufsichtigt die Steuerung ihrer Interessen gemäß dieser Summe an Konzeptionen, Maßstäben und Überzeugungen. Die Grundlage wird also von einer Summe an Ideen gebildet und nicht von einer allein. Also hat diese Summe an Ideen in ihrer Gesamtheit die Sicht auf das Leben be-wirkt, wobei sich daraus die Sicht auf die Interessen ergibt, die von der Regierung gemäß dieser Sicht gesteu-ert werden. Deshalb definiert man den Staat als Imple-mentierungsgebilde für die Summe der Konzeptionen, Maßstäbe und Überzeugungen, die von einer Men-schengemeinschaft angenommen wurden. 
Dies gilt für den Staat an sich, d. h., in seiner Eigenschaft als Herrschaft (sulṭān), die die Betreuung der Interessen übernimmt und deren Steuerung beaufsichtigt. Diese Summe an Ideen, auf denen der Staat gründet, also die Summe an Konzeptionen, Maßstäben und Überzeugun-gen, kann auch ihrerseits entweder auf einem funda-mentalen Denken aufbauen oder nicht. Baut sie auf ei-nem fundamentalen Denken auf, dann ist sie kraftvoll in ihrer Gestalt, fest in ihren Grundmauern, solide in ihrer Struktur. Denn sie stützt sich auf ein Fundament, dem in 



13 

seiner Stärke nichts gleichkommt. Das fundamentale Denken ist nämlich solches, hinter dem es kein weiteres Denken mehr geben kann. Mit anderen Worten ist es das rationale Überzeugungsfundament (ʿaqīda ʿaqlīya). In diesem Falle baut der Staat auf einem rationalen Überzeugungsfundament auf. Wird der Staat hingegen nicht auf einem fundamentalen Denken aufgebaut, ist es leichter, ihn zu vernichten. Dann fällt es nicht schwer, seine Struktur zu zerstören und ihm die Macht zu ent-reißen, da er nicht auf einem einzigen Überzeugungs-fundament gründet, aus dem seine ganze Existenz her-vorgeht. Seine Beseitigung wäre mit keiner größeren Schwierigkeit verbunden. Damit der Staat eine solide Struktur aufweist, muss er also auf einem rationalen Überzeugungsfundament aufbauen, aus dem alle Ideen hervorgehen, auf deren Grundlage er entstanden ist. D. h., einem Überzeugungsfundament (ʿaqīda), dem die Konzeptionen, Maßstäbe und Überzeugungen entsprin-gen, welche die Idee des Staates über das Leben und somit seine Sicht auf das Leben verkörpern. Aus dieser Sicht resultiert dann seine Sicht auf die Interessen. 
Der islamische Staat baut auf der islamischen ʿaqīda auf; denn die Summe der Konzeptionen, Maßstäbe und Überzeugungen, welche die Umma angenommen hat, entspringen einem rationalen Überzeugungsfundament. Zuallererst hat die Umma diese ʿaqīda angenommen und sie aus einem definitiven Beweis heraus als gesichertes Überzeugungsfundament verinnerlicht. Diese ʿaqīda bildet ihre umfassende Idee über das Leben, gemäß der sich ihre Lebenssicht und in der Folge ihre Sicht auf die Interessen ergeben und aus der die Umma die Summe 



14 

ihrer Konzeptionen, Maßstäbe und Überzeugungen ent-nimmt. Deshalb bildet die islamische ʿaqīda auch das Fundament des islamischen Staates. Außerdem hat der Gesandte (s) den islamischen Staat auf einem be-stimmten Fundament gegründet. Zu jeder Zeit und an jedem Ort muss der islamische Staat auf diesem Funda-ment gegründet sein. So hat er (s), als er in Medina die Macht übernahm und die Herrschaft errichtete, diese vom ersten Tag an auf dem islamischen Überzeugungs-fundament aufgebaut, obwohl die Gesetzgebungsverse noch nicht offenbart worden waren. Er hat das Bekennt-nis, dass es keinen Gott gibt außer Allah und dass Muhammad der Gesandte Allahs ist, zur Grundlage für das Leben der Muslime und für die Beziehungen zwi-schen den Menschen erhoben. Das war auch die Grund-lage für die Beseitigung von Ungerechtigkeiten und das Urteilen in sämtlichen Streitfällen. Mit anderen Worten: Es war die Grundlage für das ganze Leben, die Grundlage von Herrschaft und Regierungsmacht. Damit begnügte sich der Prophet (s) aber nicht, vielmehr schrieb er den ğihād gesetzlich vor und erhob ihn zu einer Pflicht für die Muslime, um die ʿaqīda an die Menschen heranzu-tragen. So sprach er: 
دًا رَسُولُ « ُ وَأَنَّ مُحَمَّ َّɱ شْهَدُوا أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاǻَ أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى

ي دِمَاءَهُمْ  Ȝَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّ لاةَ وȂَُؤْتُوا الزَّ ِ وǻَُقǻِمُوا الصَّ َّɱ
 »وَالَهُمْ إِلا ǺِحȖَِّ الإِسْلامِ، وَحِسَابُهُمْ عَلَى ɱَِّ وَأَمْ 

Mir ist befohlen worden, die Menschen zu bekämpfen, bis sie bezeugen, dass es keinen Gott gibt außer Allah und Muḥammad der Gesandte Allahs ist, sie das Gebet aufrecht halten und die zakāt entrichten. Tun sie das, 



15 

so schützen sie ihr Blut und ihr Vermögen vor mir, au-ßer vor einem Rechtsanspruch des Islam. Und ihre Re-chenschaft obliegt Allah. Übereinstimmend tradiert1, der Wortlaut ist der bei al-Buḫārī. Die Wahrung des Fortbestandes der islamischen ʿaqīda als Fundament des Staates erhob er zu einer Pflicht für die Muslime und befahl, das Schwert zu erheben und zu kämpfen, wenn der offenkundige Unglaube zutage tritt. D. h., wenn die-se ʿaqīda nicht mehr das Fundament von Macht und Herrschaft bildet. So wurde der Gesandte Allahs (s) nach den ungerechten Herrschern gefragt, den „schlimmsten Imamen“, ob man sie mit dem Schwerte bekämpfen solle. Er antwortete: 
لاةَ  فȜُǻِمُ  أَقَامُوا مَا لا،«  »الصَّ

Nein, solange sie das Gebet unter euch aufrecht halten. Bei Muslim tradiert. Auch knüpfte der Prophet (s) seine baiʿa an die Bedingung, dass die Muslime den Befehls-habern die Befehlsgewalt nicht streitig machen, es sei denn, sie sehen einen offenkundigen Unglauben auf-kommen. So wird im Hadith von ʿAuf ibn Mālik über die schlimmsten Imame berichtet: 
يْفِ؟ نُنَابِذُهُمْ  أَفَلا ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: قِيلَ «  فȜُǻِمُ  أَقَامُوا مَا لا،: فَقَالَ  Ǻِالسَّ

لاةَ   »الصَّ
Man fragte: „O Gesandter Allahs, sollen wir sie nicht mit dem Schwerte bekämpfen?“ Er antwortete: „Nein, solange sie das Gebet unter euch aufrecht halten.“ Bei 

                                                      1 D. h., sowohl bei al-Buḫārī als auch bei Muslim tradiert. 



16 

Muslim tradiert. Und im übereinstimmend tradierten Hadith von ʿUbāda ibn aṣ-Ṣāmit über die baiʿa heißt es: 
 »بَوَاحًا Ȝُفْرًا تَرَوْا أَنْ  إِلا أَهْلَهُ  الأمْرَ  نُنَازِعَ  لا وَأَنْ «

Und dass wir die Befehlsgewalt jenen, die sie inneha-ben, nicht streitig machen. Es sei denn, ihr seht einen offenen Unglauben (kufr). Bei aṭ-Ṭabarānī erging der Hadith mit dem Wortlaut: 
 »صُراحاً  Ȝفراً «

Offenkundigen Unglauben Und im ṣaḥīḥ 2  von ibn Ḥibbān lautet die Tradierung: 
 »بَوَاحَاً  ɱَِّ  مَعْصǻَِةُ  تَكُونَ  أَنْ  إِلاَّ «

Es sei denn, der Ungehorsam gegenüber Allah tritt of-fen zutage. All dies belegt, dass die islamische ʿaqīda das Fundament des Staates bildet. So hat der Gesandte (s) die Herrschaft auf ihrer Grundlage errichtet und befoh-len, das Schwert zu erheben, um ihren Fortbestand als Grundlage der Herrschaft zu sichern. Ebenso hat er den ğihād um ihretwillen anbefohlen. Auf dieser Basis wurde der erste Artikel der Verfassung festgelegt. Er untersagt, dass im Staat irgendeine Konzeption, Überzeugung oder irgendein Maßstab existiert, der nicht dem islamischen Überzeugungsfundament entspringt. So reicht es nicht aus, wenn die islamische ʿaqīda pro forma zur Grundlage des Staates erhoben wird. Vielmehr muss sich diese Grundlage in allem manifestieren, was mit seiner Exis-tenz und mit jeder seiner Angelegenheiten zusammen-
                                                      2 authentischer Hadith mit besonders starker Überliefererkette 



17 

hängt, ungeachtet dessen, ob es sich um Details oder um fundamentale Dinge handelt. 
Demzufolge ist es unzulässig, dass im Staat irgendeine Konzeption über Leben oder Herrschaft vorhanden ist, es sei denn, sie entspringt der islamischen ʿaqīda. Der Staat darf keinerlei Konzeption zulassen, die nicht aus ihr hervorgehen. So darf die Konzeption der Demokratie im Staate nicht adoptiert werden (d. h., verbindlich ange-nommen), da sie nicht der islamischen ʿaqīda entspringt und zudem jenen Konzeptionen widerspricht, die aus dieser hervorgehen. Auch darf die Konzeption des Nati-onalismus keinerlei Beachtung finden, weil sie nicht der islamischen ʿaqīda entspringt. Darüber hinaus prangern die der islamischen ʿaqīda entspringenden Konzeptionen den Nationalismus an, untersagen ihn und legen seine Gefährlichkeit dar. Ebenso darf die Konzeption des Pat-riotismus nicht vorhanden sein, weil auch sie aus der islamischen ʿaqīda nicht hervorgegangen ist und zudem jenen Konzeptionen widerspricht, die sich aus dieser ergeben. 
Gleichermaßen darf es in den Staatsapparaten keine Ministerien im demokratischen Sinne geben und in der gesamten Herrschaftsstruktur keine imperiale, monar-chistische oder republikanische Konzeption, da dies alles nicht der islamischen ʿaqīda entspringt und den Konzep-tionen, die aus dieser hervorgehen, widerspricht. Auch wird strikt untersagt, dass die Rechenschaftsforderung innerhalb des Staates auf einer anderen Grundlage als der islamischen ʿaqīda erfolgt, sei es seitens von Indivi-duen, Bewegungen oder Parteiblöcken. Solch eine Re-chenschaftsforderung, die nicht auf Basis der islami-



18 

schen ʿaqīda erfolgt, wird verboten. Auch wird die Grün-dung von Bewegungen und Blöcken auf einer anderen Grundlage als der islamischen ʿaqīda verboten. Die Tat-sache, dass die islamische ʿaqīda das Fundament des Staates bildet, macht all dies unabdingbar und erhebt es zu einer Pflicht für die Bürger, die von diesem Staat re-giert werden. Seine ganze Existenz in seiner Eigenschaft als Staat, die Existenz jedweder Angelegenheit, die sich aus ihm als Staat ergibt, sowie jeder Tätigkeit, die mit ihm als Staat verbunden ist, und jede Beziehung, die mit ihm als Staat zustande kommt, müssen das Überzeu-gungsfundament des Staates - also die islamische ʿaqīda - zur Grundlage haben. 
Der Beweis für den zweiten Punkt des Artikels ergibt sich aus der Tatsache, dass die Verfassung das grundlegende Gesetz des Staates verkörpert. Es handelt sich also um ein Gesetz; und das Gesetz ist der Befehl des Machtha-bers. Nun hat Allah dem Machthaber befohlen, nach dem zu Richten, was Er auf Seinen Gesandten (s) herab-gesandt hat. Denjenigen, der nicht nach dem richtet, was Er herabgesandt hat, erachtete Er als Ungläubigen, wenn er daran glaubt und überzeugt ist, dass die Geset-ze Allahs ungeeignet seien. Er (t) erachtete ihn als Sün-der, wenn er nach etwas Anderem regiert, jedoch nicht davon überzeugt ist. Dies belegt, dass der gesicherte Glaube an Allah und an den Gesandten Allahs (s) die Grundlage dessen bilden muss, was der Machthaber anbefiehlt, d. h., die Grundlage der Gesetze und der Ver-fassung. Der Befehl Allahs an den Machthaber, nach dem zu richten, was Allah herabgesandt hat, d. h. nach 



19 

den islamischen Rechtssprüchen, steht mit Koran und Sunna fest. Der Erhabene sagt: 
 ْنـَهُم  فَلاَ وَربَِّكَ لاَ يُـؤْمِنُونَ حَتىَّ يحَُكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَـيـْ

Nein, bei deinem Herrn, sie sind nicht eher gläubig, bis sie dich zum Richter in allem erheben, was unter ihnen strittig ist. (4:65) Auch sagt Er: 
 ِنـَهُمْ  احْكُمْ  وَأَن  اɍَُّ  أنَْـزَلَ  بمِاَ بَـيـْ

Und wahrlich, so richte unter ihnen nach dem, was Al-lah herabgesandt hat. (5:49) Ebenso schränkte Allah die Rechtsprechung im Staate auf das ein, was Er herabge-sandt hat, und warnte davor, eine andere Rechtsord-nung heranzuziehen. So sagt Er: 
 ْأَنْـزَلَ  بمِاَ يحَْكُمْ  لمَْ  وَمَن  َُّɍالْكَافِرُونَ  هُمُ  فَأوُلئَِكَ  ا 

Und wer nicht nach dem richtet, was Allah herabge-sandt hat, so sind dies die Ungläubigen. (5:44) Und in einem übereinstimmend tradierten Hadith sprach der Gesandte (s): 
 »رَدٌّ  فَهُوَ  فǻِهِ  لǻَْسَ  مَا هَذَا أَمْرِنَا فِي أَحْدَثَ  مَنْ «

Wer in dieser unserer Angelegenheit etwas hervor-bringt, was nicht dazugehört, so ist es zurückzuweisen. Dies ist der Wortlaut bei al-Buḫārī. In der Tradierung bei Muslim heißt es: was ihm nicht entstammt. Und im Be-richt bei ibn Ḥazm im „al-Muḥallā“ sowie bei ibn ʿAbd al-Birr im „at-Tamhīd“ sagt der Gesandte: 
 »رَدٌّ  فَهُوَ  أَمْرُنَا عَلǻَْهِ  لǻَْسَ  عَمَلٍ  Ȝُلُّ «



20 

Jede Handlung, die nicht auf unserem Befehl beruht, ist zurückzuweisen. Dies belegt, dass sich die Gesetzgebung des Staates auf das beschränken muss, was der islami-schen ʿaqīda entspringt, nämlich auf die islamischen Rechtssprüche, von denen wir überzeugt sind, dass Al-lah, der Erhabene, sie auf Seinen Gesandten (s) herabge-sandt hat. Dies umfasst zum einen die Rechtssprüche, die klar als Gesetz Gottes offenbart wurden, nämlich die Rechtssprüche, die in Koran und Sunna enthalten sind, sowie jene, worüber der Konsens der Prophetengefähr-ten ergangen ist, dass es sich dabei um das Gesetz Got-tes handelt. Zum anderen umfasst es aber auch sämtli-che Rechtssprüche, die nicht explizit erwähnt wurden, wo die Texte aber ein Indiz auf das Gesetz Gottes bein-halten. Letztere werden der Rechtsanalogie (qiyās) ent-nommen, deren Rechtsgrund (ʿilla) textlich verankert ist. Deshalb wurde der zweite Punkt im Artikel angeführt. 
Nachdem die Ansprache des Gesetzgebers die Men-schen dazu verpflichtet hat, sie in ihren Handlungen ein-zuhalten, ist die Regelung dieser Handlungen somit zu einer Obliegenheit Allahs geworden. Auch ist das islami-sche Recht an alle menschlichen Handlungen und Bezie-hungen geknüpft worden, seien es die Beziehungen des Menschen zu Gott, zu sich selbst oder zu anderen Men-schen. Deshalb gibt es im Islam keinen Platz für das Er-lassen von Gesetzen aus Menschenhand, um die Bezie-hungen zwischen Menschen zu regeln. Vielmehr ist der Mensch in all seinen Handlungen an die islamischen Rechtssprüche gebunden. Der Erhabene sagt: 

كُمُ  وَمَاʫَفاَنْـتـَهُوا عَنْهُ  نَـهَاكُمْ  وَمَا فَخُذُوهُ  ولُ الرَّسُ  آ 



21 

Und was euch der Gesandte überbrachte, das nehmt an, und was er euch untersagte, dessen enthaltet euch! (59:7) 
قَضَى إِذَا مُؤْمِنَةٍ  وَلاَ  لِمُؤْمِنٍ  كَانَ  وَمَا  َُّɍالخْيِـَرَةُ  لهَمُُ  يَكُونَ  أَنْ  أَمْرًا وَرَسُولهُُ  ا 

 أَمْرهِِمْ  مِنْ 
Keinem Gläubigen und keiner Gläubigen bleibt, wenn Allah und Sein Gesandter eine Sache entschieden ha-ben, in ihrer Angelegenheit noch eine Wahl! (33:36) Und es sprach der Gesandte Allahs (s): 

م تَعْتَدُوهَا، فَلاَ  حُدُوداً  وَحَدَّ  تُضǻَِّعُوهَا، فَلاَ  فَرَائِضَ  فَرَضَ  تعالى ɱََّ  إِنَّ  «  وَحرَّ
 »تَنْتَهȜُِوهَا فَلاَ  أَشǻَْاءَ 

Allah, der Erhabene, hat Pflichten bestimmt, also gebt sie nicht auf. Er hat Grenzen gezogen, so tretet nicht über sie hinweg. Und Er hat Dinge verboten, so verletzt sie nicht. Bei ad-Dāraquṭnī über den Weg Abū Ṯaʿlabas in vollem Strang tradiert. An-Nawawī stufte ihn in sei-nem Werk „Riyāḍ aṣ-ṣāliḥīn“ als ḥasan ein. Auch sprach der Gesandte Allahs (s): 
 »رَدٌّ  فَهُوَ  مِنْهُ  لَـǻْسَ  مَا هَذَا أَمْرِنَا فِي أَحْدَثَ  مَنْ «

Wer in dieser unserer Angelegenheit etwas hervor-bringt, was nicht dazugehört, so ist es zurückzuweisen. Über den Weg ʿĀʾišas (r) übereinsƟmmend tradiert. Der Wortlaut ist jener bei Muslim. Allah ist es also, der die Gesetze erlassen hat, und nicht der Herrscher. Er hat die Menschen und auch die Herrscher gezwungen, sie in all ihren Beziehungen und Handlungen zu befolgen; Er hat sie allein darauf festgelegt und ihnen verboten, anderen Gesetzen zu gehorchen. Demzufolge ist der Mensch 



22 

nicht befugt, Gesetze zur Regelung der menschlichen Beziehungen selbst zu bestimmen. Auch hat der Herr-scher keinerlei Befugnis, die Menschen zu zwingen oder es ihnen freizustellen, Prinzipien und Gesetze aus Men-schenhand zu befolgen, um ihre Beziehungen zu regeln. 
Artikel 2 – Die Stätte des Islam (dār al-islām) sind die Länder, in denen die Gesetze des Islam an-gewendet werden und deren Schutz (amān) durch den Islam gewährleistet ist. Und die Stätte des Unglaubens (dār al-kufr) sind jene Länder, in denen die Systeme des Unglau-bens Anwendung finden oder deren Sicher-heit nicht durch den Islam gewährleistet ist. 
Der Ausdruck dār hat im Arabischen mehrere Bedeutun-gen, dazu zählen: 
Die Wohnung; so sagt der Erhabene: 

الأَْرْضَ  وَبِدَارهِِ  بهِِ  فَخَسَفْنَا 
Also versenkten wir ihn mit seiner Wohnung (dār) in der Erde. (28:81) Die Wohn- bzw. Niederlassungsstätte. Als dār wird jeder Ort bezeichnet, an dem sich ein Volk niedergelassen hat. Der Erhabene sagt: 

 ُجَاثمِِينَ  دَارهِِمْ  فيِ  فأََصْبَحُوا الرَّجْفَةُ  فأََخَذَتـْهُم 
Da erfasste sie das Beben; und am Morgen lagen sie in ihrer Wohnstätte (dār) auf dem Boden hingestreckt. (7:91) Die Ortschaft; Sībawaih formulierte: Welch schöne Ortschaft ist diese dār. Die Einkehr und der Platz; so sagt der Erhabene: 



23 

 َِالْمُتَّقِينَ  دَارُ  عْمَ وَلن 
Wie trefflich ist fürwahr die Einkehr (dār) der Gottes-fürchtigen. (16:30) Metaphorisch wird damit auch der Stamm bezeichnet. So wird bei al-Buḫārī von Abū Ḥamīd as-Sāʿidī berichtet, dass der Prophet (s) sprach: 

ارِ  بَنِي دَارُ  الأَنْصَارِ  دُورِ  خَيْرَ  إِنَّ «  ...» النَّجَّ
Die beste Stätte (dār) der anṣār3 ist die Stätte der Banū an-Nağğār (...) 
Der Ausdruck kann auch an Gattungswörter geknüpft werden, wie z. B. in folgenden Aussagen des Erhabenen: 

 ْالْفَاسِقِينَ  دَارَ  سَأُريِكُم 
Ich werde euch die Stätte der Frevler (dār al-fāsiqīn) zeigen. (7:145) 

 َالْمُتَّقِينَ  دَارُ  وَلنَِعْم 
Wie trefflich ist fürwahr die Einkehr (dār) der Gottes-fürchtigen. (16:30) 

مٍ  ثَلاَثةََ  دَاركُِمْ  فيِ  تمَتَـَّعُوا ◌َ لفَـقَا فَـعَقَرُوهَا َّʮَرُ  وَعْدٌ  ذَلِكَ ۖ◌  أ  مَكْذُوبٍ  غَيـْ
Doch sie schnitten ihr die Sehnen durch. Da sprach er: "Genießt es in eurer Stätte (dārukum) noch drei Tage lang. Dies ist ein Versprechen, das nicht erlogen ist.“ (11:65) 

 ْرهَُمْ  أَرْضَهُمْ  وَأَوْرثََكُمʮَِوَأمَْوَالهَمُْ  وَد 
                                                      3 Unterstützer; Einwohner Medinas, die den Islam angenommen haben und dem Propheten zur Staatsgründung die machtvolle Un-terstützung gewährt haben. 



24 

Und Er vermachte euch ihr Land, ihre Stätte (dārahum) und ihr Vermögen. (33:27) Oder wie im Hadith von Buraida bei Muslim, in dem berichtet wird, dass der Ge-sandte Allahs (s) sagte: 
لِ  إِلَى ادْعُهُمْ  ثُمَّ «...   »الْمُهَاجِرȂِنَ  دَارِ  إِلَى دَارِهِمْ  مِنْ  التَّحَوُّ

(...) dann rufe sie dazu auf, aus ihrer Stätte in die Stätte der muhāğirūn zu wechseln. Und im Hadith von Salama ibn Nufail bei Aḥmad wird berichtet, dass der Prophet (s) sagte: 
 »الشامُ  المؤمنين دار عُقْرَ  إِنَّ  أَلاَ «

Wahrlich, die Kernstätte der Gläubigen ist aš-Šām. 
Der Ausdruck dār kann aber auch in einer Genitivkons-tellation an Bedeutungswörter gekoppelt werden, wie z. B. in folgenden Aussagen des Erhabenen: 

الْبَـوَارِ  دَارَ  قَـوْمَهُمْ  وَأَحَلُّوا 
(...) und ihr Volk in die Stätte des Verderbens (dār al-bauwār) führten? (14:28) 

فَضْلِهِ  مِنْ  الْمُقَامَةِ  دَارَ  أَحَلَّنَا الَّذِي 
Der uns aus Seiner Gunst in die Wohnstatt der Ewigkeit (dār al-muqāma) einkehren ließ. (35:35) Und ebenso in dem mit korrekter Tradierungskette (isnād) bei ibn ʿAsākir und at-Tirmiḏī tradierten Hadith von ʿAlī (r), wo dieser sagt: Der Gesandte Allahs (s) sprach zu mir: 

جَنِيَ  ȜْǺَرٍ  أǺََا ɱَُّ  رَحِمَ  «  »الْهِجْرَةِ  دَارِ  إِلَى وَحَمَلَنِي ابْنَتَهُ  زَوَّ
Möge Allah Sich Abū Bakrs erbarmen! Er gab mir seine Tochter zur Frau und trug mich in die Stätte (dār) der 



25 

Auswanderung. Auch zählt der bei ad-Dāraquṭnī tradier-te Hadith von ibn ʿAbbās dazu, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 
رْكِ  دَارِ  مِنْ  العَبْدُ  خَرَجَ  إِذَا «  رُدَّ  Ǻَعْدِهِ  مِنْ  خَرَجَ  وَإِذَا حُرٌ، فَهُوَ  سَيِّدِهِ  قَبْلَ  الشِّ

رْكِ  دَارِ  مِنْ  المَرْأَةُ  خَرَجَتِ  وَإِذَا .إِلǻَْهِ  جَتْ  زَوْجِهَا قَبْلَ  الشِّ  شَاءَتْ، مَنْ  تَزَوَّ
تْ  Ǻَعْدِهِ  مِنْ  خَرَجَتْ  وَإِذَا  »إِلǻَْهِ  رُدَّ

Wenn der Sklave vor seinem Herrn aus der Stätte der Vielgötterei auszieht, ist er frei. Zieht er nach ihm aus, wird er ihm zurückgegeben. Und wenn die Frau vor ihrem Mann aus der Stätte der Vielgötterei auszieht, kann sie heiraten, wen sie will. Zieht sie nach ihm aus, wird sie ihm zurückgegeben. 
Das islamische Recht hat den Ausdruck dār (Stätte) in einer Genitivkonstellation an zwei Bedeutungswörter angehängt; und zwar an die Begriffe Islam und Vielgötte-rei (širk). So berichtet aṭ-Ṭabarānī den zuvor erwähnten Hadith von Salama ibn Nufail im „Musnad aš-šāmīyīn“ in folgendem Wortlaut: 

امُ  الإسلام دَارِ  عُقْرَ  إِنَّ  أَلاَ «  »الشَّ
Wahrlich, die Kernstätte des Islam ist aš-Šām. Hier wurde die Stätte (dār) in einer Genitivkonstellation mit dem Islam verknüpft. Auch berichtet al-Māwirdī in sei-nen Werken „al-Aḥkām as-sulṭānīya“ und „al-Ḥāwī al-kabīr“, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

رْكِ  دَارُ  وَأǺََاحَتْ  فِيهَا، مَا الإِسْلاَمِ دَارُ  مَنَعَتْ «  »فِيهَا مَا الشِّ
Die Stätte des Islam schützt, was sich in ihr befindet; und die Stätte der Vielgötterei gibt, was sich in ihr be-



26 

findet, preis. Das bedeutet, dass die Stätte des Islam (dār al-islām) Blut, Vermögen usw. schützt; es sei denn, es existiert gemäß den Gesetzen der Scharia ein Rechts-anspruch darauf. Hingegen gewährt die Stätte der Viel-götterei, also die des Krieges (dār al-ḥarb), im Falle eines tatsächlichen Krieges keinen Schutz, wie es die Rechts-sprüche bezüglich des Kampfes, der Beute usw. gemäß der Scharia darlegen. Diese Einteilung umfasst die ge-samte Welt; so wird jeder Teil von ihr entweder der Stät-te des Islam oder der Stätte der Vielgötterei bzw. des Unglaubens oder des Krieges zugewiesen. 
Die Stätte des Islam ist durch zwei Bedingungen erfüllt: 
Erstens: Ihr Schutz muss in Händen der Muslime liegen. Beweis dafür ist der Bericht bei ibn Isḥāq, dass der Ge-sandte (s) zu seinen Gefährten in Mekka sprach: 

 »بِهَا تَأْمَنُونَ  وَدَاراً  إِخْوَاناً  لَكُمْ  جَعَلَ  وَجَلَّ  عَزَّ  ɱََّ  إِنَّ «
Wahrlich, Allah, der Erhabene, hat euch Brüder be-schert und eine Stätte, in der ihr sicher seid.Mit Stätte ist hier die Stätte der Auswanderung gemeint, wie es die zuvor erwähnten Hadithe von ʿAlī bei ibn ʿAsākir sowie von ʿĀʾiša bei al-Buḫārī ausführen; so sprach der Gesand-te Allahs (s): 

 »هِجْرَتِكُمْ  دَارَ  أُرȂِتُ  قَدْ «
Mir ist die Stätte eurer Auswanderung gezeigt worden. Beweis dafür ist auch die Tatsache, dass der Gesandte (s) und seine Gefährten erst dann nach Medina auswan-derten, als er (s) sich sicher war, dass Schutz und Sicher-heit gewährleistet sind. Al-Ḥāfiẓ erwähnt in seinem Werk „Fatḥ al-bārī“: Al-Baihaqī berichtet in einem starken is-



27 

nād von aš-Šaʿbī - aṭ-Ṭabarānī hat die Kette des Hadithes über die Tradierung von Abū Mūsā al-Anṣārī geschlossen -, dass Abū Mūsā sprach: 
» َȖَرَسُولُ  انْطَل  َِّɱ   َُّاسُ  وَمَعَهǺَعِينَ  إِلَى عَمُّهُ  العǺَْعِنْدَ  الأَنْصَارِ  مِنَ  س 

 لِرȁَِّكَ  محمّد ǻا سَلْ  - زُرَارة بن أسعد ǻعني - أُمامَة أبو لَهُ  فَقَالَ  العَقǺََةِ،
 أنْ  لِرȁَِّي أَسْأَلُكُمْ : قال .الثَّوَابِ  من لَنا ما رْناأَخْبِ  ثُمَّ  شِئْتَ، ما ولِنَفْسِكَ 
 تُؤْوُونَا أنْ  ولأَصْحَابِي لِنَفْسِي وأَسْأَلُكُمْ  شيئاً، Ǻه تُشْرȜُِوا وَلا تَعْـبُدُوهُ 
. الْجَـنَّةُ : قال لَنا؟ فَما: قالوا. أَنْفُسȜَُمْ  منه تَمْـنَعُونَ  مِمَّا وتَمْـنَعُونَا وتَنْصُرُونَا

 »لَكَ  ذلِكَ : قالوا
Der Gesandte Allahs (s) begab sich mit seinem Onkel al-ʿAbbās nach ʿAqaba, wo sich siebzig anṣār eingefunden hatten. Abū Umāma - das ist Asʿad ibn Zurāra - sprach: „O Muḥammad, fordere für dich und deinen Herrn, was du willst, und berichte uns, welchen Lohn wir dafür bekommen.“ Der Gesandte sprach: „Für meinen Herrn fordere ich, dass ihr Ihm dient und Ihm nichts beige-sellt. Für mich und meine Gefährten fordere ich, dass ihr uns beherbergt, uns Beistand leistet und uns schützt, wie ihr euch selbst schützt.“ Sie fragten: „Und was bekommen wir dafür?“ Er antwortete: „Das Para-dies!“ Da sagten sie: „Es sei dir gewährt!“ Belegt wird die Schutzbedingung ebenso durch den bei Aḥmad in einem richtigen isnād tradierten Hadith von Kaʿb ibn Mālik, in welchem der Gesandte Allahs (s) sprach: 

 فَأَخَذَ  قَالَ  وَأَبْنَاءȜَُمْ  نِسَاءȜَُمْ  مِنْهُ  تَمْنَعُونَ  مِمَّا تَمْنَعُونِي أَنْ  عَلَى أǺَُاǻِعȜُُمْ «
 نَمْنَعُ  مِمَّا لَنَمْنَعَنَّكَ  ǺِالْحǺَ  ِّȖَعَثَكَ  وَالَّذȏِ نَعَمْ  قَالَ  ثُمَّ  بِيَدِهِ  مَعْرُورٍ  بْنُ  الْبَرَاءُ 



28 

 ةِ الْحَلْقَ  وَأَهْلُ  الْحُرُوبِ  أَهْلُ  فَنَحْنُ  ɱ َِّ  رَسُولَ  ǻَا فǺََاǻِعْنَا أُزُرَنَا مِنْهُ 
 »Ȝَابِرٍ  عَنْ  Ȝَابِرًا وَرِثْنَاهَا

„Ich nehme von euch die baiʿa entgegen, dass ihr mich schützt, wovor ihr eure Frauen und Kinder schützt.“ Da nahm al-Barāʾ ibn Maʿrūr seine Hand und sagte: „Bei Dem, der dich mit der Wahrheit entsandt hat, wir wer-den dich schützen, wie wir unsere engsten Angehörigen schützen. So nimm von uns die baiʿa entgegen, o Ge-sandter Allahs! Wir sind ein Volk des Krieges und der Waffen. Das ist uns von Urahn zu Urahn vererbt wor-den. In einer richtigen Tradierung bei Aḥmad von Ğabir berichtet dieser über die baiʿa von ʿAqaba: 
 مِنْهُ  تَمْنَعُونَ  مِمَّا عَلȜُǻَْمْ  قَدِمْتُ  إِذَا فَتَمْنَعُونِي تَنْصُرُونِي أَنْ  وَعَلَى«... 

 ...» الْجَنَّةُ  وَلَكُمُ  وَأَبْنَاءȜَُمْ، وَأَزْوَاجȜَُمْ  أَنْفُسȜَُمْ 
(...) und dass ihr mir Beistand leistet und mich, wenn ich zu euch komme, schützt, wie ihr euch selbst, eure Frauen und Kinder schützt. Dafür gehört euch das Pa-radies! (...) Und im Werk „Dalāʾil an-nubūwa“ von al-Baihaqī wird in einem guten und starken isnād von ʿUbāda ibn aṣ-Ṣāmit berichtet, der sagte: 

 أَنْفُسَنَا نَمْنَعُ  مِمَّا يَثْرِبَ  عَلَيْنَا قَدِمَ  إِذَا ɱ َِّ  رَسُولَ  نَنْصُرَ  أَنْ  وَعَلَى«
نَّةَ  وَلنَا وَأَبْنَاءَنَا وَأَزوَاجَنا  ...» الجَّ

und dass wir dem Gesandten Allahs (s) - wenn er zu uns nach Yaṯrib kommt - schützend beistehen, wie wir uns selbst sowie unsere Frauen und Kinder schützen. Und dafür gehört uns das Paradies. (...) Auch lehnte der Pro-phet (s) die Auswanderung in irgendeine Stätte ab, in der kein Schutz und keine Sicherheit gewährleistet wur-



29 

den. So berichtet al-Baihaqī in einem guten isnād von ʿAlī, dass der Gesandte Allahs (s) zu den Banū Šaibān ibn Ṯaʿlaba sprach: 
دِّ  فِي أَسَأْتُمْ  مَا« دْقِ، أَفْصَحْتُمْ  إَذْ  الرَّ  مَنْ  إِلاَّ  يَنْصُرَهُ  لَنْ  ɱَِّ  دِينَ  وَإِنَّ  Ǻِالصِّ

 »جَوَانǺِِهِ  جَمǻِعِ  مِنْ  حَاطَهُ 
Ihr habt gewiss nicht schlecht geantwortet, als ihr es offen und ehrlich ausgesprochen habt. Aber die Glau-bensordnung Allahs kann nur jemand unterstützen, der sie von allen Seiten mit seinem Schutze umgibt. Dies war seine Antwort auf ihr Angebot, ihn von Seiten der arabischen Gewässer zu schützen, nicht aber von Seiten Persiens. 
Zweitens: Die islamischen Rechtssprüche müssen ange-wendet werden. Beweis dafür ist der Bericht bei al-Buḫārī von ʿUbāda ibn aṣ-Ṣāmit, der sagte: 

مْعِ  عَلَى Ǻَاǻَعَنَا أَنْ  عَلَيْنَا أَخَذَ  فǻِمَا فَقَالَ  فǺََاǻَعْنَاهُ، النَّبِيُّ  دَعَانَا«  وَالطَّاعَةِ  السَّ
 الأَمْرَ  نُنَازِعَ  لاَ  وَأَنْ  عَلَيْنَا، وَأَثَرَةً  وǻَُسْرِنَا، وَعُسْرِنَا وَمȜَْرَهِنَا، مَنْشَطِنَا فِي

 »بُرْهَانٌ  فǻِهِ  ɱَِّ  مِنْ  عِنْدȜَُمْ  بَوَاحاً  Ȝُفْراً  تَرَوْا أَنْ  إِلاَّ  أَهْلَهُ 
Der Prophet rief uns zur baiʿa auf und wir leisteten sie ihm. Zu dem, wofür er uns verpflichtete, zählte, dass wir hören und gehorchen in dem, was uns ereifert und was uns widerwillig ist, im Schweren wie im Leichten, auch auf die Bevorzugung (anderer) uns selbst gegen-über hin, und dass wir die Befehlsgewalt jenen, die sie innehaben, nicht streitig machen. (Er ergänzte:) "Es sei denn, ihr seht einen offenkundigen Unglauben (kufr), für den ihr von Allah einen eindeutigen Beweis habt!‘“ Das Hören und Gehorchen gegenüber dem Gesandten 



30 

Allahs (s) erfolgt in seinen Geboten und Verboten, d. h. in der Anwendung der Gesetze. Beleg dafür ist der Be-richt bei Aḥmad sowie bei ibn Ḥibbān in seinem „Ṣaḥīḥ“ und bei Abū ʿUbaid in „al-Amwāl“ von ʿAbdullāh ibn ʿAmr, dass der Gesandte (s) sprach: 
 أُمِرَ  إِذَا فǻَُطǻِعُ  الǺَْادȏِ فَأَمَّا وَالǺَْادȏِ الْحَاضِرِ  هِجْرَةُ  هِجْرَتَانِ  وَالْهِجْرَةُ «

 »أَجْرًا وَأَعْظَمُهُمَا بَلǻَِّةً  فَأَعْظَمُهُمَا الْحَاضِرُ  وَأَمَّا دُعِيَ  إِذَا وȂَُجِيبُ 
Die Auswanderung (hiğra) ist von zweierlei Art: Die des Ansässigen und die des Nomaden. Was den Nomaden anbelangt, so soll er gehorchen, wenn ihm befohlen wird, und folgen, wenn er gerufen wird. Und was den Ansässigen betrifft, so ist er von beiden stärker geprüft und erhält den größeren Lohn. Der Beweisaspekt ergibt sich klar aus der Aussage des Gesandten 

 »دُعِيَ  إِذَا وȂَُجِيبُ  أُمِرَ  إِذَا فǻَُطǻِعُ  «
so soll er gehorchen, wenn ihm befohlen wird, und fol-gen, wenn er gerufen wird. Denn das Gebiet der Noma-den war eine Stätte des Islam, wenn auch keine Stätte der Auswanderung. Beleg dafür ist der Hadith von Wāṯila ibn al-Asqaʿ bei aṭ-Ṭabarānī in einem isnād, dessen Tra-denten al-Haiṯamī als vertrauenswürdig einstufte. So sprach der Gesandte Allahs (s) zu Wāṯila: 

مْعُ  وَعَلǻَْكَ  Ǻَادِيَتِكَ، إِلَى تَرْجِعَ  أَنْ  ǻَةِ الǺَادِ  وَهِجْرَةُ «  عُسْرِكَ  فِي وَالطَّاعَةُ  السَّ
 ...» عَلǻَْكَ  وَأَثْرَةٍ  وَمَنْشَطِكَ  وَمȜَْرَهِكَ  وǻَُسْرِكَ 

Die Auswanderung des Nomaden bedeutet, dass du in deine Nomadenstätte zurückkehrst. Dir obliegt Gehör und Gehorsam in allem, was dir leicht und was dir schwer fällt, was dir widerwillig ist und was dich erei-



31 

fert, auch auf die Bevorzugung (anderer) dir selbst ge-genüber hin (...). Ebenso wird das durch den folgenden Hadith bei Aḥmad belegt. Dieser berichtet in einem rich-tigen isnād von Anas, der sagte: 
 ثُمَّ . شَيْئاً  أَرȎ  فَلا فَأَسْعَى مُحمّد، جاءَ  ǻَقولونَ  الغِلْمانِ  في لأَسْعَى إِنّي«

 ɱ َِّ  رَسولُ  جاءَ  حتى: قال .شَيْئاً  أَرȎ  فَلا فَأَسْعَى مُحمّد، جاءَ : ǻَقولونَ 
 أَهْلِ  مِنْ  رَجُلاً  Ǻَعَثَا ثُمَّ  المدينة، حِرارِ  Ǻَعْضِ  في فَكُنّا ȜْǺَر، أبو وصاحǺُِهُ 
 الأَنْصَارِ  مِنَ  خَمْسِمائةٍ  زُهَاءُ  فَاسْتَقْبَلَهُمَا الأنصارَ، بِهِما لِيُؤْذِنَ  المدينة

 رسولُ  فَأَقْبَلَ . مُطَاعَيْنِ  آمِنَيْنِ  انْطَلِقَا: الأنصارُ  فقالت .إِلَيْهِمَا انْتَهَوْا حتى
 َِّɱ   ُهǺُِإِنَّ  حتّى المدينةِ  أَهْلُ  فَخَرَجَ  .أَظْهُرِهِمْ  بَيْنَ  وصاح  َȖِلَفَوْقَ  العَوَات 

 »هُوَ؟ أَيُّهُمْ  هُوَ  أَيُّهُمْ  ǻَقُلْنَ  يَتَرَاءَيْنَهُ  البُيُوتِ 
Ich befand mich unter den Kindern. Sie riefen: „Muḥammad ist gekommen!“ Ich eilte vor, sah aber niemanden. Dann riefen sie erneut: „Muḥammad ist gekommen!“ Ich eilte wieder vor, doch sah ich nieman-den kommen. Schließlich kam der Gesandte Allahs (s) mit seinem Gefährten Abū Bakr. Wir befanden uns ge-rade in einer der steinigen Gegenden Medinas. Dann schickte uns ein Mann zu den Einwohnern Medinas, um den anṣār ihre Ankunft zu verkünden. Ungefähr Fünf-hundert anṣār empfingen sie und eilten vor, bis sie die beiden erreicht hatten. Die anṣār sagten: „Zieht ein, in Schutz und Gehorsam!“ Umringt von ihnen näherte sich der Gesandte Allahs (s). Nun kamen die Einwohner Medinas heraus. Sogar die ganz jungen Mädchen stan-den auf den Dächern der Häuser, hielten nach ihm Aus-schau und fragten: „Wer von ihnen ist es? Wer von ihnen ist es?“ Dieser Hadith belegt beide Bedingungen 



32 

gleichzeitig: den Schutz und die Anwendung der Geset-ze. Was den Schutz betrifft, so wurde in Anwesenheit von fünfhundert anṣār gesagt: 
 »آمنين انطلقا«

Zieht ein, in Sicherheit (...). Der Gesandte (s) billigte ihre Aussage, wie er auch ihre Aussage 
 »مطاعين«

und Gehorsam! billigte. Damit waren sowohl Schutz als auch Gehorsam in der Stätte der Auswanderung vor-handen. Wären sie nicht vorhanden gewesen, wäre der Gesandte Allahs (s) nicht ausgewandert. Auf Basis dieser beiden Bedingungen - also der Gewährleistung von Si-cherheit und des Gehorsams bei der Anwendung der Gesetze - haben die anṣār die baiʿa in al-ʿAqaba geleis-tet. Al-Baihaqī berichtet in einem starken isnād von ʿUbāda ibn aṣ-Ṣāmit, der sagte: 
مْعِ  عَلَى ɱ َِّ  رَسُولَ  Ǻَاǻَعْنَا إِنَّا«...   وَالْكَسَلِ، النَّشَاȉِ  فِي وَالطَّاعَةِ  السَّ

فَقَةِ   عَنِ  وَالنَّهْيِ  Ǻِالْمَعْرُوفِ  الأَمْرِ  وَعَلَى وَالǻُْسْرِ، الْعُسْرِ  فِي وَالنَّ
 نَنْصُرَ  أَنْ  وَعَلَى. لاَئِمٍ  لَوْمَةُ  فǻِهِ  تَأْخُذُنَا لاَ  ɱَِّ  فِي نَقُولَ  أَنْ  الْمُنȜَْرِ،وَعَلَى

 وَلَنَا وَأَبْنَاءَنَا وَأَزوَاجنَا أَنْفُسَنَا نَمْنَعُ  مِمَّا يَثْرِبَ  عَلَيْنَا قَدِمَ  إِذَا ɱ َِّ  رَسُولَ 
نَّةَ   »عَلǻَْهَ  Ǻَاǻَعْنَاهُ  الَّتِي ɱ َِّ  رَسُولِ  بǻَْعَةُ  فَهَذِهِ  .الجَّ

(...) Wir leisteten dem Gesandten Allahs die baiʿa auf Gehör und Gehorsam bei Eifer und Faulheit, auf das Ausgeben im Schweren wie im Leichten, auf das Gebie-ten des Rechten und Anprangern des Unrechts, auf dass wir um Allahs willen (die Wahrheit) aussprechen und dabei den Tadel eines Tadelnden nicht fürchten, 



33 

und dass wir dem Gesandten Allahs (s) - wenn er zu uns nach Yaṯrib kommt - schützend beistehen, wie wir uns selbst und unsere Frauen und Kinder schützen. Und dafür gehört uns das Paradies. Dies ist die baiʿa, die wir dem Gesandten Allahs gegenüber geleistet haben. Die Anwendung der Gesetze ergibt sich klar aus der Aussage 
مْعِ  عَلَى ɱ َِّ  رَسُولَ  Ǻَاǻَعْنَا«  »وَالطَّاعَةِ  السَّ

Wir leisteten dem Gesandten Allahs (s) die baiʿa auf Gehör und Gehorsam. Dass der Schutz in Händen der Muslime liegen muss, ergibt sich ebenso deutlich aus der Aussage 
 أَنْفُسَنَا نَمْنَعُ  مِمَّا يَثْرِبَ  عَلَيْنَا قَدِمَ  إِذَا ɱ َِّ  رَسُولَ  نَنْصُرَ  أَنْ  وَعَلَى«

 »وَأَبْنَاءَنَا وَأَرْوَاحَنَا
und dass wir dem Gesandten Allahs (s) - wenn er zu uns nach Yaṯrib kommt - schützend beistehen, wie wir uns selbst sowie unsere Frauen und Kinder schützen. 
Diese Bedeutung ist auch klar der Charta zu entnehmen, die der Gesandte (s) zwischen den muhāğirūn4 und den anṣār5 niederschreiben ließ, in der er auch den Pakt mit den Juden schloss und ein Abkommen mit ihnen einging. Dies war im Jahre eins nach der hiğra. Der Vertrag wur-de in der Tradierung bei ibn Isḥāq erwähnt und als ṣaḥīfa (Schriftrolle, Satzung) bezeichnet. Darin heißt es: 

                                                      4 Muslimische Auswanderer nach Medina 5 Unterstützer, Einwohner Medinas, die den Islam angenommen haben und dem Propheten zur Staatsgründung die machtvolle Un-terstützung gewährt haben. 



34 

حǻمِ: مَ حْ Ǻِسْمِ اللهِ الرَّ «  المُؤْمِنِينَ  بَيْنَ   النَّبِيِّ  مُحَمَّدٍ  مِنْ  Ȝِتَابٌ  هَذَانِ الرَّ
 أُمَّةٌ  أَنَّهُمْ  مَعَهُمْ  وَجَاهَدَ  بِهِمْ  فَلَحȖَِ  تǺَِعَهُمْ  وَمَنْ  وȂََثْرِبَ  قُرȂَْشٍ  مِنْ  وَالمُسْلِمِينَ 

 النَّاسِ  دُونَ  Ǻَعْضٍ  مُوَالِي Ǻَعْضُهُمْ  المُؤْمِنِينَ  وَإِنَّ  ... النَّاسِ  دُونِ  مِنْ  وَاحِدَةٌ 
 النَّصْرَ  بَيْنَهُمْ  وَإِنَّ  نَفَقَتُهُمْ، المُسْلِمِينَ  وَعَلَى نَفَقَتَهُمْ  اليَهُودِ  عَلَى وَإِنَّ  ...

حǻِفَةِ  هَذِهِ  أَهْلَ  حَارَبَ  مَنْ  عَلَى  هَذِهِ  أَهْلِ  بَيْنَ  Ȝَانَ  مَا وَإِنَّهُ  ... الصَّ
حǻِفَةِ  هُ  فَإِنَّ  فَسَادُهُ، يُخَافُ  اشْتِجَارٍ  أَوْ  حَدَثٍ  مِنْ  الصَّ  وَجَلَّ  عَزَّ  ɱَِّ  إِلَى مَرَدَّ

  »...   ɱَّ  رَسُولِ  مُحَمَّدٍ  وَإِلَى
Im Namen Allahs des Erbarmungsvollen des Barm-herzigen: Dies ist ein Vertrag, der von Muḥammad dem Propheten (s) verfasst wurde, und zwischen den Gläu-bigen und Muslimen von Quraiš und Yaṯrib gilt sowie für jeden, der ihnen folgt, sich ihnen anschließt und mit ihnen kämpft: Sie alle bilden eine Gemeinschaft unter den Menschen. (...) Die Gläubigen sind unter allen Menschen füreinander Bundgenossen. (...) Die Juden haben ihre Zahlungen zu leisten, und die Gläubigen haben ihre Zahlungen zu leisten. Sie haben einander beizustehen gegen jeden, der die Teilhaber dieser Sat-zung bekämpft. Und was sich zwischen den Teilhabern dieser Satzung an Dingen und Streitigkeiten ereignet, dessen Verderben man fürchtet, so wird es vor Allah, den Erhabenen, und Muḥammad, den Gesandten Al-lahs (s), gebracht. (...) 
Demzufolge wird eine Stätte erst dann zu einer Stätte des Islam, wenn ihr Schutz durch die Muslime sicherge-stellt ist und die Gesetze des Islam zur Anwendung ge-langen. Wird eine dieser beiden Bedingungen verletzt oder ist sie nicht vorhanden - wenn z. B. der Schutz 



35 

durch die Ungläubigen gewährleistet wird oder die Ge-setze des Unglaubens die Menschen regieren -, dann wird die Stätte zu einer Stätte des Unglaubens bzw. der Vielgötterei. Es ist also nicht erforderlich, dass beide Bedingungen abhandenkommen, damit die Stätte zu einer Stätte des Unglaubens wird. Vielmehr reicht es, wenn eine der beiden Bedingungen nicht mehr erfüllt ist. 
„Stätte des Unglaubens“ bedeutet nicht, dass alle ihre Bewohner Ungläubige sein müssen. Auch ist die „Stätte des Islam“ nicht mit der Vorstellung gleichzusetzen, dass alle Bewohner Muslime sind. Der Begriff „Stätte“ (dār) hat hier eine islamrechtliche Bedeutung (ḥaqīqa šarʿīya). Das heißt, dass das islamische Recht dem Ausdruck diese Bedeutung zugewiesen hat, genauso wie es bei den Be-griffen ṣalāt (Gebet), ṣiyām (Fasten) und Ähnlichem der Fall ist. Auch hierbei handelt es sich um islamrechtliche Terminologien. 
Somit wird ein Land, dessen Bewohner z. B. mehrheitlich Christen sind, das aber im Herrschaftsbereich des islami-schen Staates liegt, als Stätte des Islam bezeichnet, weil die dort angewandten Gesetze islamische Gesetze sind und der Schutz durch den Islam gewährleistet ist, solan-ge das Land sich innerhalb des islamischen Staatsgebiets befindet. 
In gleicher Weise wird ein Land, dessen Bewohner mehrheitlich Muslime sind, das aber im Herrschaftsbe-reich eines Staates liegt, der nicht nach dem Islam re-giert und dessen Schutz nicht durch die Armee der Mus-lime, sondern durch die Armee der Ungläubigen gewähr-



36 

leistet wird, als Stätte des Unglaubens bezeichnet, ob-wohl die Mehrheitsbevölkerung muslimisch ist. Der Aus-druck „Stätte“ hat hier eine islamrechtliche Bedeutung, ohne dass dabei der Anzahl der Muslime - ob sie nun groß oder klein ist - irgendeine Relevanz zukäme. Ent-scheidend sind vielmehr die angewandten Gesetze und die Herkunft des Schutzes, der für die Bevölkerung ge-währleistet wird. Mit anderen Worten wird die Bedeu-tung von „Stätte“ (dār) den islamrechtlichen Texten ent-nommen, die diese Bedeutung dargelegt haben. Und zwar in derselben Weise, wie auch die Bedeutung von Gebet (ṣalāt) den islamrechtlichen Texten entnommen wird. Auf diese Art wird mit allen islamrechtlichen Ter-minologien verfahren. Ihre Bedeutung wird den islam-rechtlichen Texten entnommen und nicht der sprachli-chen Interpretation des Begriffs. 
Artikel 3 – Der Kalif adoptiert bestimmte islamische Rechtssprüche (aḥkām šarʿīya), die er als Verfassung und Gesetze einführt. Hat er ei-nen Rechtsspruch adoptiert, stellt dieser das alleinige Gesetz dar, dessen Befolgung ver-pflichtend ist. Es ist dadurch zu einem rechtsgültigen Gesetz geworden, dem jeder Staatsbürger im Sichtbaren wie im Verborge-nen verpflichtend zu gehorchen hat. 
Beweis dafür ist der Konsens der Prophetengefährten (iğmāʿ aṣ-ṣaḥāba). So ist der Konsens der Prophetenge-fährten darüber ergangen, dass der Kalif das Recht hat, sich bestimmte islamische Rechtssprüche anzueignen (zu adoptieren - tabannī). Ebenso besteht der Konsens der 



37 

Prophetengefährten darüber, dass die Befolgung dessen, was der Kalif an Rechtssprüchen adoptiert hat, verpflich-tend ist. Dem Muslim ist es nicht erlaubt, anders zu han-deln, als es die adoptierten Rechtssprüche des Kalifen vorgeben, auch wenn seine Handlung einem Rechts-spruch entspringt, den ein muğtahid6 abgeleitet hat. Denn das, was der Kalif adoptiert hat, ist nun für alle Muslime zum Gesetz Gottes geworden. Diesem Prinzip sind auch die Rechtgeleiteten Kalifen gefolgt. Sie haben bestimmte Rechtssprüche adoptiert und das Handeln danach anbefohlen. Alle Muslime inklusive sämtlicher Prophetengefährten setzten sie um und ließen von ihren eigenen Rechtsmeinungen ab. So hat Abū Bakr das drei-fache Aussprechen der Scheidung als einmalig adoptiert und die Verteilung der Gelder unter den Muslimen zu gleichen Teilen, ohne dem Zeitpunkt des Übertritts zum Islam oder Anderem Rechnung zu tragen. Die Muslime folgten ihm darin, Richter und Gouverneure (wulāt) setz-ten es um. Als ʿUmar Kalif wurde, adoptierte er in diesen beiden Fragen eine andere Meinung als Abū Bakr. So machte er es verpflichtend, dass das dreifache Ausspre-chen der Scheidung als dreifache Scheidung gilt. Auch verteilte er die Gelder nach dem Konversionszeitpunkt zum Islam und nach Bedürfnis - also zu ungleichen und nicht zu gleichen Teilen. Die Muslime folgten ihm darin, und die Richter und Gouverneure richteten danach. Ebenso adoptierte ʿUmar, dass das Land, das im Krieg erbeutet wird, dem Schatzhaus der Muslime (bait al-
                                                      6 Rechtsableiter. Gelehrte, die über ein solches Rechtswissen ver-fügen, dass sie fähig sind, aus den Texten islamische Rechtssprüche abzuleiten. 



38 

māl) als Beute zufällt und nicht den Kämpfern. So blieb es in Händen seiner Eigentümer und wurde weder auf die Kämpfer noch auf die Muslime verteilt. Gouverneure und Richter folgten ihm dabei und hielten sich an den Rechtsspruch, den er adoptiert hatte. 
In dieser Art führten alle Rechtgeleiteten Kalifen Adopti-onen durch und verpflichteten die Menschen dazu, von ihrer eigenen Rechtsableitung und den von ihnen befolg-ten Rechtssprüchen abzusehen und das einzuhalten, was der Kalif adoptiert hat. Der Konsens der Prophetenge-fährten besteht somit hinsichtlich zweierlei Dinge: Ers-tens hinsichtlich der Adoption und zweitens hinsichtlich der Pflicht, nach dem zu handeln, was der Kalif adoptiert hat. Diesem Konsens wurden die bekannten Rechtsprin-zipien entnommen: »Der Machthaber hat das Recht, in dem Maße Rechtssprüche zu erlassen, wie Probleme aufkommen.« »Die Anordnung des Imams hebt jedwe-den Disput auf« »Die Anordnung des Imams ist vollzugs-pflichtig« 
In ihrem Ursprung ist die Adoption auf unterschiedliche Meinungen bei ein und derselben Rechtsfrage zurückzu-führen. Um in dieser Frage einem islamischen Rechts-spruch folgen zu können, war es notwendig, eine be-stimmte Rechtsmeinung dabei zu adoptieren. Denn die islamischen Rechtssprüche, die ja die Ansprache des Gesetzgebers die Handlungen der Menschen betreffend verkörpern, sind im Koran und den Hadithen beinhaltet. Vieles darin lässt jedoch gemäß der arabischen Sprache und dem islamischen Recht mehrere Deutungen zu. Deshalb ist es natürlich und unabdingbar, dass die Men-schen sie unterschiedlich verstehen und dass dieser Un-



39 

terschied im Verständnis bis zum Grad der Andersartig-keit und des Auseinanderklaffens in der Deutung reichen kann. Somit kommt es unweigerlich zu unterschiedlichen und von einander abweichenden Verständnissen, die in ein und derselben Rechtsfrage zu unterschiedlichen und divergierenden Meinungen führen können. Als der Ge-sandte beispielsweise in der Grabenschlacht sagte: 
 »قُرȂَْظَةَ  بَنِي فِي إِلاَّ  الْعَصْرَ  أَحَدٌ  ǻُصَلِّيَنَّ  لاَ «

Niemand soll den Nachmittag beten außer bei den Banū Quraiẓa! - bei al-Buḫārī über den Weg von ibn ʿUmar tradiert -, verstanden einige Leute, dass er (s) die Beeilung meinte, und beteten den Nachmittag auf dem Weg. Andere verstanden, dass die wörtliche Aussage gemeint war; sie verrichteten das Gebet nicht, bis sie das Gebiet von Banū Quraiẓa erreicht hatten und bete-ten dort. Als dem Gesandte (s) dies vorgetragen wurde, billigte er das Verständnis beider Gruppen. So verhält es sich mit vielen āyāt und Hadithen. 
Diese Unterschiedlichkeit in den Meinungen zu dersel-ben Rechtsfrage macht es für den Muslim unerlässlich, nur eine davon anzunehmen, da es sich ja bei allen um islamische Rechtssprüche handelt und das Gesetz Allahs für eine Person in einer Rechtsfrage nicht vielfältig aus-fallen kann. Deshalb muss ein Rechtsspruch daraus aus-gewählt werden, um ihn dann zu übernehmen. Aus die-sem Grund ist die Adoption eines bestimmten islami-schen Rechtsspruchs für den Muslim beim Vollzug der Handlung eine notwendige Angelegenheit, der er in kei-ner Weise ausweichen kann. Denn bei jeder Handlung, die er vollziehen möchte, ist der Muslim dazu verpflich-



40 

tet, sie gemäß dem islamischen Rechtsspruch auszufüh-ren. Und die Verpflichtung, dem islamischen Rechts-spruch zu folgen, der die Handlung entweder für ver-pflichtend, für wünschenswert, für verboten, für uner-wünscht oder für erlaubt erklärt, macht es für den Mus-lim unabdingbar, einen bestimmten Rechtsspruch zu adoptieren. Deswegen ist es für jeden Muslim Pflicht, einen bestimmten islamischen Rechtsspruch zu adoptie-ren, wenn er die Gesetze für sein Handeln heranzieht; sei er nun ein muğtahid, ein Nachahmer (muqallid), der Kalif oder jemand anders. 
Für den Kalifen ist es ebenso notwendig, bestimmte Rechtssprüche zu adoptieren, nach denen er die Angele-genheiten der Menschen betreut. Er muss in Regierungs- und Herrschaftsangelegenheiten überall dort Adoptio-nen von Rechtssprüchen vornehmen, wo die Muslime in ihrer Gesamtheit davon betroffen sind, wie bei Fragen der zakāt7, der Steuern, des ḫarāğ8, der Außenbezie-hungen und bei allem, was mit der Einheit von Staat und Herrschaft in Verbindung steht. Allerdings muss bei der Adoption von Gesetzen Folgendes geprüft werden: Kann der Kalif eine Aufgabe, deren Vollzug zur Betreuung der Bürgerangelegenheiten gemäß den Gesetzen des islami-schen Rechts erforderlich ist, nur dann erfüllen, wenn er dazu einen bestimmten Rechtsspruch adoptiert, so ist die Adoption in diesem Falle eine Pflicht für ihn. Dies in Anwendung des Rechtsprinzips: »Was zur Erfüllung einer 
                                                      7 Soziale Pflichtabgabe von wohlhabenden Muslimen 8 Tribut, der vom islamischen Staat auf die Ernteerträge von Lände-reien eingehoben wird, die durch Krieg eröffnet wurden oder wo der Friedensvertrag mit den dortigen Bewohnern es vorsieht. 



41 

Pflicht unerlässlich ist, wird selbst zur Pflicht«. Beispiel dafür sind internationale Abkommen. Kann der Kalif hin-gegen die Angelegenheiten der Menschen in irgendeiner Frage betreuen - und zwar so, wie es die Gesetze des islamischen Rechts vorsehen -, ohne einen bestimmten Rechtsspruch in dieser Frage zu adoptieren, so ist eine Adoption für ihn erlaubt, aber nicht verpflichtend. Bei-spiel hierfür ist die Mindestzahl der Zeugen für die Rechtswirksamkeit vor Gericht (niṣāb aš-šahāda). So kann er darin eine Adoption vornehmen oder auch nicht. Denn die Adoption gilt in ihrem Ursprung islamrechtlich als erlaubt und nicht als verpflichtend. So ist der Konsens der Prophetengefährten darüber ergangen, dass die Adoption für den Imam (Kalifen) erlaubt ist, nicht aber, dass sie für ihn verpflichtend sei. Demzufolge ist die Adoption (tabannī) vom Ursprung her erlaubt. Sie wird erst dann zu einer Pflicht, wenn die verpflichtende Be-treuung der Bürgerangelegenheiten nur durch sie erfüllt werden kann. In diesem Falle wird sie verpflichtend, um die eigentliche Pflicht erfüllen zu können. 
Artikel 4 – Der Kalif adoptiert keinen bestimmten Rechtsspruch im Bereich der gottesdienstli-chen Handlungen (ʿibādāt), ausgenommen in Bereichen der zakāt und des ğihād sowie dort, wo es für die Wahrung der Einheit der Muslime erforderlich ist. Er adoptiert keine Ideen, die mit der islamischen ʿaqīda in Zu-sammenhang stehen. 
Die Prophetengefährten sind darin übereingekommen, dass der Kalif allein das Recht zur Adoption hat. Diesem 



42 

Konsens sind die bekannten Rechtsprinzipien »Die An-ordnung des Imams hebt den Disput auf«, »Die Anord-nung des Imams ist vollzugspflichtig« entnommen wor-den. 
Nun hat sich jedoch aus den Ereignissen in der Zeit des Kalifen al-Maʾmūn während der fitna9 hinsichtlich der Erschaffung des Korans ergeben, dass eine Adoption in Ideen, die mit den Glaubensüberzeugungen (ʿaqāʾid) zusammenhängen, dem Kalifen Probleme bereitete und unter den Muslimen zu Zerwürfnissen und Verwirrungen führte. Deshalb befindet der Kalif, dass er im Bereich der Glaubensüberzeugungen und Gottesdiensten (ʿibādāt) keine Adoptionen vornimmt, um so auf die Zufrieden-heit und innere Ruhe der Muslime zu achten. Die Nicht-adoption im Bereich der Glaubensüberzeugungen und der Gottesdienste bedeutet nicht, dass es für den Kalifen verboten wäre, darin zu adoptieren. Es bedeutet viel-mehr, dass sich der Kalif für eine Nichtadoption ent-scheidet. So kann er darin Adoptionen vornehmen oder auch nicht. Für sich wählt er aber die Nichtadoption aus. Deswegen steht im Artikel „adoptiert keine“ und nicht „darf nicht adoptieren“. Das belegt, dass er für sich aus-wählt, nicht zu adoptieren. 
Warum sich der Kalif für eine Nichtadoption in Berei-chen der Glaubensüberzeugung und der Gottesdienste entscheidet, ist auf zwei Gründe zurückzuführen: Zum einen führt der Zwang zu einer bestimmten Meinung im Bereich der Glaubensüberzeugung zu Bedrängnis. Zum anderen ist der Beweggrund für Adoptionen seitens des 
                                                      9 Zwietracht 



43 

Kalifen die Betreuung der Angelegenheiten der Muslime durch eine einzige Meinung und die Wahrung der Ein-heit von Staat und Herrschaft. Er adoptiert im Bereich der Beziehungen zwischen den Individuen und in dem, was mit den öffentlichen Angelegenheiten in Verbin-dung steht. Im Bereich der Beziehungen des Menschen zu Gott nimmt er jedoch keine Adoptionen vor. Was den ersten Punkt anlangt, so hat Allah (t) es untersagt, die Ungläubigen zu zwingen, ihre Glaubensüberzeugungen aufzugeben und die islamische ʿaqīda anzunehmen. Auch untersagte Er es, sie zur Aufgabe ihrer Gottes-dienste zu nötigen, und befahl, sie dazu zu verpflichten, alle weiteren Gesetze des islamischen Rechts einzuhal-ten. Mit besserem Grund sollten die Muslime nicht dazu gezwungen werden, Rechtssprüche, die mit den Glau-bensüberzeugungen in Verbindung stehen, aufzugeben, solange es sich um islamische Glaubensüberzeugungen handelt. In gleicher Weise sollten sie nicht dazu gezwun-gen werden, Rechtssprüche im Bereich der Gottesdiens-te (ʿibādāt) aufzugeben, solange es islamische Rechts-sprüche sind. Darüber hinaus führt der Zwang zur Auf-gabe von Ideen, die mit der Glaubensüberzeugung zu-sammenhängen, definitiv zur Bedrängnis und ruft zwei-fellos Vorbehalte hervor. Beleg dafür ist der Standpunkt der großen Imame unter den Rechtsgelehrten, wie z. B. Imam Aḥmad ibn Ḥanbal bei der Zwietracht über die Erschaffung des Korans. So haben sie Schläge und Demü-tigungen hingenommen, sich dennoch nicht gefügt und ihre Überzeugung nicht aufgegeben. Auch sagt der Er-habene: 
ينِ  فيِ  عَلَيْكُمْ  جَعَلَ  وَمَا  حَرَجٍ  مِنْ  الدِّ



44 

Und Er hat euch im Glauben keine Bedrängnis aufer-legt. (22:78) Wird der Mensch in seinen Glaubensüber-zeugungen bzw. seinen Gottesdiensten zur Annahme bestimmter Gesetze gezwungen, wobei er in diesen Fra-gen andere Meinungen als die korrekten islamischen Rechtssprüche erachtet, so fühlt er sich in seinem Inne-ren bedrängt, da es in den Bereich der Beziehungen des Menschen zu Gott fällt und mit dessen Überzeugungs-fundament verknüpft ist. Daher adoptiert der Kalif über-all dort nicht, wo die Muslime dadurch in Bedrängnis gebracht werden. Jedoch ist die Adoption für ihn in die-sem Bereich nicht verboten. 
Was den zweiten Punkt anbelangt, so zählen Glaubens-überzeugungen und Gottesdienste zur Beziehung des Menschen zu seinem Schöpfer. Aus ihnen gehen jedoch keine Beziehungen (zu anderen Menschen) hervor, die Probleme verursachen könnten. Dies im Unterschied zu den Rechtsbeziehungen (muʿāmalāt) und dem Strafrecht (ʿuqūbāt), die ja Beziehungen zwischen den Individuen der Gesellschaft verkörpern und aus denen sich sehr wohl Probleme ergeben können. Rechtsbeziehungen (muʿāmalāt) haben grundsätzlich die Aufgabe, Streitig-keiten unter den Menschen aufzuheben. Und die Adop-tionen des Kalifen dienen im Grunde dazu, die Angele-genheiten der Menschen zu betreuen. Diese Betreuung seitens des Kalifen zeigt sich in den Beziehungen, die zwischen den Menschen entstehen. In der Beziehung der Menschen zu Gott - also in den Glaubensüberzeu-gungen (ʿaqāʾid) und Gottesdiensten (ʿibādāt) - hat sie jedoch keinen Platz. Demzufolge wird die Adoption des Kalifen realiter in den Beziehungen zwischen den Men-



45 

schen zur Betreuung ihrer Angelegenheiten auftreten, nicht aber in den Beziehungen zwischen ihnen und Allah (t). Daher wird Adoption real gesehen in den Beziehun-gen der Menschen untereinander und in den öffentli-chen Beziehungen stattfinden. Adoptionen in den Bezie-hungen zwischen dem Menschen und dem Schöpfer - also in den Glaubensüberzeugungen und Gottesdiensten - würden somit der Realität von Adoption widerspre-chen. Demzufolge adoptiert der Kalif nicht in Bereichen, die der Realität von Adoption widersprechen. Verboten ist es für ihn jedoch nicht. 
Aus diesen beiden Punkten ergibt sich: Wegen der Be-drängnis (ḥarağ) und dem Widerspruch zur Realität von Adoption, führt der Kalif keine Adoptionen bei Ideen durch, die zu den Glaubensüberzeugungen zählen, und auch nicht in den Rechtssprüchen zu den Gottesdiens-ten. Sollte jedoch im Koran oder in der Sunna eine klare Untersagung für eine bestimmte Glaubensidee ergangen sein, so nimmt er Adoptionen vor, auch wenn es mit einer Bedrängnis verbunden wäre und der Realität von Adoption widerspricht, da dem definitiven Text der Vor-rang zu geben ist. Beispiel dafür ist das Prinzip, dass Glaubensüberzeugungen nur aus definitiver Erkenntnis (yaqīn) angenommen werden dürfen. Ebenso gilt die Adoption, wenn die Betreuung der Angelegenheiten der Muslime es erfordert, diese auf einen Rechtsspruch zu einen. Auch hier ist den Textbelegen Vorrang zu geben, die den Erhalt der Gemeinschaft und die Wahrung der staatlichen Einheit unabdingbar vorschreiben. Beispiel hierfür ist das Festlegen des Datums für die Pilgerfahrt (ḥağğ), für das Fasten (ṣaum) und die Feste (aʿyād) so-



46 

wie Adoptionen im Bereich der zakāt und des ğihād. In diesen Angelegenheiten muss der Kalif einen bestimm-ten Rechtsspruch adoptieren. 
Was die Glaubensüberzeugung betrifft, so ist die Adop-tion in so einem Fall keine Nötigung, von einer Überzeu-gung abzulassen, sondern ein Zwang, das einzuhalten, wovon man überzeugt ist, nämlich vom absolut authen-tischen, absolut eindeutigen Text. Und hinsichtlich der Gottesdienste (ʿibādāt) stellt die Adoption hier keine Bedrängnis dar, da diese Angelegenheiten nicht allein auf die Beziehung des Menschen zu Gott beschränkt sind, wie z. B. das Gebet, sondern auch die Beziehungen der Menschen untereinander betreffen, wie z. B. die Festtage. Deswegen ist die Adoption in diesen beiden Bereichen der Glaubensüberzeugungen und der Gottes-dienste zulässig. 
Die Festlegung, ob eine Idee zur Glaubensüberzeugung oder zu den islamischen Rechtssprüchen zählt, erfolgt durch ihren Rechtsbeweis. Handelt es sich beim Rechts-beweis um eine Ansprache, welche die Handlungen der Menschen betrifft, so zählt die Idee zu den Rechtssprü-chen. Denn der islamische Rechtsspruch (al-ḥukm aš-šarʿī) ist die Ansprache des Gesetzgebers die Handlun-gen der Menschen betreffend. Hängt der Rechtsbeweis nicht mit den Handlungen der Menschen zusammen, so zählt die Idee zur Glaubensüberzeugung. Auch liegt der Unterschied zwischen Glaubensüberzeugung (ʿaqīda) und Rechtsspruch darin, dass zur Glaubensüberzeugung das zählt, woran man gesichert glauben muss (īmān), oder wo keine Handlung gefordert wird, wie Erzählun-gen (al-qaṣaṣ) und Berichte von Übersinnlichem. All das 



47 

gehört zur ʿaqīda. Wird eine Handlung gefordert, so zählt es zu den Rechtssprüchen. Die folgenden Aussagen Allahs (t): 
 ُواآمِن  َِّɍʪِ  ِرَسُولِهِ  عَلَى نَـزَّلَ  الَّذِي وَالْكِتَابِ  وَرَسُولِه 

Glaubt an Allah und an Seinen Gesandten und an das Buch, das Er auf Seinen Gesandten herabgesandt hat. (4:136) 
 َُّɍشَيْءٍ  كُلِّ  خَالِقُ  ا 

Allah ist der Schöpfer aller Dinge. (39:62) 
 ْمَرْيمَ  الْكِتَابِ  فيِ  وَاذكُْر 

Und gedenke im Buche Mariens. (19:16) 
 َثُوثِ  كَالْفَرَاشِ  النَّاسُ  يَكُونُ  يَـوْم  الْمَنـْفُوشِ  كَالْعِهْنِ  الجْبَِالُ  وَتَكُونُ  الْمَبـْ

An jenem Tage, an dem die Menschen wie ausgestreute Motten sein werden; und die Berge wie zerrupfte Wol-le. (101:4-5) zählen alle zur ʿaqīda, da sie nicht mit den Handlungen der Menschen zusammenhängen. Hier ist der gesicherte Glaube daran (īmān) gefordert, ohne dass eine Handlungsanweisung ergangen wäre. Hingegen zählen die Aussagen Allahs (t) 
 َّوَأَحَل  َُّɍوَحَرَّمَ  الْبـَيْعَ  ا  َʪِّالر 

Doch Allah hat den Handel erlaubt und den Zins verbo-ten. (2:275) 
 ْأُجُورهَُنَّ  فَآتوُهُنَّ  لَكُمْ  أَرْضَعْنَ  فَإِن 

Und wenn sie für euch stillen, so gebt ihnen ihren Lohn! (65:6) 



48 

لْعَدْلِ  تحَْكُمُوا أَنْ  النَّاسِ  بَـينَْ  حَكَمْتُمْ  وَإِذَاʪِ 
Und wenn ihr unter den Menschen richtet, so richtet in Gerechtigkeit. (4:58) allesamt zu den Rechtssprüchen, da sie mit den Handlungen der Menschen in Verbindung stehen und eine Handlungsaufforderung darin ergangen ist. Demzufolge zählt die Tatsache, dass der Gesandte Allahs (s) das Siegel der Propheten verkörpert, zur ʿaqīda, da es zu den Dingen gehört, an die man īmān vollziehen muss. 
Das Imamat bzw. das Kalifat zählt hingegen nicht zur ʿaqīda, da hierbei eine Handlung verlangt wurde. Dass der Prophet (s) unfehlbar ist, gehört zur ʿaqīda. Ob der Kalif aber Quraischit10, zur Familie des Propheten gehö-rend oder lediglich Muslim sein muss, zählt zu den Rechtssprüchen und nicht zur ʿaqīda, da es mit einer Handlung der Menschen verknüpft ist, nämlich mit den Bedingungen für den Kalifen. Somit zählt alles, was nicht mit den Handlungen der Menschen in Verbindung steht, bzw. das, wo der īmān daran gefordert wurde, zu den Glaubensüberzeugungen. Alles, was mit den Handlungen der Menschen verbunden ist, bzw. das, wo eine Hand-lung gefordert wurde, zählt hingegen zu den islamischen Rechtssprüchen. Auch ist die Realität des Überzeugungs-fundaments (ʿaqīda) die, dass es sich um eine grundle-gende Idee handelt. Denn Überzeugungsfundament be-deutet, es zu einem grundlegenden Maßstab für Ande-res heranzuziehen. Handelt es sich um keine grundle-
                                                      10 Angehöriger des Stammes der Quraiš. Dies ist der Stamm des Propheten (s). 



49 

gende Idee, wird sie nicht als Überzeugungsfundament erachtet. 
Zudem ist das Überzeugungsfundament (ʿaqīda) eine umfassende Idee über Mensch, Leben und Universum, über das, was vor dem irdischen Leben war und was nach ihm sein wird, und über die Beziehung des irdi-schen Lebens zu dem, was davor war und was danach sein wird. Das ist die Definition für jedes Überzeugungs-fundament. Sie trifft auch auf die islamische ʿaqīda zu und beinhaltet ebenso die übersinnlichen Dinge. Jeder Teilgedanke dieser umfassenden Idee zählt ebenfalls zum Überzeugungsfundament. So gehört alles, was mit Allah in Verbindung steht, mit dem Tag der Auferste-hung, der Schöpfung der Welt und Ähnliches, zur islami-schen ʿaqīda. Alles, was nicht damit in Verbindung steht, wird nicht dazu gezählt. 
Artikel 5 – Alle, die die islamische Staatsangehörigkeit besitzen, genießen die Rechte und müssen die islamrechtlichen Pflichten einhalten. 
Artikel 6 – Der Staat darf bei der Regierungsausübung, der Rechtsprechung, der Betreuung der An-gelegenheiten oder dergleichen zwischen den Staatsbürgern nicht unterscheiden. Er muss sie vielmehr ungeachtet ihrer Rasse, Religion, Hautfarbe oder anderem als gleich-gestellt betrachten. 
Diese beiden Artikel sind ergangen, um die Rechtssprü-che bezüglich aller Personen darzulegen, die die islami-sche Staatsbürgerschaft innehaben, seien es Muslime 



50 

oder Schutzbefohlene (ahl aḏ-ḏimma). Was die Muslime anlangt, so hat der Gesandte (s) jenen von ihnen, die außerhalb des Staates lebten und nicht zu seinen Bür-gern zählten, die Rechte, die den Staatsbürgern zuka-men, verwehrt. So berichtet Sulaimān ibn Buraida von seinem Vater, der sagte: 
تِهِ  فِي أَوْصَاهُ  سَرȂَِّةٍ  أَوْ  جǻَْشٍ  عَلَى أَمِيرًا أَمَّرَ  إِذَا ɱ َِّ  ولُ رَسُ  Ȝَانَ «  خَاصَّ

 Ȏَبِتَقْو  َِّɱ  ْاسْمِ اغْزُوا :قَالَ  خَيْرًا، ثُمَّ  الْمُسْلِمِينَ  مِنْ  مَعَهُ  وَمَنǺِ  َِّɱ سَبِيلِ  فِي 
،َِّɱ فَرَ  مَنْ  قَاتِلُواȜَ ،ِ َّǗاǺِ تَقْتُلُوا وَلا تَمْثُلُوا وَلا تَغْدِرُوا وَلا تَغُلُّوا وَلا اغْزُوا 
كَ  لَقِيتَ  وَإِذَا وَلِيدًا،  خِلالٍ، أَوْ  خِصَالٍ  ثَلاثِ  إِلَى فَادْعُهُمْ  الْمُشْرȜِِينَ  مِنْ  عَدُوَّ

 فَإِنْ  مِ،الإِسْلاَ  إِلَى ادْعُهُمْ  ثُمَّ  عَنْهُمْ، وȜَُفَّ  مِنْهُمْ  فَاقْبَلْ  أَجَابُوكَ  مَا فَأَيَّتُهُنَّ 
لِ  إِلَى ادْعُهُمْ  ثُمَّ  عَنْهُمْ، وȜَُفَّ  مِنْهُمْ  فَاقْبَلْ  أَجَابُوكَ   دَارِ  إِلَى دَارِهِمْ  مِنْ  التَّحَوُّ

 مَا وَعَلَيْهِمْ  لِلْمُهَاجِرȂِنَ  مَا فَلَهُمْ  ذَلِكَ  فَعَلُوا إِنْ  أَنَّهُمْ  وَأَخْبِرْهُمْ  الْمُهَاجِرȂِنَ،
لُوا أَنْ  أَبَوْا فَإِنْ  الْمُهَاجِرȂِنَ، عَلَى  Ȝَأَعْرَابِ  Ȝُǻَونُونَ  أَنَّهُمْ  فَأَخْبِرْهُمْ  مِنْهَا يَتَحَوَّ

 لَهُمْ  Ȝُǻَونُ  وَلا الْمُؤْمِنِينَ، عَلَى يَجْرȏِ  الَّذɱ ȏَِِّ  حȜُْمُ  عَلَيْهِمْ  يَجْرȏِ  الْمُسْلِمِينَ 
  »الْمُسْلِمِينَ  مَعَ  يُجَاهِدُوا أَنْ  إِلاَّ  شَيْءٌ  وَالْفَيْءِ  الْغَنǻِمَةِ  فِي

Wenn der Gesandte Allahs (s) einen Befehlshaber über eine Armee oder eine Heerestruppe ernannte, ermahn-te er ihn in seinem Inneren zur Gottesfurcht und legte ihm die mit ihm ziehenden Muslime ans Herz. Dann sagte er: „Kämpft im Namen Allahs und um Seinetwil-len! Kämpft gegen jene, die den Glauben an Allah ver-weigern! Kämpft, aber reißt nichts unrechtmäßig an euch! Begeht keinen Verrat und keine Leichenschän-dung! Tötet kein Kind! Wenn du auf deinen Feind unter den Götzendienern triffst, so biete ihnen drei Möglich-keiten oder Alternativen an. Wenn sie eine davon an-



51 

nehmen, so akzeptiere es von ihnen und bekämpfe sie nicht. Rufe sie zuerst zum Islam auf. Nehmen sie ihn an, so akzeptiere es und halte ab von ihnen. Dann rufe sie dazu auf, aus ihrer Stätte in die Stätte der Auswanderer (muhāğirūn) einzutreten. Teile ihnen mit, wenn sie das tun, dann steht ihnen zu, was den Auswanderern zu-steht, und ihnen obliegen die Pflichten, die den Aus-wanderern obliegen. Lehnen sie den Austritt aus ihrer Stätte ab, so teile ihnen mit, dass sie dann wie die Wüs-tenaraber unter den Muslimen sind. Es gilt für sie das Gesetz Allahs, das für (alle) Gläubigen gilt, doch steht ihnen von der Beute und den Zuwendungen (faiʾ) nichts zu, es sei denn, sie vollziehen den ğihād mit den Mus-limen. Bei Muslim tradiert. 
Dieser Hadith ist klar in der Aussage, dass derjenige, der nicht in die Stätte des Islam eintritt und die Staatsbür-gerschaft trägt, keinen Anspruch auf die staatsbürgerli-chen Rechte hat, auch wenn er Muslim ist. Der Prophet (s) rief sie nämlich dazu auf, in den Herrschaftsbereich des Islam einzutreten, damit ihnen dieselben Rechte und Pflichten wie den Muslimen zustehen. So sagt er: 

لِ  إِلَى ادْعُهُمْ  ثُمَّ «  إِنْ  أَنَّهُمْ  أَخْبِرْهُمْ وَ  الْمُهَاجِرȂِنَ، دَارِ  إِلَى دَارِهِمْ  مِنْ  التَّحَوُّ
 »الْمُهَاجِرȂِنَ  عَلَى مَا وَعَلَيْهِمْ  لِلْمُهَاجِرȂِنَ  مَا فَلَهُمْ  ذَلِكَ  فَعَلُوا

Dann rufe sie dazu auf, aus ihrer Stätte in die Stätte der Auswanderer einzutreten. Teile ihnen mit, wenn sie das tun, dann steht ihnen zu, was den Auswanderern zu-steht, und ihnen obliegen die Pflichten, die den Aus-wanderern obliegen. Dies ist ein Textbeleg dafür, dass der Eintritt in die Stätte des Islam eine Bedingung dar-stellt, damit ihnen dieselben Rechte und Pflichten zu-



52 

kommen wie uns, d. h., damit sie gleichermaßen von den Rechtssprüchen erfasst sind. Aus dem Sinngehalt (mafhūm) des Hadithes ergibt sich im Umkehrschluss, dass ihnen, wenn sie nicht eintreten, nicht das zusteht, was den Auswanderern, also den Bewohnern der Stätte des Islam, zusteht. Der Hadith hat somit den Unter-schied im Rechtsspruch zwischen denjenigen dargelegt, die in die Stätte der Auswanderer eintreten, und jenen, die dies nicht tun. Denn die Stätte der Auswanderer war die Stätte des Islam und alles andere war Stätte des Un-glaubens. 
Der Wohnort der Person in der Stätte des Islam oder in der Stätte des Unglaubens drückt also Zugehörigkeit und Staatsbürgerschaft (tābiʿīya) aus. Die Zugehörigkeit einer Person bedeutet also die Stätte, die sie für sich als Woh-nort gutheißt, sei es die Stätte des Unglaubens oder die des Islam. Ist es die Stätte des Islam, so treffen die Rechtssprüche der Stätte des Islam auf sie zu, und die Person trägt die islamische Staatsbürgerschaft. Ist es die Stätte des Unglaubens, kommen die Rechtssprüche der Stätte des Unglaubens zur Anwendung, und die Person wird nicht als Bürger und Zugehöriger des islamischen Staates erachtet. In diesem Falle werden die Rechts-sprüche der Stätte des Unglaubens auf sie angewandt. Somit erfassen die Rechtssprüche der Stätte des Islam nicht den Muslim, der in der Stätte des Krieges lebt. Das Recht auf staatsbürgerliche Betreuung wird ihm nicht gewährt, da er kein Bürger des islamischen Staates ist. 
Die Rechtssprüche der Stätte des Islam umfassen auch den Schutzbefohlenen (ḏimmī), der darin lebt. Die Staatsbürgerschaft und das Recht auf staatsbürgerliche 



53 

Betreuung werden ihm (in vollem Umfang) gewährt. Schutzbefohlener (ḏimmī) ist jeder, der einen anderen Glauben als den Islam hat, zu einem Bürger des islami-schen Staates geworden ist und an seinem nichtislami-schen Glauben festhält. Der Begriff ḏimmī wurde vom Ausdruck ḏimma abgeleitet, was Versprechen bzw. Zusi-cherung bedeutet. So haben sie von uns die Zusicherung bekommen, dass wir sie so behandeln, wie es unser Ab-kommen mit ihnen vorsieht, und wir im Umgang mit ihnen und in der Betreuung ihrer Angelegenheiten ge-mäß den islamischen Rechtssprüchen vorgehen. 
Der Islam hat zahlreiche Rechtssprüche für die Schutzbe-fohlenen erlassen, mit denen er ihnen die staatsbürger-lichen Rechte und Pflichten gewährleistet. Es steht ihnen an Redlichkeit zu, was uns zusteht, und sie sind gleich-ermaßen der Redlichkeit unterworfen. Dass ihnen an Redlichkeit dasselbe zusteht wie uns, geht aus der All-gemeingültigkeit folgender Aussagen des Erhabenen hervor: 

لْعَدْلِ  تحَْكُمُوا أَنْ  النَّاسِ  بَـينَْ  حَكَمْتُمْ  وَإِذَاʪِ 
Und wenn ihr unter den Menschen richtet, so richtet in Gerechtigkeit. (4:58) 

 َلِلتـَّقْوَى أَقـْرَبُ  هُوَ  اعْدِلُواۚ◌  تَـعْدِلُوا أَلاَّ  عَلَى قَـوْمٍ  شَنَآنُ  يجَْرمَِنَّكُمْ  وَلا 
Und der Hass gegen Leute soll euch nicht dazu verlei-ten, anders als gerecht zu handeln. Seid gerecht, das ist der Gottesfurcht näher. (5:8) Auch sagt Er (t) bezüglich des Richtens unter den Anhängern der Schrift: 

 ْنـَهُمْ  فاَحْكُمْ  حَكَمْتَ  وَإِن  طِ ʪِلْقِسْ  بَـيـْ



54 

Und wenn du richtest, so richte unter ihnen in Gerech-tigkeit! (5:42) Dass sie der Redlichkeit gleichermaßen unterworfen sind, ergibt sich aus der Tatsache, dass der Prophet (s) die Strafen auf Nichtmuslime in gleicher Weise anwandte wie auf die Muslime. So ließ er einen Juden für den Mord an einer Frau töten, wie es im fol-genden Bericht bei al-Buḫārī von Anas ibn Mālik erwähnt wird: 
 قَالَ  Ǻِحَجَرٍ  يَهُودȏٌِّ  فَرَمَاهَا قَالَ  Ǻِالْمَدِينَةِ  أَوْضَاحٌ  عَلَيْهَا جَارȂَِةٌ  خَرَجَتْ «

 قَتَلَكِ  فُلاَنٌ  ɱ َِّ  رَسُولُ  لَهَا فَقَالَ  رَمȖٌَ  وȁَِهَا  النَّبِيِّ  إِلَى بِهَا فَجِيءَ 
 فِي لَهَا فَقَالَ  رَأْسَهَا فَرَفَعَتْ  قَتَلَكِ  فُلاَنٌ  قَالَ  عَلَيْهَا فَأَعَادَ  رَأْسَهَا فَرَفَعَتْ 
 بَيْنَ  فَقَتَلَهُ  ɱ َِّ  رَسُولُ  Ǻِهِ  فَدَعَا رَأْسَهَا فَخَفَضَتْ  قَتَلَكِ  فُلاَنٌ  الثَّالِثَةِ 

 »الْحَجَرȂَْنِ 
Ein Mädchen ging in Medina mit Silberschmuck auf die Straße, da erschlug sie ein Jude mit einem Stein. Man brachte sie zum Gesandten Allahs, als noch ein Hauch von Leben in ihr war. Der Gesandte Allahs (s) fragte sie: „Hat dich der (er erwähnte einen Namen, Anm.) getö-tet?“ Sie hob den Kopf. Er fragte sie nochmals: „Hat dich der (er erwähnte einen anderen Namen, Anm.) ge-tötet?“ Sie hob wieder den Kopf. Er fragte sie ein drit-tes Mal: „Hat dich der (er erwähnte einen dritten Na-men, Anm.) getötet?“ Da nickte sie. Der Gesandte Al-lahs (s) ließ ihn herbringen. Er ließ ihn töten, indem er zwischen zwei Steinen erschlagen wurde. 
Auch wurden ein jüdischer Mann und eine jüdische Frau zum Gesandten Allahs (s) gebracht, die Unzucht began-gen hatten. Al-Buḫārī berichtet von ibn ʿUmar, der sagte: 



55 

 تَجِدُونَ  مَا لَهُمْ  فَقَالَ  جَمǻِعًا أَحْدَثَا قَدْ  وȂََهُودǻَِّةٍ  بِيَهُودɱ   ٍّȏَِِّ  رَسُولُ  أُتِيَ «
 بْنُ  ɱَِّ  عَبْدُ  قَالَ  وَالتَّجْبǻِهَ  الْوَجْهِ  تَحْمǻِمَ  أَحْدَثُوا أَحǺَْارَنَا إِنَّ  قَالُوا ȜِتَاȜُǺِمْ  فِي

 آǻَةِ  عَلَى يَدَهُ  أَحَدُهُمْ  فَوَضَعَ  بِهَا فَأُتِيَ  Ǻِالتَّوْرَاةِ  ɱَِّ  رَسُولَ  ǻَا عُهُمْ ادْ  سَلاَمٍ 
جْمِ  آǻَةُ  فَإِذَا يَدَكَ  ارْفَعْ  سَلاَمٍ  ابْنُ  لَهُ  فَقَالَ  Ǻَعْدَهَا وَمَا قَبْلَهَا مَا ǻَقْرَأُ  وَجَعَلَ  الرَّ

جْمِ  »فَرُجِمَا ɱ َِّ  رَسُولُ  بِهِمَا فَأَمَرَ  يَدِهِ  تَحْتَ  الرَّ
Zum Gesandten Allahs (s) wurden ein Jude und eine Jüdin gebracht, die Unzucht begangen hatten. Er fragte sie (die Juden, die die beiden hergebracht hatten, Anm.): „Was findet ihr dazu in eurem Buch?“ Sie antworteten: „Unsere Schriftgelehrten schöpften dazu die Gesichts-teerung und die öffentliche Bloßstellung (tağbīh).“ Da sagte ʿAbdullāh ibn Salām: „Sag ihnen, sie sollen die Thora herbringen, o Gesandter Allahs!“ Man brachte sie her. Einer von ihnen verdeckte den Vers über die Steinigung mit der Hand und begann das, was davor und danach stand, vorzulesen.“ Doch ʿAbdullāh ibn Salām sprach zu ihm: „Hebe deine Hand!“, und man fand den Steinigungsvers darunter. Da befahl der Ge-sandte Allahs (s), die beiden zu steinigen. 
Auch haben die Schutzbefohlenen uns gegenüber den-selben Anspruch auf Schutz, wie ihn die Muslime haben. So sprach der Gesandte Allahs (s): 

ِ، بِذِمَّةِ  أَخْفَرَ  فَقَدْ  رَسُولِهِ  وَذِمَّةُ  ɱَِّ  ذِمَّةُ  لَهُ  مُعَاهِدًا نَفْسًا قَتَلَ  مَنْ  أَلا« َّɱ فَلا 
 »خَرȂِفًا سǺَْعِينَ  مَسِيرَةِ  مِنْ  لَيُوجَدُ  رȂِحَهَا وَإِنَّ  الْجَنَّةِ، ئِحَةَ رَا يُرَحْ 

Wer eine Vertragsperson tötet, die eine Gewähr Allahs und eine Gewähr seines Gesandten genießt, hat die Gewähr Allahs verraten. Er wird den Duft des Paradie-



56 

ses nicht wahrnehmen, obwohl dessen Duft über eine Entfernung von siebzig Reisejahren erstreckt. Bei at-Tirmiḏī tradiert, er stufte den Hadith als ḥasan-ṣaḥīḥ ein. Diesen Hadith berichtet al-Buḫārī in folgendem Wort-laut: 
 أَرȁَْعِينَ  مَسِيرَةِ  مِنْ  تُوجَدُ  رȂِحَهَا وَإِنَّ  الْجَنَّةِ  رَائِحَةَ  يَرِحْ  لَمْ  مُعَاهَدًا قَتَلَ  مَنْ «

  »عَامًا
Wer eine Vertragsperson tötet, wird den Duft des Pa-radieses nicht wahrnehmen, obwohl dessen Duft aus einer Entfernung von vierzig Reisejahren wahrgenom-men wird. 
Den Schutzbefohlenen steht an Betreuung ihrer Angele-genheiten und an Gewährleistung ihres Unterhalts das zu, was den Muslimen zusteht. Von Abū Wāʾil und Abū Mūsā bzw. von einem der beiden wird in geschlossener Kette berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

 »الْعَانِيَ  وَفُكُّوا الْمَرȂِضَ، وَعُودُوا ائِعَ،الْجَ  أَطْعِمُوا«
Speist den Hungrigen aus, besucht den Kranken und befreit den Bedrückten11. Bei al-Buḫārī über den Weg Abū Mūsās tradiert. Abū ʿUbaid führt dazu aus: Gleiches gilt für die Schutzbefohlenen. Man vollzieht den ğihād zu ihrem Schutze und befreit die Gefangenen aus ihren Rei-hen. Wurden sie gerettet, kehren sie freiwillig in ihren Eid und Schutzvertrag zurück. Dazu existieren Hadithe. Und von ibn ʿAbbās wird berichtet, der sagte: 

 »نجران أهل الله رسول صالح«
                                                      11 Gefangenen, Schuldner oder auch Kranken 



57 

Der Gesandte Allahs (s) schloss ein Friedensabkommen mit den Bewohnern Nağrāns. In einem Hadith, wie ihn Abū Dāwūd in seinen „as-Sunan“ berichtet, wird u. a. erwähnt: 
، لَهُمْ  يُخْرَجَ  وَلاَ  بǻَْعَةٌ، لَهُمْ  تُهْدَمَ  لاَ  أَنْ  عَلَى«  مَا دِينِهِمْ  عَنْ  ǻُفْتَنُوا وَلاَ  قَسٌّ

ȁَا ǻَأْكُلُوا أَوْ  حَدَثًا ǻُحْدِثُوا لَمْ   »الرِّ
Auf dass ihnen keine Kirche zerstört, kein Priester ver-trieben und keiner von ihnen seines Glaubens entrissen werde. Dies gilt, solange sie nichts Unbilliges hervor-bringen und keinen Zins verzehren. Auch hat der Ge-sandte Allahs (s) ihre Kranken besucht. Al-Buḫārī berich-tet von Anas, der sagte: 

، يَخْدُمُ  يَهُودȏٌِّ  غُلاَمٌ  Ȝَانَ «  عِنْدَ  فَقَعَدَ  ǻَعُودُهُ، النَّبِيُّ  فَأَتَاهُ  فَمَرِضَ، النَّبِيَّ
 الْقَاسِمِ، أǺََا أَطِعْ : لَهُ  فَقَالَ  عِنْدَهُ، وَهُوَ  أَبǻِهِ  إِلَى فَنَظَرَ  أَسْلِمْ،: لَهُ  فَقَالَ  رَأْسِهِ 

 »النَّارِ  مِنْ  أَنْقَذَهُ  الَّذǗ ȏَِِِّ  الْحَمْدُ : ǻَقُولُ  وَهُوَ  النَّبِيُّ  فَخَرَجَ  فَأَسْلَمَ،
Ein jüdischer Junge war Diener beim Propheten (s). Er erkrankte. Der Prophet (s) ging ihn besuchen und setzte sich zu seinem Kopf. Dann sprach er: „Nimm den Islam an!“ Der Junge schaute zu seinem Vater, der bei ihm war. Dieser sagte zu ihm: „Gehorche Abū al-Qāsim12!“ Und der Junge nahm den Islam an. Der Prophet (s) trat heraus und sprach: „Gepriesen sei Allah, Der ihn aus dem Feuer gerettet hat!“ Dies belegt, dass es erlaubt ist, sie zu besuchen, höflich zu ihnen zu sein und ihnen Freude zu bereiten. Auch berichtet al-Buḫārī in geschlos-sener Kette von ʿAmr ibn Maimūn, dass ʿUmar ibn al-
                                                      12 Beiname des Propheten (s) 



58 

Ḫaṭṭāb bei seinem Tode u. a. folgendes Vermächtnis sprach: Dem Kalifen nach mir lege ich (...) ans Herz. Auch lege ich ihm den Schutzvertrag Allahs und Seines Ge-sandten (s) ans Herz. So soll er die Vertragsverpflichtung ihnen (den Schutzbefohlenen) gegenüber einhalten und zu ihrem Schutze in den Kampf ziehen. Auch sollen sie nicht über ihr Vermögen hinaus, belastet werden. Die Schutzbefohlenen werden in dem belassen, was sie glauben und was sie anbeten. Das geht aus folgendem Hadith des Gesandten Allahs (s) hervor, den Abū ʿUbaid in seinem Werk „al-Amwāl“ in geschlossener Kette von ʿUrwa berichtet: Der Gesandte Allahs (s) schrieb an die Bewohner des Jemens: 
 »الجِزȂَْةَ  وَعَلǻَْهِ  عَنْهَا، ǻُفْتَنُ  لاَ  فَإِنَّهُ  نَصْرَانِيَّتِهِ  أَوْ  يَهُودِيَّتِهِ  عَلَى Ȝَانَ  مَنْ «

Wer an seinem Judentum oder Christentum festhält, der soll nicht davon abgebracht werden, und er hat die ğizya13 zu entrichten. Von den Schutzbefohlenen wer-den keine Zölle eingehoben und auch nicht von den Muslimen. Auch berichtet Abū ʿUbaid in „al-Amwāl“ von ʿAbd ar-Raḥmān ibn Maʿqil, der sagte: Ich fragte Ziyād ibn Ḥudair: „Von wem nahmt ihr Zölle?“ Er antwortete: „Wir nahmen weder von den Muslimen noch von den Schutzbefohlenen Zölle.“ Ich fragte: „Also von wem dann?“ Er antwortete: „Von den Händlern der Kriegsstät-te, wie sie auch von uns Zölle nahmen, wenn wir zu ihnen kamen.“ Der Zollbeauftragte wird im Arabischen als ʿāšir bezeichnet. Somit sind auch die Schutzbefohlenen - wie 
                                                      13 Jährliche Steuer, die ein geschlechtsreifer, männlicher nichtmus-limischer Bürger des islamischen Staates (Schutzbefohlener) nach Vermögen zu entrichten hat. 



59 

alle anderen - Bürger des islamischen Staates. Sie haben das Recht auf Betreuung, das Recht auf Schutz, das Recht auf Gewährleistung des Lebensunterhalts, das Recht auf gute Behandlung und das Recht auf Milde und Barmherzigkeit. 
Sie haben auch das Recht, sich der islamischen Armee anzuschließen und mit den Muslimen zu kämpfen, je-doch sind sie zum Kämpfen nicht verpflichtet. Außer der ğizya haben sie auch keine weiteren Zahlungen zu leis-ten. So werden ihnen nicht die Steuern auferlegt, die den Muslimen auferlegt werden. Vor dem Herrscher und dem Richter, bei der Betreuung der Angelegenheiten, der Anwendung der Rechtsbeziehungen und der Strafen werden sie in gleicher Weise behandelt wie die Muslime, ohne jeglichen Unterschied. Der Schutzbefohlene ge-nießt seine Rechte wie ein Muslim, ohne dass irgendeine Unterscheidung zulässig wäre. Er muss die Pflichten er-füllen, die ihm obliegen, den Schutzvertrag einhalten und den Anweisungen des Staates gehorchen. 
Demzufolge ist das Betreuungskriterium die Zugehörig-keit zum Staat, ungeachtet dessen, ob es sich um einen Muslim oder Schutzbefohlenen handelt. So ist es unzu-lässig, dass es zu irgendeiner Differenzierung zwischen den Staatsbürgern kommt. Das geht aus der Allgemein-gültigkeit der Rechtsbelege bezüglich des Regierens, des Richtens und der Betreuung der Angelegenheiten her-vor. So sagt der Erhabene: 

لْعَدْلِ  تحَْكُمُوا أَنْ  النَّاسِ  بَـينَْ  حَكَمْتُمْ  وَإِذَاʪِ 
Und wenn ihr unter den Menschen richtet, so richtet in Gerechtigkeit. (4:58) Dies gilt allgemein für alle Men-



60 

schen, seien es Muslime oder Nichtmuslime. Auch sagt der Gesandte Allahs (s): 
عِي، عَلَى البَيِّنَةُ «  »أَنȜَْرَ  مَنْ  عَلَى وَالǻَْمِينُ  الـمُـدَّ

Die Beweiserbringung obliegt dem Kläger, und der Schwur demjenigen, der abstreitet. Bei al-Baihaqī in richtiger Kette tradiert. Der Hadith ist allgemein gehal-ten, er umfasst den Muslim als auch den Nichtmuslim. Und von ʿAbdullāh ibn az-Zubair wird berichtet, der sag-te: 
 »الْحȜََمِ يَدȏَِ  بَيْنَ  ǻَقْعُدَانِ  الْخَصْمَيْنِ  أَنَّ  ɱ َِّ  رَسُولُ  قَضَى«

Der Gesandte Allahs entschied, dass die beiden Streit-gegner vor dem Richter platznehmen. Bei Aḥmad und Abū Dāwūd in geschlossener Kette tradiert. Al-Ḥākim stufte den Hadith als richtig ein. Die Formulierung ist hier ebenfalls allgemein ergangen, sie umfasst muslimi-sche und nichtmuslimische Kontrahenten. Auch sagt der Gesandte Allahs (s): 
 »رَعِيَّتِهِ  عَنْ  وَمَسْئُولٌ  رَاعٍ  مَامُ الإِ «

Der Imam ist ein Hüter und für seine Bürger verant-wortlich. Übereinstimmend tradiert. Auch hier ist der Ausdruck seine Bürger (raʿīyatih) allgemein gehalten. Er umfasst alle Bürger, seien es Muslime oder Nichtmusli-me. In dieser Form belegen sämtliche allgemeingültigen Textstellen, die mit der Betreuung der Bürgerangelegen-heiten verknüpft sind, dass weder eine Differenzierung zwischen Muslimen und Nichtmuslimen noch zwischen Arabern und Nichtarabern noch zwischen Weißen und Schwarzen zulässig ist. Vielmehr sind alle Menschen, die 



61 

die islamische Staatsangehörigkeit besitzen, ohne jegli-chen Unterschied gleich zu behandeln. Dies betrifft ihren Anspruch gegenüber dem Herrscher auf die Wahrneh-mung ihrer Angelegenheiten, den Schutz ihres Lebens und ihres Vermögens sowie gegenüber dem Richter im Hinblick auf Gleichbehandlung und Gerechtigkeit. 
Artikel 7 – Der Staat wendet das islamische Gesetz nach den folgenden Gesichtspunkten auf alle an, die die islamische Staatsangehörigkeit besit-zen, unabhängig davon, ob es sich um Mus-lime oder Nichtmuslime handelt: 

a) Alle Gesetze des Islam werden ohne Aus-nahme auf die Muslime angewendet. 
b) Es ist den Nichtmuslimen innerhalb der allgemeinen Ordnung überlassen, welche Überzeugungen sie annehmen und was sie anbeten. 
c) Auf die vom Islam Abtrünnigen (mur-taddūn) wird das Gesetz der Apostasie an-gewandt, wenn sie selber dem Islam abge-schworen haben. Handelt es sich aber um die Kinder von Apostaten und wurden sie als Nichtmuslime geboren, werden sie als Nichtmuslime behandelt, und zwar gemäß ihrem Bekenntnis als Anhänger der Vielgöt-terei (mušrikūn) oder als Schriftbesitzer (ahl al-kitāb – Juden und Christen). 
d) Nichtmuslime werden in Nahrungs- und Kleidungsangelegenheiten im Rahmen des-



62 

sen, was die islamischen Rechtssprüche er-lauben, gemäß ihren Religionen behandelt. 
e) Ehe- und Scheidungsangelegenheiten zwi-schen Nichtmuslimen werden gemäß ihren Religionen geregelt, zwischen Nichtmuslimen und Muslimen aber nach den Gesetzen des Islam. 
f) Der Staat wendet alle weiteren islamischen Gesetze und übrigen Angelegenheiten des is-lamischen Rechts, wie Rechtsbeziehungen (muʿāmalāt), Strafrecht (ʿuqūbāt), Beweis-recht (baiyināt), Regierungs- und Wirt-schaftssysteme sowie alle anderen Bereiche, auf alle Staatsbürger, Muslime wie Nicht-muslime, in gleicher Weise an. Er wendet sie auch auf Bürger von Staaten an, mit denen das Kalifat bilaterale Verträge abgeschlossen hat (muʿāhidūn), auf staatsfremde Personen, denen das Kalifat Schutz gewährt (mus-taʾminūn), und auf all jene, die sich unter der Herrschaft des Islam befinden. Die islami-schen Gesetze werden auf diese Personen-gruppen gleichermaßen angewendet wie auf die eigenen Staatsbürger. Ausgenommen da-von sind Botschafter, Konsuln, Gesandte und dergleichen. Für sie gilt diplomatische Immu-nität. 

Der Islam ist für alle Menschen offenbart worden. Der Erhabene sagt: 



63 

لِلنَّاسِ  كَافَّةً  إِلاَّ  أَرْسَلْنَاكَ  وَمَا 
Und Wir haben dich zu allen Menschen entsandt. (34:28) Genauso wie der Ungläubige aufgefordert ist, die Glaubensfundamente, d. h. die islamische ʿaqīda, anzu-nehmen, ist er auch aufgefordert, die Glaubenszweige, d. h. die islamischen Rechtssprüche, durchzuführen. Dass er zur Annahme der Glaubensfundamente aufge-fordert ist, geht klar aus den Koranversen hervor. Dass er aber auch zur Durchführung der Glaubenszweige auf-gefordert wurde, ergibt sich aus der Tatsache, dass Allah von ihm offen die Verrichtung einiger Zweigangelegen-heiten verlangt hat. Dazu zählt, dass die Verse (āyāt), die den Gottesdienst gebieten, auch die Ungläubigen um-fassen. So sagt der Erhabene: 

َأي ʮَربََّكُمُ  اعْبُدُوا النَّاسُ  هَا 
Ihr Menschen, dient eurem Herrn! (2:21) Und Er sagt: 

 َِّɍَِالْبـَيْتِ  حِجُّ  النَّاسِ  عَلَى و 
Und Allah hat den Menschen gegenüber den Anspruch, dass sie zum Hause pilgern. (3:97) Auch andere, ähnli-che Verse sind vorhanden. Wären sie zu den Zweigange-legenheiten nicht angehalten, hätte ihnen Allah nicht derentwegen die Strafe angedroht. So sind Drohverse für das Ablassen von Zweighandlungen in großer Zahl ergangen. Dazu zählen folgende Aussagen des Erhabe-nen: 

 ٌالزَّكَاةَ  يُـؤْتوُنَ  لاَ  الَّذِينَ  لِلْمُشْركِِينَ  وَوَيْل 
Wehe den Götzendienern, die keine zakāt entrichten. (41:6-7) 



64 

 َمَعَ  عُونَ يدَْ  لاَ  وَالَّذِين  َِّɍحَرَّمَ  الَّتيِ  النَّـفْسَ  يَـقْتُـلُونَ  وَلاَ  آخَرَ  إِلهَاً ا  َُّɍإِلاَّ  ا 
 أʬََمًا يَـلْقَ  ذَلِكَ  يَـفْعَلْ  وَمَنْ ۚ◌  يَـزْنوُنَ  وَلاَ  ʪِلحْقَِّ 

Und diejenigen, die neben Allah keinen anderen Gott anrufen und nicht die Seele töten, die Allah (zu töten) verboten hat - außer aus einem rechtmäßigen Grunde - und keine Unzucht begehen. Und wer das tut, wird die Folge der Sünde tragen. (25:68) 
سَقَرَ  فيِ  كُمْ سَلَكَ  مَا  الْمُصَلِّينَ  مِنَ  نَكُ  لمَْ  قاَلُوا 

Was hat euch in den Höllenbrand geführt? Sie werden sagen: „Wir gehörten nicht zu den Betenden!“ (74:42-43) 
Somit steht fest, dass sie zur Einhaltung einiger Gebote und Verbote aufgefordert wurden, was für die restlichen göttlichen Befehle ebenso gilt. Darüber hinaus sind die Verse, die zur Durchführung der Zweighandlungen auf-fordern, in allgemeiner Formulierung (ʿām) gehalten. Es gilt das Rechtsprinzip, dass die allgemeine Formulierung allgemeingültig bleibt, solange kein Spezifizierungsbeleg (dalīl taḫṣīṣ) ergangen ist. Nun ist kein Beleg vorhanden, der ihre Gültigkeit spezifisch auf die Muslime ein-schränkt. Somit bleibt ihre Allgemeingültigkeit bestehen. Dazu zählen folgende Aussagen des Erhabenen: 

 َّوَأَحَل  َُّɍوَحَرَّمَ  الْبـَيْعَ  ا  َʪِّالر 
Doch Allah hat den Handel erlaubt und den Zins verbo-ten. (2:275) 

 ْأُجُورهَُنَّ  فَآتوُهُنَّ  لَكُمْ  أَرْضَعْنَ  فَإِن 



65 

Und wenn sie für euch stillen, so gebt ihnen ihren Lohn! (65:6) 
 ٌقْبُوضَةٌ مَ  فَرهَِان 

dann sollen Pfänder ausgehändigt werden. (2:283) Auch zählen dazu folgende Aussagen des Gesandten Allahs (s): 
تَةً  أَرْضًا أَحǻَْا مَنْ «  »لَهُ  فَهِيَ  مَيِّ

Wer ein Brachland belebt, dem gehört es. Bei Aḥmad und at-Tirmiḏī in geschlossener und richtiger Kette von Ğabir tradiert. 
ǻَهُ  حَتَّى أَخَذَتْ  مَا الْيَدِ  عَلَى«  »تُؤَدِّ

Die Hand steht ein für das, was sie genommen hat, bis sie es zurückgibt. Bei Aḥmad in geschlossener und rich-tiger Kette von Samura ibn Ğundub tradiert. In dieser Art sind noch weitere Rechtssprüche ergangen. Dies ist ein klarer Beleg dafür, dass sie auch zur Durchführung der Zweigangelegenheiten aufgefordert sind. Zudem ist die Aufforderung zur Annahme des Ursprungs, d. h. des Fundaments, gleichzeitig auch eine Aufforderung zur Durchführung der daraus hervorgehenden Zweigangele-genheiten. Denn die Aufforderung zum Ganzen stellt auch eine Aufforderung zu jedem Teil davon dar. So ist die Aufforderung zur Verrichtung des Gebets gleichzeitig auch eine Aufforderung, die Gebetsverbeugungen, die Rezitation, die aufrechte Gebetshaltung usw. durchzu-führen. Der Ungläubige ist aufgefordert, den Ursprung anzunehmen. Somit ist er auch dazu angehalten, die daraus hervorgehenden Handlungen zu vollziehen. 



66 

Der Umstand, dass einige Zweigangelegenheiten - wie Gebet und Fasten - für Ungläubige nicht zulässig sind, liegt darin begründet, dass dafür die Annahme des Is-lams eine Bedingung ist. So ist die Handlung nicht gültig, bis ihre Bedingung erfüllt wird. Das bedeutet aber nicht, dass sie für sie keine Pflicht wäre. Dass einige Zweig-handlungen von ihnen nicht verlangt werden, obwohl der Islam für deren Vollzug keine Bedingung darstellt, wie z. B. der ğihād, liegt daran, dass der ğihād der Kampf gegen Ungläubige wegen ihres Unglaubens ist. Nun ist aber der Schutzbefohlene selbst ein Ungläubiger, er kann also die Ungläubigen nicht ihres Unglaubens wegen bekämpfen, ansonsten wäre es zulässig, dass er sich selbst bekämpft. Deshalb wird der ğihād von ihm nicht verlangt. Ist es ihm aber recht, einen anderen Ungläubi-gen zu bekämpfen, so wird es von ihm angenommen. Jedoch darf er dazu nicht gezwungen werden. Das be-deutet aber nicht, dass er damit von Allah nicht beauf-tragt wurde. 
So viel zur Tatsache, dass sie zum Vollzug der islami-schen Rechtssprüche aufgefordert wurden. Was nun die Anwendung aller islamischen Gesetze seitens des Herr-schers auf sie anbelangt, so ergibt es sich daraus, dass Allah (t) bezüglich der Schriftbesitzer14 sagt: 

 ْنـَهُمْ  فاَحْكُم  أَهْوَاءَهُمْ  تَـتَّبِعْ  وَلاَ ۖ◌  اɍَُّ  أَنْـزَلَ  بمِاَ بَـيـْ
So richte unter ihnen nach dem, was Allah herabge-sandt hat, und folge nicht ihren Neigungen. (5:48) Auch sagt Er sie betreffend: 
                                                      14 Juden und Christen 



67 

 ِنـَهُمْ  احْكُمْ  وَأَن  أَهْوَاءَهُمْ  تَـتَّبِعْ  وَلاَ  اɍَُّ  أنَْـزَلَ  بمِاَ بَـيـْ
Und wahrlich, so richte unter ihnen nach dem, was Al-lah herabgesandt hat, und folge nicht ihren Neigungen. (5:49) Und Er sagt: 

 َّʭِزَلْنَا إ  اɍَُّ  أَراَكَ  بمِاَ النَّاسِ  بَـينَْ  لتَِحْكُمَ  ʪِلحْقَِّ  الْكِتَابَ  إِليَْكَ  أَنْـ
Wahrlich, Wir haben zu dir das Buch mit der Wahrheit herabgesandt, auf dass du unter den Menschen nach dem richtest, was Allah dir gezeigt hat. (4:105) Diese Aussage ist allgemeingültig, sie umfasst Muslime und Nichtmuslime in gleicher Weise. So ist der Ausdruck Menschen im Vers allgemeiner Natur: 

 َالنَّاسِ  بَـينَْ  لتَِحْكُم 
auf dass du unter den Menschen (...) richtest. Was nun die Aussage des Erhabenen anbelangt 

 َنـَهُمْ  فاَحْكُمْ  جَاءُوكَ  فإَِنْ ۚ◌  لِلسُّحْتِ  أَكَّالوُنَ  لِلْكَذِبِ  سمََّاعُون  أَعْرِضْ  أَوْ  بَـيـْ
هُمْ   عَنـْ

Sie lauschen notorisch der Lüge und verschlingen un-rechtmäßig Erworbenes. Wenn sie zu dir kommen, so richte unter ihnen oder wende dich von ihnen ab. (5:42) so sind damit jene gemeint, die von außerhalb des isla-mischen Staates einreisen, um in einem Streitfall zwi-schen ihnen und einem anderen Ungläubigen oder an-deren Ungläubigen von den Muslimen ein Urteil zu er-halten. In so einem Fall steht es den Muslimen frei, zwi-schen ihnen zu urteilen oder sich abzuwenden. 
Der Vers ist nämlich bezüglich jener Juden Medinas of-fenbart worden, mit denen der Gesandte (s) ein Frie-



68 

densabkommen und Verträge geschlossen hatte. Es wa-ren Stämme, die als andere Staaten zu erachten sind. Der Herrschaft des Islam waren sie nicht unterworfen und galten als getrennte Staatsgebilde. Deswegen be-standen auch zwischen ihnen und dem Propheten (s) Abkommen. Sind sie hingegen der Herrschaft des Islam unterworfen - wenn es sich z. B. um Schutzbefohlene handelt oder sie als Schutzsuchende gekommen sind - so ist es unzulässig, anders als mit dem Islam unter ihnen zu richten. Wer sich weigert, sich dem Rechtsurteil des Islams zu fügen, wird vom Herrscher dazu gezwungen und danach belangt. Denn es ist unzulässig, einen dau-erhaften Schutzvertrag abzuschließen, außer wenn zwei Bedingungen erfüllt sind: 
Erstens: Dass sie die Entrichtung der ğizya zur Jahresfrist einhalten. 
Zweitens: Dass sie die Gesetze des Islam einhalten. Das bedeutet, sie akzeptieren das Urteil, das über sie gefällt wird, sei es die Erfüllung eines Anspruchs oder das Un-terlassen von Verbotenem: 

 َّٰصَاغِرُونَ  وَهُمْ  يدٍَ  عَنْ  الجِْزْيةََ  يُـعْطُوا حَتى 
Bis sie die ğizya aus Vermögen in Demut entrichten. (9:29) D. h., dass sie den Gesetzen des Islam unterwor-fen sind. Auch pflegte der Gesandte Allahs (s) die Geset-ze des Islam auf sie anzuwenden. Al-Buḫārī berichtet von ibn ʿUmar, 

 »فَرُجِمَا بِهِمَا فَأَمَرَ  زَنǻََا وَامْرَأَةٍ  مِنْهُمْ  بِرَجُلٍ   النَّبِيِّ  إِلَى جَاءُوا الْيَهُودَ  أَنَّ «
dass die Juden mit einem Mann und einer Frau von ihnen zum Propheten (s) kamen, die Unzucht begangen 



69 

hatten, und er (s) befahl, sie zu steinigen. Auch berich-tet al-Buḫārī von Anas, 
 »لَهَا أَوْضَاحٍ  عَلَى قَتَلَهَا بِجَارȂَِةٍ  يَهُودčǻِا قَتَلَ   النَّبِيَّ  أَنَّ «

dass der Prophet (s) einen Juden für einen Mord an einem Mädchen töten ließ, das er wegen ihres Schmu-ckes ermordet hatte. Bei diesen Juden handelte es sich um Bürger des islamischen Staates. Auch schrieb der Gesandte Allahs (s) an die Bewohner Nağrāns, die Chris-ten waren: 
ȁَا مِنȜُْمْ  Ǻَاǻَعَ  مَنْ  أَنَّ «  »لَهُ  ذِمَّةَ  فَلاَ  Ǻِالرِّ

Wer von euch Handel mit Zinsen betreibt, der hat kei-nen Schutzstatus mehr. Bei ibn Abī Šaiba in geschlosse-ner Kette von aš-Šaʿbī tradiert. Der Hadith ist mursal. All das belegt die Pflicht, sämtliche Gesetze des Islam auf alle Staatsbürger anzuwenden, ohne dass zwischen Mus-limen und Nichtmuslimen unterschieden wird. Aufgrund dessen wurde Abschnitt a) des Artikels festgelegt. 
Was den Abschnitt b) anbelangt, so ist der allgemein ergangene Befehl zur Anwendung der Gesetze des Islam in der Aussage des Erhabenen 

 ْنـَهُمْ  فاَحْكُم  اɍَُّ  أَنْـزَلَ  بمِاَ بَـيـْ
So richte unter ihnen nach dem, was Allah herabge-sandt hat. (5:48) islamrechtlich auf die Angelegenheiten beschränkt worden, die nicht zu ihrer Glaubensüberzeu-gung gehören, nicht zu den Vorschriften, die bei ihnen zur Glaubensüberzeugung zählen, und nicht zu den Best-immungen, die der Gesandte (s) ihnen zugebilligt hat. Die Glaubensüberzeugung und die Vorschriften, die bei 



70 

ihnen zur Glaubensüberzeugung zählen sowie die Best-immungen, die ihnen der Gesandte (s) zugebilligt hat, wurden vom Islam durch klare Textbelege ausgenom-men. Der Erhabene sagt: 
 َينِ  فيِ  إِكْرَاهَ  لا  الدِّ

Es gibt keinen Zwang im Glauben. (2:256) Und es sprach der Gesandte Allahs (s): 
 وَعَلǻَْهِ  عَنْهَا، ǻُفْتَنُ  لاَ  فَإِنَّهُ  نَصْرَانِيَّتِهِ  أَوْ  يَهُودِيَّتِهِ  عَلَى Ȝَانَ  مَنْ  إِنَّهُ  «

 »الجِزȂَْةُ 
Wer an seinem Judentum oder Christentum festhält, der soll nicht davon abgebracht werden, und er hat die ğizya zu entrichten. Bei Abū ʿUbaid in seinem Werk „al-Amwāl“ in geschlossener Kette von ʿUrwa tradiert. So wenden wir uns nicht gegen irgendeine Handlung, die bei ihnen zur Glaubensüberzeugung zählt, auch wenn sie bei uns nicht in diesen Bereich fällt. Vielmehr belassen wir sie in dem, was sie glauben. Auch wenden wir uns im Rahmen der allgemeinen Ordnung gegen keine Hand-lung, die ihnen der Gesandte Allahs (s) zubilligte, wie den Genuss von Rauschgetränken oder ihre Eheschlie-ßungen. D. h., es ist ihnen erlaubt, in ihrem privaten Be-reich Alkohol zu trinken - nicht aber im öffentlichen Be-reich, den die Muslime mit ihnen teilen, wie öffentliche Märkte und Ähnliches. 
Was Abschnitt c) des Artikels betrifft, so hat der Islam Rechtssprüche bezüglich des Apostaten festgelegt. Dazu zählt, dass dieser getötet werden muss, wenn er auf seine Apostasie besteht. So sagt der Gesandte Allahs (s): 



71 

لَ  مَنْ  «  »اقْـتُلُوهُ فَ  دِينَهُ  بَدَّ
Wer seinen Glauben wechselt, den sollt ihr töten. Bei al-Buḫārī von ibn ʿAbbās tradiert. Und von Anas wird berichtet, der sagte: (…) Ich ging zu ʿUmar (r). Er fragte: „O Anas, was ist mit den sechs Leuten von Bakr ibn Wāʾil geschehen, die vom Islam abgefallen sind und sich den Götzendienern angeschlossen haben?“ Ich antwortete: „O Führer der Gläubigen, sie sind in der Schlacht getötet worden.“ Da sagte ʿUmar: Wir sind Allahs und zu Ihm kehren wir zurück!15 Ich fragte: „Gab es denn irgendeine Möglichkeit für sie, außer getötet zu werden?“ Er sagte: „Ja!“ Ich hätte ihnen den Islam angeboten. Hätten sie abgelehnt, hätte ich sie einsperren lassen.“ Bei al-Baihaqī in geschlossener Kette tradiert. D. h., bis sie reumütig zum Islam zurückkehren. Tun sie es nicht, werden sie getötet. Denn der Islam muss dem Apostaten erneut angeboten werden. Dabei muss man verschiedene Stile anwenden, die ihn zur Rückkehr animieren. Kehrt er nicht zum Islam zurück, wird er getötet. Er wird aber nicht unmittelbar mit seinem Abfall vom Islam getötet. So wird von Ğabir berichtet: 

تْ، مَرْوَانَ  أُمُّ  هِيَ  امْرَأَةً  أَنَّ «  عَلَيْهَا ǻُعْرَضَ  Ǻِأَنْ   النَّبِيُّ  فَأَمَرَ  ارْتَدَّ
 »قُتِلَتْ  وَإِلاَّ  تَابَتْ، فَإِنْ  الإِسْلاَمُ،

dass eine Frau - es war Um Marwān - vom Islam abfiel. Der Prophet (s) befahl, ihr den Islam erneut anzubie-ten. Kehrt sie nicht reumütig zurück, soll sie getötet werden. Bei ad-Dāraquṭnī und al-Baihaqī in geschlosse-
                                                      15 Als Ausspruch der Zufluchtssuche bei Allah, wenn man von einem Ungemach heimgesucht wird. 



72 

ner Kette tradiert. Dieser Hadith wird von der Allge-meinheit der Gelehrten verwendet. In seinem Werk „al-Muġnī“ zieht ihn ibn Qudāma als Beweis heran, ebenso al-Māwirdī in „al-Ḥāwī al-kabīr“ und in „al-Aḥkām aṣ-ṣulṭānīya“, Abū Isḥāq aš-Šīrāzī in „al-Maḏhab“, ar-Rāfiʿī in „aš-Šarḥ al-Kabīr“, al-Baġawī in „at-Tahḏīb“ und ibn al-Ğauzī in „at-Taḥqīq“. Somit zählt er zu den ḥasan-Hadithen und kommt zur Anwendung. D. h., der Apostat wird vor seiner Hinrichtung zur Rückkehr zum Islam ein-geladen. 
Dies betrifft den Apostaten selbst. Was seine Kinder an-langt, so stellt sich folgende Frage: Wenn sie als Nicht-muslime geboren wurden - d. h., wenn der Muslim vom Islam abfällt, nicht getötet wird, seinen Glauben, zu dem er übergetreten ist, sei es das Christentum, das Juden-tum oder die Götzendienerei, beibehält und werden ihm in diesem Zustand Kinder geboren, die also als Christen, Juden oder Götzendiener geboren wurden -, gelten die-se dann ebenso als Apostaten und werden als solche behandelt oder gelten sie als Anhänger des Glaubens, in dem sie geboren wurden? Die Antwort darauf lautet wie folgt: 
Die Kinder des Apostaten, die vor seiner Apostasie gebo-ren wurden, gelten definitiv als Muslime. Folgen sie ih-rem Vater in die Apostasie, werden sie ebenso als Apos-taten behandelt. Sind sie jedoch nach seiner Apostasie von einer Ungläubigen oder Apostatin geboren worden, werden sie als geborene Ungläubige und nicht als Apos-taten erachtet. Sie werden gemäß den Anhängern des Glaubens behandelt, in dem sie geboren wurden. Somit wird jedes Kind eines Apostaten, das nach seiner 



73 

Apostasie von einer ungläubigen Frau oder einer Aposta-tin zur Welt gebracht wurde, islamrechtlich als ungläubi-ges Kind angesehen, da es von zwei ungläubigen Eltern geboren wurde. Sind die Eltern Juden oder Christen ge-worden, also Anhänger der Schrift, wird das Kind als Schriftanhänger behandelt. Sind sie zu Götzendienern geworden, dann wird es als Götzendiener behandelt. Das geht aus folgendem Bericht von ibn Masʿūd hervor: 
بǻَْةِ  مَنْ  قَالَ ) معȊǻ أبي بن عقǺة( أَبǻِكَ  قَتْلَ  أَرَادَ  لَمَّا  النبيَّ  أَنَّ «  لِلصِّ

 »النَّارُ  قَالَ 
Als der Prophet (s) deinen Vater (ʿUqba ibn Abī Muʿīṭ)16 töten wollte, sagte dieser: „Wer nimmt sich der Kinder an?“ Und der Prophet antwortete: „Das Feuer!“ Bei Abū Dāwūd und al-Ḥākim, der ihn als ṣaḥīḥ (richtig) ein-stufte, tradiert. Aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu. Und in der Tradierung bei ad-Dāraquṭnī heißt es: 

 »وَلأَبِيهِمْ  لَهُمْ  النَّارُ «
Das Feuer nimmt sich ihrer und ihres Vaters an.Auch steht im „Ṣaḥīḥ“-Werk al-Buḫārīs im Kapitel „Die Ange-hörigen in einer Wohnstätte“ im Buch „al-ğihād“ Fol-gendes: Ibn ʿAbbās berichtet von aṣ-Ṣaʿb ibn Ğaṯṯāma, der sprach: 

انَ  أَوْ  - Ǻِالأَبْوَاءِ   النَّبِيُّ  بِيَ  مَرَّ « ارِ، أَهْلِ  عَنْ  وَسُئِلَ  - بِوَدَّ  يُبَيَّتُونَ  الدَّ
 »مِنْهُمْ  هُمْ   : قَالَ  وَذَرَارȂِِّهِمْ، نِسَائِهِمْ  مِنْ  فǻَُصَابُ  الْمُشْرȜِِينَ  مِنْ 

Der Prophet (s) kam bei mir in al-Abwāʾ - bzw. Waddān - vorbei. Er wurde nach den Angehörigen der Götzen-
                                                      16 Im Hadith spricht ibn Masʿūd offenbar dessen Sohn an. 



74 

diener gefragt, die sich in ihrer Wohnstätte befinden. Während der Kämpfe werden auch sie - ihre Frauen und Kinder - getroffen. Er antwortete: „Sie gehören zu ihnen.“ Somit wird jedes Kind, das von zwei ungläubigen Eltern geboren wurde, als ungläubig erachtet, und es erhält den Rechtsspruch des Ungläubigen. 
Demzufolge werden diejenigen, die vom Islam abgefal-len und zu nichtislamischen Sekten geworden sind, wie die Drusen, die Bahais und die Qādyānīya (Aḥmadīya), nicht als Apostaten behandelt, weil nicht sie Apostasie begangen haben, sondern ihre Urväter. Sie wurden also von ungläubigen Eltern als Ungläubige geboren. Deswe-gen gelten sie nicht als Apostaten. Vielmehr wird der Rechtsspruch der Nichtmuslime auf sie angewandt und sie werden als Nichtmuslime behandelt. Nachdem diese Leute nicht zu einem Glauben der Schriftanhänger abge-fallen sind, d. h. weder zu Juden noch zu Christen wur-den, werden sie als Götzendiener behandelt. Ihre Schlachttiere dürfen nicht verzehrt und ihre Frauen nicht geehelicht werden. Denn Nichtmuslime sind entweder Schriftanhänger oder sie sind es nicht. Sind sie keine Schriftanhänger, dann gelten sie als Götzendiener - eine dritte Möglichkeit gibt es nicht. Deswegen sagte der Ge-sandte Allahs (s) über die Zoroastrier (mağūs - Anhänger des Mazda-Glaubens) in einem Bericht von al-Ḥasan ibn al-Ḥanafīya: 

 نَاكِحِي غَيْرَ  الجِزȂَْةُ، عَلǻَْهِ  ضُرȁَِتْ  ǻُسْلِمْ  لَمْ  وَمَنْ  مِنْهُ، قُبِلَ  أَسْلَمَ  فَمَنْ «
 »ذǺََائِحِهِمْ  آكِلِي وِلاَ  نِسَائِهِمْ 

Wer in den Islam eintritt, von dem wird es angenom-men. Wer es nicht tut, dem wird die ğizya auferlegt, 



75 

ohne dass wir ihre Frauen ehelichen oder ihre Schlacht-tiere essen dürfen. Al-Ḥāfiẓ sagte im Werk „ad-Dirāya“: Von ʿAbd ar-Razzāq und ibn Abī Šaiba in geschlossener Kette tradiert. Es ist ein ḥadīṯ mursal mit guter Tradie-rungskette. Was die Nachkommen derjenigen anlangt, die vom Islam abgefallen sind und zu Christen wurden, wie z. B. die Familie Šihāb im Libanon, deren Vorväter Muslime waren, die Apostasie begingen, zum Christen-tum konvertierten und deren Nachkommen heute Chris-ten sind, so werden sie und ihresgleichen als Schriftan-hänger (eben als Juden oder Christen) behandelt. 
Der Beweis für die Abschnitte d) und e) ist die Tatsache, dass der Gesandte Allahs (s) Juden und Christen den Genuss von Alkohol zubilligte. Auch erkannte er ihre Eheschließungen und Scheidungen an. Seine Billigung stellt somit eine Spezifizierung bzw. Einschränkung des allgemein ergangenen Beweises dar. Die Anerkennung des Gesandte Allahs (s) für nichtmuslimische Eheschlie-ßungen und Scheidungen galt aber nur für den Fall, wenn beide Ehepartner Nichtmuslime waren. Ist hinge-gen der Ehemann Muslim und die Ehefrau Jüdin oder Christin, so werden auf beide die Gesetze des Islam an-gewandt. Die Möglichkeit, dass die Ehefrau Muslimin ist und der Ehemann ein Ungläubiger, kommt nicht infrage, da eine derartige Eheschließung ungültig (bāṭil) wäre. So sagt der Erhabene: 

 َلهَنَُّ  يحَِلُّونَ  هُمْ  وَلاَ  لهَمُْ  حِلٌّ  هُنَّ  لاَ ۖ◌  الْكُفَّارِ  إِلىَ  تَـرْجِعُوهُنَّ  فَلا 
So schickt sie (die Frauen) nicht zu den Ungläubigen zurück. Sie sind weder ihnen (den Ungläubigen) erlaubt noch sind diese (als Ehemänner) den Frauen erlaubt. 



76 

(60:10) Demzufolge ist es einer Muslimin keinesfalls ge-stattet, einen Nichtmuslim zu ehelichen. Tut sie es doch, ist ihre Eheschließung ungültig. 
Beweis für den Abschnitt f) im Hinblick auf die Anwen-dung aller islamischen Gesetze auf Nichtmuslime ist das zuvor Erwähnte, dass nämlich der Ungläubige sowohl zur Annahme der Glaubensfundamente als auch zur Erfül-lung der Zweigangelegenheiten aufgefordert wurde. Er ist also zur Erfüllung aller islamischen Gesetze angehal-ten. Dies ist eine allgemeingültige Regel. Sie umfasst sowohl den Schutzbefohlenen als auch denjenigen, der kein Schutzbefohlener ist, aber unter der Herrschaft des Islam lebt. Somit müssen die islamischen Gesetze auf alle Nichtmuslime, die in die Stätte des Islam eintreten, angewandt werden, seien es Schutzbefohlene (ḏim-mīyūn), Vertragspersonen (muʿāhidūn) oder Leute mit einer spezifischen Schutzgewähr (mustaʾminūn). Ausge-nommen davon sind die Glaubensüberzeugungen (ʿaqāʾid), eine Handlung, die zu den Glaubensüberzeu-gungen dazugerechnet wird, und jede Tat, die der Ge-sandte (s) ihnen zugebilligt hat. Eine Ausnahme bei der Anwendung der Gesetze bilden Botschafter und ver-gleichbare Personen. Die Strafgesetze werden auf sie nicht angewendet; ihnen wird die so genannte diploma-tische Immunität gewährt. Dies geht aus dem folgenden Bericht bei Aḥmad von ibn Masʿūd hervor: 

: لَهُمَا فَقَالَ  ، النَّبِيِّ  إِلَى مُسَيْلِمَةَ  رَسُولاَ  أُثَالٍ، وَابْنُ  النَّوَّاحَةِ  ابْنُ  جَاءَ «
ي أَتَشْهَدَانِ   النَّبِي فَقَالَ  ɱَِّ، رَسُولُ  مُسَيْلِمَةَ  أَنَّ  نَشْهَدُ : قَالاَ  ɱَِّ؟ رَسُولُ  أَنِّ

    ُآمَنْت  َِّǗاǺِ ،ِنْتُ  لَوْ  وَرُسُلِهȜُ  ًلَقَتَلْتُكُمَا رَسُولاً  قَاتِلا« 



77 

Ibn an-Nauwāḥa und ibn Aṯāl kamen beide als Bot-schafter Musailimas zum Propheten (s). Da sprach er (s) zu ihnen: „Bezeugt ihr, dass ich der Gesandte Allahs bin?“ Sie antworteten: „Wir bezeugen, dass Musailima der Gesandte Allahs ist.“ Da sagte der Prophet (s): „Ich glaube an Allah und Seine Gesandten! Würde ich einen Botschafter töten, hätte ich euch getötet.“ ʿAbdullāh ergänzte: So ist die Sunna darüber ergangen, dass Bot-schafter nicht getötet werden. Bei Aḥmad in geschlosse-ner Kette tradiert, al-Haiṯamī stufte ihn als ḥasan ein. Dieser Hadith belegt das Verbot, Botschafter, die als Entsandte der Ungläubigen kommen, zu töten. Selbiges gilt für die restlichen Strafen. Dies gilt aber nur für Per-sonen, auf welche die Eigenschaft eines staatlichen Ent-sandten zutrifft, wie der Botschafter, der Geschäftsträ-ger und ähnliche Personen. Diejenigen, auf welche diese Eigenschaft nicht zutrifft, wie der Konsul, der Wirt-schaftsattaché und ähnliche Leute, genießen keine Im-munität, da die Eigenschaft eines staatlichen Entsandten auf sie nicht zutrifft. Maßgebend hierbei sind die inter-nationalen Normen, da es sich um einen konventionel-len Begriff handelt, bei dem man zum Begreifen seiner Realität die Norm heranziehen muss. Es wird also eine Sachverhaltsfeststellung vorgenommen; d. h., es wird die Frage geklärt, ob es sich bei der Person um einen Entsandten handelt oder nicht. 
Artikel 8 – Die arabische Sprache ist allein die Sprache des Islam und allein die Sprache, derer sich der Staat bedient. 



78 

Beweis dafür ist, dass Allah (t) den Koran - obwohl Er damit alle Menschen angesprochen hat, so sagt Er: 
 ْالْقُرْآنِ  هَذَا فيِ  لِلنَّاسِ  صَرَّفـْنَا وَلَقَد 

Und Wir haben den Menschen in diesem Koran ab-wechselnd dargelegt. (17:89) 
 ْمَثَلٍ  كُلِّ  مِن الْقُرْآنِ  هَذَا فيِ  لِلنَّاسِ  ضَرَبْـنَا وَلَقَد 

Und wahrlich, Wir haben den Menschen in diesem Ko-ran allerlei Gleichnisse geprägt. (30:58) - in arabischer Sprache herabgesandt und zu einem arabischen Koran erklärt hat. Der Erhabene sagt: 
 ًʭا قُـرْآčِعَرَبي 

Ein arabischer Koran (12:2) 
 ٍعَرَبيٍِّ  بلِِسَان 

in einer arabischen Sprache (26:195) 
Daher ist die arabische Sprache allein die Sprache des Islam, da sie allein die Sprache des Korans ist und der Koran das Wunder des Gesandten (s) verkörpert. Sein Wunder liegt in seiner Formulierungskunst mit arabi-schen Ausdrücken, d. h. mit dem arabischen Stil und der arabischen Wortwahl. Das Wunder liegt im Ausdruck kombiniert mit seiner Bedeutung, da beide nicht vonei-nander zu trennen sind. Mit dem Wunder der Bedeu-tung ist hier nicht das Wunder der Inhalte und Themen gemeint. So ist die Sunna mit denselben Inhalten und Themen gekommen, ohne dass sie ein Wunder verkör-pern würde. Das Wunder des Korans liegt vielmehr in seinen Bedeutungen, die in dieser Wortwahl und diesem 



79 

Stil ergangen sind. Das Ausdrücken der Bedeutung in diesen Worten und diesem Stil stellt das Wunder dar. Das Wunder liegt also in der (besonderen) arabischen Wortwahl, die eine Bedeutung in einem (besonderen) arabischen Stil ausdrückt. So stellt die Aussage des Erha-benen 
سَوَاءٍ  عَلَى إِليَْهِمْ  فَانبِْذْ  خِيَانةًَ  قَـوْمٍ  مِنْ  تخَاَفَنَّ  وَإِمَّا 

Und wenn du von einem Volk Verrat fürchtest, so kün-dige ihnen den Vertrag in Ebenbürtigkeit auf. (8:58) ein Wunder für die Menschen dar, die ihre Unfähigkeit of-fenlegt, etwas Gleichwertiges hervorzubringen. Das Wunder liegt in der Brillanz, wie Bedeutungen durch das Zusammenfügen dieser Wörter in dieser einzigartigen Form zum Ausdruck kommen. Somit stellt die arabische Formulierung in einem arabischen Stil, der diese Bedeu-tungen hervorgebracht hat, das Wunder dar. Das Wun-der des Korans ist also auf dessen Arabisch beschränkt. Sein Arabisch bildet das Wesenselement dieses Wun-ders; es ist der Gegenstand, mit dem die Araber heraus-gefordert wurden, etwas Gleiches hervorzubringen. Folglich ist das Arabische ein Kernbestandteil des Ko-rans, der nicht von ihm zu trennen ist. Nur in Arabisch ist es der Koran. Eine (als Koran zu bezeichnende) Überset-zung ist deshalb unzulässig, da es sich bei einer Verände-rung der Wortordnung weder um den Koran noch um etwas Gleiches mehr handelt. Es wäre dann eine Ko-ranerläuterung - nicht mehr. Wäre die Erläuterung dem Koran ebenbürtig, hätten die Araber nicht darin versagt, etwas Gleiches hervorzubringen. Darüber hinaus bedeu-tet die Aussage Allahs 



80 

 ًʭا قُـرْآčِعَرَبي 
Ein arabischer Koran (12:2) im Umkehrschluss, dass er, wenn er nicht arabisch wäre, nicht als Koran bezeichnet werden würde. Auch ist die Rezitation des Korans ein Gottesdienst. So sagt der Erhabene: 

الْقُرْآنِ  مِنَ  تَـيَسَّرَ  مَا فاَقـْرَءُوا 
So lest vom Koran, was leicht fällt. (73:20) Und der Ge-sandte (s) sprach: 

 »الْكِتَابِ  Ǻِفَاتِحَةِ  ǻَقْرَأْ  لَمْ  لِمَنْ  صَلاَةَ  لاَ  «
Wer nicht die Eröffnung des Buches liest, der hat nicht gebetet. Übereinstimmend über den Weg ʿUbādas tra-diert. Folglich ist die arabische Sprache ein Kernelement des Islam. Was folgende Aussage des Erhabenen an-langt: 

 َبَـلَغَ  وَمَنْ  هِ بِ  لأِنُْذِركَُمْ  الْقُرْآنُ  هَذَا إِليََّ  وَأُوحِي 
Mir ist dieser Koran offenbart worden, auf dass ich euch damit warne und wen er erreicht. (6:19), so ist damit gemeint, dass er (der Gesandte) die Menschen mit dem warnen soll, was der Koran beinhaltet. Das trifft sowohl auf die Warnung mit dem Wortlaut als auch mit der Bedeutung zu. Beides stellt eine Warnung mit dem Koran dar. Dies im Unterschied zur Aussage 

فاَقـْرَءُوا 
So lest ... (73:20) Denn das Lesen der Erläuterung oder der Übersetzung des Korans wird nicht als Lesen des Korans bezeichnet. „Er las das Buch“ bedeutet nämlich, dass er die Sätze eines bestimmten Buches gelesen hat. 



81 

Es kann damit nicht die Lektüre der Übersetzung oder Erläuterung eines Buches gemeint sein.17 Es ist also nicht gleichbedeutend mit der Formulierung „Er warnte mit dem Buch.“ Dies kann sowohl das Warnen mit den Aus-drücken als auch mit den Inhalten des Buches bedeuten. Zudem hat Allah die Warnung durch den Gesandten (s) ebenfalls mit dem Arabischen verknüpft. So sagt Er (t): 
 َمُبِينٍ  عَرَبيٍِّ  بلِِسَانٍ  الْمُنْذِريِنَ  مِنَ  لتَِكُونَ  قَـلْبِكَ  لَىعَ  الأَْمِينُ  الرُّوحُ  بهِِ  نَـزَل 

Der treue Geist ist damit herabgekommen, auf dein Herz, damit du zu den Warnern wirst, in einer deutli-chen arabischen Sprache. (26:195) Damit ist definitiv belegt, dass es im Gebet unzulässig ist, die Eröffnungs-sure (al-Fātiḥa) nicht auf Arabisch zu lesen. Folglich ist die Argumentation jener hinfällig, die den Vers 
 َذَا إِليََّ  وَأُوحِي  الْقُرْآنُ  هَٰ

Mir ist dieser Koran offenbart worden. (6:19) als Beleg für die Zulässigkeit heranziehen, im Gebet die Eröff-nungssure nicht auf Arabisch vorzutragen, wenn man das Arabische nicht beherrscht. 
So viel zur Feststellung, dass die arabische Sprache ein Kernelement des Islams verkörpert. Der Beweis dafür, dass sie allein die Staatssprache ist, ergibt sich aus dem Vorgehen des Propheten (s). So hat er (s) Briefe an den byzantinischen Kaiser, den persischen Chosroes und den koptischen Patriarchen verschickt, in denen er sie zum Islam aufrief. Alle diese Briefe waren auf Arabisch ver-fasst, obwohl die Möglichkeit bestand, sie in deren Spra-
                                                      17 Nach den Gesetzmäßigkeiten der arabischen Hochsprache. Anm. 



82 

che zu übersetzen. Dass er (s) die Briefe an den Kaiser, den Chosroes und den Patriarchen nicht in deren Spra-chen verfasste, obwohl sie keine Araber waren und er ihnen den Islam verkünden wollte, ist ein Beweis dafür, dass die arabische Sprache allein die Staatssprache dar-stellt. Denn so ist der Gesandte (s) vorgegangen. Die Tatsache, dass eine dringende Notwendigkeit zur Über-setzung bestand, um die Botschaft verkünden zu kön-nen, und der Prophet es trotzdem nicht tat, ist ein Indiz (qarīna) für die Pflicht, die Menschen seitens des Staates allein in Arabisch anzusprechen, und zwar ungeachtet dessen, ob es sich um Araber oder Nichtaraber handelt. Deswegen haben alle Muslime unter den Nichtarabern die arabische Sprache zu erlernen. Es ist nicht erlaubt, dass eine andere Sprache als das Arabische Staatsspra-che wird. 
In seinem bekannten Rechtsgrundlagenwerk „ar-Risāla“ legt Imam aš-Šāfiʿī dar, dass Allah, der Erhabene, allen Völkern das Erlernen der arabischen Sprache auferlegte. Und zwar als Folge aus dem Umstand, dass Er (t) sie mit dem Koran angesprochen hat und sie damit den Gottes-dienst vollziehen müssen. Aus all dem ergibt sich die Pflicht, dass die arabische Sprache allein die Staatsspra-che ist. Es muss jedoch klar sein, dass die Pflicht, die arabische Sprache allein zur Staatssprache zu erheben, dem Staat nicht verbietet, auch eine andere Sprache zu verwenden. So darf der Staat in seiner offiziellen Kom-munikation auch andere Sprachen verwenden, wenn z. B. Manipulation zu befürchten ist oder um notwendi-ge Informationen einzuholen oder die Botschaft im Aus-land zu verkünden oder Ähnliches. So hat der Gesandte 



83 

(s) auch die hebräische und syrische Sprache verwendet. Der Rechtsspruch ist vielmehr, dass Arabisch allein die Staatssprache ist, nicht aber dem Staat zu verbieten, eine andere Sprache als das Arabische zu verwenden. 
Nun stellt sich die Frage: Ist es zulässig, dass in den Län-dern, die der islamische Staat regiert, in anderen Spra-chen als in Arabisch gesprochen und geschrieben wird? Die Antwort darauf umfasst zwei Aspekte: Entweder betrifft das Sprechen und Schreiben in anderen Spra-chen den Staat selbst bzw. die Beziehungen des Staates zu seinen Bürgern oder es betrifft die Bürger alleine bzw. die Beziehungen der Individuen untereinander. Betrifft es den Staat selbst bzw. die Beziehungen des Staates zu seinen Bürgern, so ist es unzulässig, dass dabei eine an-dere Sprache als die Staatssprache - also Arabisch - ver-wendet wird. Denn die Tatsache, dass der Gesandte (s) seine Briefe an Nichtaraber nicht übersetzen ließ, ob-wohl zur Verkündung der Botschaft eine dringende Notwendigkeit dafür bestand, ist ein Beweis dafür, dass es verpflichtend ist, die arabische Sprache alleine in allen staatlichen Handlungen und Beziehungen sowie in allen Dingen, die mit dem Staat in Verbindung stehen, zu ver-wenden. 
Folglich gilt im staatlichen Lehrplan nur die arabische Sprache als Unterrichtssprache. Weder dürfen die Spra-chen der nichtarabischen Völker verwendet werden, die innerhalb des islamischen Staates leben, noch die Spra-chen jener Völker, die sich außerhalb seines Herr-schaftsbereichs befinden. Auch wird den Privatschulen nicht erlaubt, eine andere Unterrichtssprache als das Arabische zu benützen, da auch sie an den staatlichen 



84 

Lehrplan gebunden sind. Somit muss in allem, was mit dem Staat, mit dessen Beziehungen und den Beziehun-gen der Bürger mit ihm in Verbindung steht bzw. in al-lem, was ihn als Staat betrifft, die arabische Sprache alleine in der mündlichen und schriftlichen Kommunika-tion verwendet werden. Geht es hingegen um die münd-liche oder schriftliche Kommunikation der Bürger unter sich bzw. um die Kommunikation in ihren Beziehungen untereinander, so ist jede andere Sprache zulässig. Denn der Gesandte (s) erlaubte, andere Sprachen ins Arabi-sche zu übersetzen und sie zu erlernen. Dies belegt die Erlaubnis, in anderen Sprachen zu sprechen und zu schreiben. So wird im Hadith von Zaid ibn Ṯābit erwähnt, 
 ȜُتǺَُهُ   لِلنَّبِيِّ  Ȝَتَبْتُ  حَتَّى الْيَهُودِ  Ȝِتَابَ  يَتَعَلَّمَ  أَنْ  أَمَرَهُ   النَّبِيَّ  أَنَّ «

 »إِلǻَْهِ  Ȝَتَبُوا إِذَا Ȝُتُبَهُمْ  وَأَقْرَأْتُهُ 
dass der Prophet (s) ihm befahl, die Schrift der Juden zu erlernen, sodass er dem Propheten seine Briefe schrieb und ihm ihre Briefe, wenn sie ihm schrieben, vorlas. Bei al-Buḫārī in geschlossener Kette tradiert. Dies belegt die Erlaubnis, in einer anderen Sprache als das Arabische zu sprechen und zu schreiben. Auch lebten in der Zeit der Prophetengefährten Menschen, die nicht Arabisch spra-chen. Sie wurden nicht zum Erlernen der arabischen Sprache gezwungen, vielmehr pflegte der Herrscher, einen Übersetzer herbeizubringen. 



85 

Im Kapitel „Tarğamat al-ḥukkām“18 brachte al-Buḫārī in geschlossener Kette folgende Überlieferungen heraus: Ḫāriğa ibn Zaid ibn Ṯābit berichtet von Zaid ibn Ṯābit, 
 Ȝَتَبْتُ  حَتَّى الْيَهُودِ  Ȝِتَابَ  يَتَعَلَّمَ  أَنْ  أَمَرَهُ  وَسَلَّمَ  عَلǻَْهِ  ɱَُّ  صَلَّى النَّبِيَّ  أَنَّ «

 »إِلǻَْهِ  Ȝَتَبُوا إِذَا Ȝُتُبَهُمْ  وَأَقْرَأْتُهُ  ȜُتǺَُهُ  وَسَلَّمَ  عَلǻَْهِ  ɱَُّ  صَلَّى لِلنَّبِيِّ 
dass der Prophet (s) ihm befahl, die Schrift der Juden zu erlernen, sodass er dem Propheten (s) seine Briefe schrieb und ihm ihre Briefe, wenn sie ihm schrieben, vorlas. (...) Und ʿUmar fragte (als eine Nichtaraberin, die schwanger war, zu ihm gebracht wurde, Anm.), während ʿAlī, ʿAbd ar-Raḥmān und ʿUṯmān bei ihm waren: „Was sagt diese Frau?“ ʿAbd ar-Raḥmān ibn Ḥāṭib sprach: „Da sagte ich: „Sie erzählt dir von ihrem Freund, der das mit ihr getan hat.““ Und Abū Ğamra berichtet: „Ich pflegte, zwischen ibn ʿAbbās und den Menschen zu übersetzen.“ 
Im Hadith des Gesandten (s) befiehlt dieser Zaid ibn Ṯābit, die Schrift der Juden zu erlernen. Und im zweiten Bericht fragt ʿUmar: „Was sagt diese Frau?“ Er meinte die Frau, die schwanger gefunden wurde. ʿAbd ar-Raḥmān ibn Ḥāṭib übersetzte für ihn. Auch übersetzte Abū Ğamra für ibn ʿAbbās, was die Leute sagten. All das bedeutet, dass es Menschen gab, die kein Arabisch spra-chen. Aufgrund dessen ist es erlaubt (mubāḥ), in einer anderen Sprache als Arabisch zu sprechen und zu schreiben. Beweis dafür ist der Hadith des Propheten (s) und das Vorgehen der Prophetengefährten. Somit er-laubt der Staat das Veröffentlichen von Schriften, Zei-tungen und Magazinen in nichtarabischer Sprache. Ihre 
                                                      18 Die Biographien der Herrscher 



86 

Veröffentlichung bedarf keiner gesonderten Erlaubnis, da es in den Bereich des Erlaubten fällt. Auch wird ge-stattet, nichtarabische Programme im Fernsehen zu senden, wenn der Kanal einer Privatperson oder einer Gruppe von Privatpersonen gehört. Verboten wird dies hingegen im staatlichen Rundfunk und Fernsehen. Denn alles, was mit dem Staat in Verbindung steht, muss allein in arabischer Sprache erfolgen. Was jedoch die Kommu-nikation der Menschen untereinander betrifft, so ist es ihnen erlaubt, in allen Belangen eine andere Sprache als das Arabische zu verwenden, es sei denn, dass ein Ein-zelfall davon zu einem Schaden führt, dann wird allein dieser Einzelfall verboten. 
Artikel 9 – Der iğtihād – das Ableiten der islamischen Rechtssprüche - ist eine Pflicht, die von den Muslimen zur Genüge erfüllt werden muss (farḍ kifāya). Jeder Muslim hat das Recht, den iğtihād auszuüben, wenn er die dafür notwendigen Voraussetzungen erfüllt. 
Das islamische Recht hat den iğtihād zur Ableitung isla-mischer Rechtssprüche aus der Ansprache des Gesetz-gebers - d. h. aus den Offenbarungstexten Allahs an Sei-nen Gesandten (s)- zur Pflicht für die Muslime erhoben. Dass der iğtihād eine Pflicht darstellt, steht durch meh-rere Hadithe fest. So sagt der Gesandte (s): 

 أَخْطَأَ  ثُمَّ  فَاجْتَهَدَ  حȜََمَ  وَإِذَا أَجْرَانِ، فَلَهُ  أَصَابَ  ثُمَّ  فَاجْتَهَدَ  الْحَاكِمُ  حȜََمَ  إِذَا«
 »أَجْرٌ  فَلَهُ 



87 

Wenn der Richter urteilt, sich bemüht und das Richtige trifft, so erhält er den doppelten Lohn. Wenn er urteilt, sich bemüht und das Falsche trifft, so erhält er den ein-fachen Lohn. Übereinstimmend tradiert über den Weg von ʿAmr ibn al-ʿĀṣ. Auch sprach sprach der Gesandte (s): 
 »النَّارِ  فِي فَهُوَ  جَهْلٍ  عَلَى لِلنَّاسِ  قَضَى وَرَجُلٌ «

Und ein Mann, der für die Menschen in Unwissenheit richtet. Er ist im Feuer. Von den vier Verfassern der Sunna-Werke (aṣḥāb as-sunan)19 in geschlossener Kette herausgebracht. Ebenso bei al-Ḥākim und aṭ-Ṭabarānī tradiert. Seine Kette ist korrekt. Der Hadith unterstreicht die Pflicht, dass der Richter über das, was er richtet, Be-scheid weiß. Auch wird berichtet, dass der Gesandte (s) zu ibn Masʿūd sprach: 
ـنَّةِ  Ǻِالْكِتَابِ  اقْضِ «  فَاجْتَهِدْ  فِيهِمَا الحȜُْمَ  تَجِدِ  لَمْ  فَإِذَا وَجَدْتَهُمَا، إِذَا وَالسُّ

 »رَأǻَْكَ 
Richte mit dem Buch Allahs und der Sunna, wenn du es darin findest. Findest du den Rechtsspruch darin nicht, so bemühe dein Ermessen. Al-Āmidī erwähnt den Hadith in „al-Aḥkām“ und ar-Rāzī erwähnt ihn in „al-Maḥṣūl“. Ebenso wird vom Gesandten Allahs (s) berich-tet, dass er zu Muʿāḏ und Abū Mūsā al-Ašʿarī sprach, als er sie in den Jemen entsandte: 

ـنَّةِ  الْكِتَابِ  فِي الْحȜُْمَ  نَجْدِ  لَمْ  إِنْ : فَقَالاَ  تَقْضǻَِانِ؟ Ǻِمَ «  الأَمْرَ  قِسْـنَا وَالسُّ
 »Ǻِهَ  عَمِلْنَا الحȖَِّ  إِلَى أَقْرَبَ  Ȝَانَ  فَمَا Ǻِالأَمْرِ،

                                                      19 Das sind an-Nasāʾī, at-Tirmiḏī, Abū Dāwūd und ibn Māğa 



88 

„Nach was richtet ihr?“ Sie antworteten: „Wenn wir den Rechtsspruch im Buche und in der Sunna nicht fin-den, ziehen wir von einer Sache auf die andere eine Analogie. Was der Wahrheit näher kommt, dass wen-den wir an.“ Bei al-Āmidī in „al-Aḥkām“ und bei Abū al-Ḥusain in „al-Muʿtamad“ erwähnt. Diese Analogie aus Koran und Sunna zu ziehen, bedeutet, den iğtihād zur Ableitung eines Rechtsspruchs durchzuführen. Der Pro-phet (s) billigte es ihnen zu. Auch wird vom Propheten (s) berichtet, dass er Muʿāḏ, als er ihn als Gouverneur in den Jemen entsandte, fragte: 
ِ، ȜِǺِتَابِ  أَقْضِي: قَالَ  قَضَاءٌ؟ لَكَ  عَرَضَ  إِنْ  تَقْضِي Ȝَيْفَ « َّɱ  َلَمْ  فَإِنْ : قَال 

 سُنَّةِ  فِي Ȝُǻَنْ  لَمْ  فَإِنْ : قَالَ  ،ɱ َِّ  رَسُولِ  فَسُنَّةِ : قَالَ  ɱَِّ؟ Ȝِتَابِ  فِي Ȝُǻَنْ 
 الْحَمْدُ : فَقَالَ  صَدْرȏِ  فَضَرَبَ : قَالَ . آلُو وَلاَ  رَأْيِي أَجْتَهِدُ : قَالَ  ؟ɱ َِّ  رَسُولِ 

 َِِّǗ ȏِالَّذ  َȖَّرَسُولِ  رَسُولَ  وَف  َِّɱ  رَسُولَهُ  يُرْضِي لِمَا« 
„Wie richtest du, wenn dir ein Gerichtsfall vorgelegt wird?“ Dieser antwortete: „Mit dem Buche Allahs.“ Der Prophet fragte: „Und wenn er im Buche Allahs nicht vorhanden ist?“ Er antwortete: „Dann mit der Sunna des Gesandten Allahs (s).“ Der Prophet fragte: „Und wenn er in der Sunna des Gesandten Allahs (s) (auch) nicht vorhanden ist?“ Er antwortete: „Dann bemühe ich mein Ermessen und scheue keine Anstrengung.“ Da klopfte ihm der Gesandte Allahs (s) auf die Brust und sprach: „Gepriesen sei Allah, Der den Gesandten des Gesandten Allahs (s) zu dem erfolgreich hinführte, was den Gesandten Allahs zufriedenstellt.“ Von Aḥmad, at-Tirmiḏī, ad-Dāramī und Abū Dāwūd in geschlossener Kette herausgebracht. Al-Ḥāfiẓ ibn Kaṯīr al-Baṣrawī stufte 



89 

ihn als richtig ein. Er sagte: „Es ist ein bekannter ḥasan-Hadith, auf den sich die Imame des Islam gestützt ha-ben.“ 
Dies ist ein klarer Beleg dafür, dass der Gesandte (s) Muʿāḏ die Durchführung des iğtihāds zubilligte. Auch ist das Wissen um die Rechtssprüche mit dem iğtihād ver-knüpft. So kann man die Rechtssprüche ohne ihn weder verstehen noch erkennen. Folglich wird der iğtihād zu einer Pflicht, und zwar nach dem Rechtsprinzip »Was zur Erfüllung einer Pflicht unerlässlich ist, wird selbst zur Pflicht« 
Denn grundsätzlich obliegt das Ableiten von Rechtssprü-chen den muğtahidūn20. So kann das Wissen um das Gesetz Allahs in einer Angelegenheit nur durch iğtihād entstehen, daher ist der iğtihād unabdingbar. Die Ge-lehrten der Rechtsgrundlagen (uṣūl) haben wörtlich er-wähnt, dass der iğtihād für die Muslime eine Pflicht dar-stellt, die zur Genüge erfüllt werden muss (farḍ kifāya). Es wäre unzulässig, wenn es zu irgendeiner Zeit keinen muğtahid mehr gäbe. Würden sich alle Muslime darauf einigen, vom iğtihād abzulassen, wären sie alle sündhaft. Denn der Weg, um die islamischen Rechtssprüche in Erfahrung zu bringen, ist der iğtihād. Würde es zu einer Zeit keinen muğtahid mehr geben, auf den man sich stützen kann, um die Rechtssprüche zu erfahren, so hät-te dies die Aussetzung des islamischen Rechts zur Folge, was unzulässig ist. 
                                                      20 Rechtsgelehrte, die über das erforderliche Rechts- und Sprachwis-sen verfügen, um aus den islamischen Texten Rechtssprüche abzu-leiten. 



90 

Zudem machen es die islamischen Rechtstexte für die Muslime erforderlich, iğtihād zu vollziehen. Diese Rechtstexte, die ja ausschließlich aus Koran und Sunna bestehen, sind nämlich nicht in detaillierter, sondern in pauschaler Allgemeinform (muğmal) ergangen und auf alle Angelegenheiten der Menschheit anwendbar. Sie zu verstehen und das Gesetz Allahs daraus abzuleiten, er-fordert Anstrengung, da nur so der islamische Rechts-spruch für jede Angelegenheit gefunden werden kann. Dieser iğtihād ist weder unmöglich noch überaus schwer. Er ist nicht mehr als die Ausschöpfung des Ver-mögens im Streben nach präsumtivem Wissen hinsicht-lich eines islamischen Rechtsspruchs21. Mit anderen Wor-ten bedeutet iğtihād das Verstehen der Rechtstexte, wobei das Vermögen ausgeschöpft werden muss, um zu diesem Verständnis zu gelangen und so den Rechts-spruch zu erkennen. Für denjenigen, der die Fähigkeit dazu besitzt, ist das sehr wohl erreichbar und keines-wegs unmöglich. 
Für die Muslime in den ersten Epochen war der iğtihād natürlich und selbstverständlich. Er hatte auch keinerlei (determinierte) Bedingungen. Als jedoch die Beherr-schung der arabischen Sprache stark zurückging und die Menschen davon Abstand nahmen, sich dem Erlernen ihres Glaubens vollständig zu widmen, wurde es für den muğtahid erforderlich, sich Kenntnis über die Offenba-rungsbelege anzueignen, aus denen die Prinzipien und Rechtssprüche abgeleitet werden. Für ihn wurde es ebenso erforderlich, die gültige Bedeutung der Ausdrü-
                                                      21 Das ist die islamrechtliche Definition des igtihāds. 



91 

cke zu erlernen, und zwar gemäß den Gesetzmäßigkei-ten der arabischen Hochsprache und ihrer Verwendung durch die Meister der arabischen Rhetorik. Außer diesen beiden Bedingungen gibt es für den iğtihād keine weite-ren. Aufgrund dessen ist der iğtihād - abgesehen davon, dass es sich um eine Pflicht der Genüge handelt - eine für alle Muslime durchaus erfüllbare Angelegenheit. All das sind die Beweise für diesen Artikel. 
Artikel 10 – Alle Muslime tragen gemeinsam die Ver-antwortung für den Islam. Im Islam gibt es keine Geistlichen, und der Staat muss jeden Ansatz ihres Erscheinens unter den Muslimen verhindern. 
Auch wenn es sich bei den muğtahidūn um Gelehrte handelt, so muss ein Gelehrter nicht unbedingt ein muğtahid sein. Er kann muğtahid oder auch muqallid (Nachahmer) sein. Denn wenn der Muslim einen islami-schen Rechtsspruch annimmt, um danach zu handeln, gilt Folgendes: Übernimmt er ihn von einem muğtahid, dann ahmt er diesen muğtahid darin nach. Übernimmt er ihn von keinem muğtahid, dann hat er diesen Rechts-spruch von demjenigen erlernt, von dem er ihn über-nommen hat, ihn jedoch nicht nachgeahmt. Hat der Muslim den Rechtsspruch übernommen, um ihn nur zu erlernen, so hat er den Rechtsspruch für sich in Erfah-rung gebracht, und zwar ungeachtet dessen, ob die Übernahme von einem muğtahid erfolgte oder nicht. Diese Gelehrte - ungeachtet des Umstands, ob es sich um muğtahidūn handelt oder nicht - sind keine Geistli-chen. So hat niemand von ihnen die Befugnis, etwas zu 



92 

erlauben oder zu verbieten. In sämtlichen Angelegenhei-ten des islamischen Rechts sind sie allen anderen Mus-limen gleich. Es wäre unzulässig, wenn irgendeiner von ihnen in einer Rechtsfrage bevorzugt wäre, egal, wie hoch sein Stellenwert in Wissen und iğtihād ist, und egal, wieviel Respekt er genießt. Nichts, was für andere verboten ist, kann für ihn erlaubt sein. Auch kann nichts, was für andere verpflichtend ist, für ihn nur wün-schenswert sein. Vielmehr ist er vor dem islamischen Recht allen anderen Muslimen gleichgestellt. 
Deswegen ist die bei den Christen vorhandene Idee der Geistlichen bzw. des Klerus im Islam nicht existent. Die Konzeption von Kirche und Klerus ist eine spezifisch christliche. Denn der Priester hat bei ihnen das Recht zu erlauben und zu verbieten. Die Übertragung des Begriffs auf den islamischen Gelehrten würde nahelegen, dass die christliche Konzeption auch auf ihn zuträfe, obwohl die Gelehrten im Islam keinerlei Befugnis haben, etwas zu erlauben oder zu verbieten. Daher ist es unzulässig, den muslimischen Gelehrten als Kleriker zu bezeichnen. Auch sind Hadithe mit dem klaren Verbot ergangen, die Juden und Christen nachzuahmen. Abū Saʿīd al-Ḫudrī berichtet, dass der Prophet (s) sprach: 

 فِي دَخَلُوا لَوْ  حَتَّى بِذِرَاعٍ، وَذِرَاعًا Ǻِشِبْرٍ  شِبْرًا قَبْلِكُمْ  مِنْ  الَّذِينَ  سَنَنَ  لَتَتǺَِّعُنَّ «
 »فَمَنْ : قَالَ  وَالنَّصَارȎَ؟ آلْيَهُودَ  ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: قُلْنَا لاَتǺََّعْتُمُوهُمْ، ضَبٍّ  جُحْرِ 

„Ihr werdet den Pfaden jener folgen, die vor euch wa-ren; Handbreit um Handbreit, Elle um Elle. Auch wenn sie in die Höhle einer Dornschwanzagame einträten, würdet ihr ihnen folgen.“ Wir fragten: „O Gesandter Allahs, (meinst du) die Juden und Christen?“ Er sagte: 



93 

„Wen sonst?“ Übereinstimmend tradiert, der Wortlaut ist der bei Muslim. Die Mitteilung ist hier in der Bedeu-tung einer Untersagung ergangen. So ist die Nachah-mung der Juden und Christen an sich verboten. Dies gilt erst recht, wenn es zu einer Konzeption des Unglaubens unter den Muslimen führt. Den muslimischen Gelehrten als Geistlichen anzusehen, wäre eine Nachahmung der Christen, welche ihre Religionsgelehrten als Geistliche bezeichnen. 
Darüber hinaus würde es die christliche Konzeption des Geistlichen auf den muslimischen Gelehrten übertragen. Somit ist die Bezeichnung vom Aspekt der Nachahmung her untersagt und noch stärker vom Aspekt der Konzep-tionsübertragung her. Daher ist es unzulässig, den mus-limischen Gelehrten als Geistlichen oder Kleriker zu be-zeichnen. Auch ist es für die Gelehrten nicht erlaubt, sich selbst als Geistliche im christlichen Sinne zu betrachten. Sollte es jemanden geben, der es in dieser Bedeutung vorgibt, so wird es ihm verboten, und er wird bestraft, da er eine Sünde begangen hat. Zudem hat sich der Ge-sandte Allahs (s) in seiner Kleidung oder seinem Äußeren von seinen Gefährten nicht unterschieden. So berichtet al-Buḫārī in seinem „Ṣaḥīḥ“-Werk von Anas ibn Mālik, der sprach: 

 جَمَلٍ  عَلَى رَجُلٌ  دَخَلَ  الْمَسْجِدِ، فِي  النَّبِيِّ  مَعَ  جُلُوسٌ  نَحْنُ  بَيْنَمَا«
دٌ؟ أȜُُّǻَمْ : لَهُمْ  قَالَ  ثُمَّ  عَقَلَهُ، ثُمَّ  الْمَسْجِدِ  فِي فَأَنَاخَهُ   مُتَّكِئٌ   وَالنَّبِيُّ  - مُحَمَّ

جُلُ  هَذَا: فَقُلْنَا - ظَهْرَانَيْهِمْ  بَيْنَ  جُلُ  لَهُ  فَقَالَ . الْمُتَّكِئُ  الأَبǻَْضُ  الرَّ  ابْنَ  ǻَا: الرَّ
 ...» أَجَبْـتُكَ  قَدْ   النَّبِيُّ  لَهُ  فَقَالَ  الْمُطَّلِبِ، عَبْدِ 



94 

Als wir mit dem Propheten (s) in der Moschee saßen, näherte sich ein Mann auf einem Kamel. Er ließ es in der Moschee niederknien und band es fest. Dann fragte er die Leute: „Wer von euch ist Muḥammad?“ Der Pro-phet (s) saß angelehnt zwischen ihnen. Wir antworte-ten: „Dieser angelehnte weiße Mann da.“ Der Mann sprach zu ihm: „O Sohn ʿAbd al-Muṭṭalibs!“ Und der Prophet (s) antwortete ihm: „Ich höre!“ (...). Aufgrund dessen wurde dieser Artikel festgelegt. 
Artikel 11 – Das Tragen der islamischen Botschaft (daʿwa) ist die eigentliche Aufgabe des Staa-tes. 
Für die Muslime ist das Tragen der islamischen Botschaft eine Pflicht. In gleicher Weise stellt es auch für den Staat eine Pflicht dar, was mit diesem Artikel festgehalten wird. Obwohl das Tragen der Botschaft als Teil des isla-mischen Rechts auch in den Beziehungen zur Anwen-dung kommt und einen Rechtsspruch der Scharia dar-stellt, ist es für den Staat die Grundlage, auf der seine Beziehung zu anderen Staaten aufbaut. Mit anderen Worten ist es die Basis der gesamten Außenpolitik des Staates. Daher ist das Tragen der islamischen Botschaft die eigentliche Aufgabe, die der Staat zu erfüllen hat. 
Beweis dafür, dass das Tragen der islamischen Botschaft eine Pflicht darstellt, ist die folgende Aussage Allahs: 

 َذَا إِليََّ  وَأُوحِي  لَغَ ب ـَ وَمَنْ  بِهِ  لأِنُْذِركَُمْ  الْقُرْآنُ  هَٰ
Mir ist dieser Koran offenbart worden, auf dass ich euch damit warne und jeden, den er erreicht. (6:19) 



95 

D. h., auf dass ich damit den warne, den der Koran er-reicht hat. Die Warnung ist also an uns gerichtet und an alle, denen der Koran verkündet wird. Somit ist es auch ein Aufruf an sie, ihn als Botschaft des Gesandten (s) weiter zu verkünden. Mit anderen Worten ist er nicht nur eine Warnung an uns, sondern an uns und an alle, die von ihm Kenntnis bekommen. Folglich ist es ein kla-rer Befehl, ihn weiter zu verkünden. Auch sprach der Gesandte Allahs (s): 
رَ « اهَا، وَوَعَاهَا فَحَفِظَهَا مَقَالَتِي سَمِعَ  عَبْداً  ɱَُّ  نَضَّ  غَيْرِ  فِقْهٍ  حَامِلِ  فَرُبَّ  وَأَدَّ

 »مِنْهُ  أَفْقَهُ  هُوَ  مَنْ  إِلَى فِقْهٍ  حَامِلِ  وَرُبَّ  فَقǻِهٍ،
Möge Allah einen Diener beglücken, der meine Aussage hört, sie auswendig lernt, sie begreift und weitergibt. Vielleicht ist er ein Träger von Rechtswissen, der kein Rechtsgelehrter ist. Und vielleicht trägt er Rechtswis-sen an jemanden heran, der mehr Rechtswissen hat als er. Im „Musnad“ aš-Šāfiʿīs von ʿAbdullāh ibn Masʿūd tra-diert. Auch sagt der Erhabene: 

 ْالخْيرَِْ  إِلىَ  يدَْعُونَ  أُمَّةٌ  مِنْكُمْ  وَلْتَكُن 
Möge aus euch eine Gemeinschaft hervorgehen, die zum Guten aufruft. (3:104) Das Gute ist hier der Islam. Und der Erhabene sagt: 

 ْإِلىَ  دَعَا ممَِّنْ  قَـوْلاً  أَحْسَنُ  وَمَن  َِّɍا 
Und wer spricht bessere Worte als jener, der zu Allah aufruft. (41:33) D. h. zum Glauben Allahs. Dies sind alles Textbelege dafür, dass das Tragen der islamischen Bot-schaft (daʿwa) eine Pflicht darstellt. Sie sind allgemein gehalten (ʿām), somit gelten sie für die Muslime als Indi-



96 

viduen und ebenso für den islamischen Staat. Dass das Tragen der Botschaft die eigentliche Tätigkeit des Staa-tes sein muss, so ist der Beweis dafür die Aussage und die Handlung des Gesandten (s). So sagte er: 
 وǺَِمَا بِي وȂَُؤْمِنُوا ɱَُّ  إِلاَّ  إِلَهَ  لا أَنْ  ǻَشْهَدُوا حَتَّى النَّاسَ  أُقَاتِلَ  أَنْ  أُمِرْتُ «

ي عَصَمُوا ذَلِكَ  فَعَلُوا فَإِذَا Ǻِهِ، جِئْتُ   Ǻِحَقِّهَا، إِلاَّ  وَأَمْوَالَهُمْ  دِمَاءَهُمْ  مِنِّ
 »ɱَِّ  عَلَى وَحِسَابُهُمْ 

Mir ist befohlen worden, die Menschen zu bekämpfen, bis sie bezeugen, dass es keinen Gott gibt außer Allah, und an mich glauben. Tun sie das, so schützen sie ihr Blut und ihr Vermögen vor mir, außer bei einem recht-mäßigen Anspruch daran. Und ihre Rechenschaft ob-liegt Allah. Übereinstimmend tradiert von ibn ʿUmar. Der Wortlaut ist der bei Muslim. Auch berichtet al-Buḫārī über ʿUrwa ibn al-Ğaʿd, dass der Prophet (s) sprach: 
 »الْقǻَِامَةِ  مِيَوْ  إِلَى الْخَيْرُ  نَوَاصِيهَا فِي مَعْقُودٌ  الْخَيْلُ «

An den Stirnen der Pferde ist das Gute bis zum Tage der Auferstehung festgebunden. Die Pferde sind hier eine Metonymie für den Fortbestand der Pflicht zum ğihād. Nachdem diese Pflicht nicht an den Umstand geknüpft wurde, ob der Befehlshaber rechtschaffen oder frevel-haft ist, belegt der Hadith auch den Fortbestand des ğihāds unter jedem rechtschaffenen oder frevelhaften Führer, solange dieser Muslim ist. Al-Buḫārī zog diesen Hadith als Beleg dafür heran, dass der ğihād unter jedem rechtschaffenen oder frevelhaften Befehlshaber fortge-setzt wird. So hat er (in seinem Hadith-Werk) ein eigenes Kapitel mit dem Titel eingerichtet: Der ğihād wird unter 



97 

dem Rechtschaffenen und Frevelhaften fortgesetzt, da der Prophet sprach: 
 »الْقǻَِامَةِ  يَوْمِ إِلَى الْخَيْرُ  نَوَاصِيهَا فِي مَعْقُودٌ  الْخَيْلُ  «

An den Stirnen der Pferde ist das Gute bis zum Tage der Auferstehung festgebunden. Auch Imam Aḥmad zog den Hadith ähnlich wie al-Buḫārī als Beleg heran. Auch berichtet Saʿīd ibn Manṣūr in geschlossener Kette von Anas, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 
الَ، مَّتِيأُ  آخِرُ  ǻُقَاتِلَ  أَنْ  إِلَى Ǻَ  َُّɱعَثَنِي مُنْذُ  مَاضٍ  وَالْجِهَادُ  « جَّ  يǺُْطِلُهُ  لا الدَّ

 »عَادِلٍ  عَدْلُ  وَلا جَائِرٍ  جَوْرُ 
Der ğihād wird fortbestehen von dem Tag an, an dem Allah mich entsandte, bis die Letzten meiner Umma den Dağğāl22 bekämpfen. Weder das Unrecht eines Ungerechten noch die Gerechtigkeit eines Gerechten heben ihn auf. Diesen Hadith brachte ebenso Abū Dāwūd in geschlossener Kette heraus. Al-Munḏirī billigte ihn. Die Aussage im Hadith, dass dem Propheten (s) der Kampf anbefohlen wurde, bis diejenigen, die er be-kämpft, das Glaubensbekenntnis23 aussprechen, ist ein Beweis für die Pflicht des Staates, die islamische Bot-schaft (daʿwa) zu tragen. Und die Aussage, dass dieses Tragen der Botschaft - und zwar durch den ğihād - fort-besteht, bis die letzten der Umma den Dağğāl bekämp-
                                                      22 Der falsche Christus. Gemäß der Prophezeihung des Gesandten (s) wird in der Endzeit ein Hochstapler kommen, der sich als Jesus Christus ausgeben wird. Viele Menschen werden ihm folgen, doch wird er von den Muslimen bekämpft und besiegt werden. 23 Die Aussage: Es gibt keinen Gott außer Allah und Muḥammad ist der Gesandte Allahs. 



98 

fen, belegt, dass es sich um die dauerhafte Tätigkeit des Staates handelt, die unter keinen Umständen unterbro-chen werden darf. 
Somit belegen beide Hadithe gemeinsam, dass das Tra-gen der islamischen Botschaft (daʿwa) eine dauerhafte, nicht zu unterbrechende Tätigkeit sein muss. Folglich handelt es sich um die eigentliche, grundsätzliche Tätig-keit bzw. Aufgabe, die es zu erfüllen gilt. Denn die ei-gentliche, grundsätzliche Aufgabe ist immer jene, die unter allen Umständen ohne Unterbrechung durchge-führt werden muss. Darüber hinaus befand sich der Ge-sandte (s) seit seiner Ankunft in Medina bis Allah ihn zu Sich rief in einem permanenten Zustand des ğihāds. Der ğihād war seine eigentliche Aufgabe. Es kamen nach ihm die Rechtgeleiteten Kalifen, deren grundsätzliche Aufga-be weiterhin der ğihād war. Die grundsätzliche Aufgabe des Staates, den der Gesandte (s) errichtete und dem er vorstand, war also der ğihād. Und dessen grundsätzliche Aufgabe nach dem Tode des Gesandten (s), als die Kali-fen unter den Prophetengefährten ihn übernahmen, war ebenso der ğihād. Demzufolge ist der Beweis dafür, dass das Tragen der islamischen Botschaft die grundsätzliche Aufgabe des Staates verkörpert, die Sunna und der Kon-sens der Prophetengefährten. 
Zudem war der Gesandte Allahs (s) von dem Zeitpunkt an, als ihn Allah als Propheten entsandte, bis Er ihn zu sich rief, mit der Verkündung der Botschaft beschäftigt. In Medina war er (s) gleichzeitig Staatsoberhaupt. Ab seiner dortigen Ankunft erhob er die Außenbeziehungen zur eigentlichen Aufgabe und beschäftigte den ganzen Staat mit Kriegen, Streifzügen, dem Auskundschaften 



99 

von Nachrichten und dem Abschluss von Abkommen. All das diente der Verkündung des Islam und dem Tragen der daʿwa an die Menschen. Als er spürte, dass der Staat über genügend Kraft verfügte und in der Lage war, die daʿwa international zu tragen, schickte er zwölf Bot-schafter gleichzeitig an zwölf Könige und lud sie zum Islam ein. Dazu zählten die Herrscher Persiens und By-zanz: der persische Chosroes und der byzantinische Kai-ser. So berichtet Muslim von Anas ibn Mālik, 
 جǺََّارٍ  Ȝُلِّ  وَإِلَى النَّجَاشِيِّ  وَإِلَى قǻَْصَرَ  وَإِلَى ȜِسْرȎَ  إِلَى Ȝَتَبَ  ɱ َِّ  نَبِيَّ  أَنَّ  «

 .»تَعَالَى ɱَِّ  إِلَى يَدْعُوهُمْ 
dass der Prophet Allahs (s) an den Chosroes, den Kai-ser, den Negus und jeden Mächtigen schrieb und sie zu Allah, den Erhabenen, aufrief. 
Als er (s) sich der Stärke des Staates in der Arabischen Halbinsel, des Fortgangs der daʿwa unter den Arabern und des Eintritts der Menschen in Scharen in den Islam sicher war, wandte er sich dem Kampf gegen die Byzan-tiner zu. Und so kam es zu den Schlachten von Muʾta und Tabūk. Dies ist ein weiterer Beleg dafür, dass das Tragen der islamischen Botschaft für den Staat eine Pflicht verkörpert und es seine eigentliche Aufgabe ist. 
Artikel 12 – Koran, Sunna, der Konsens der Propheten-gefährten (iğmāʿ aṣ-ṣaḥāba) und die Rechts-analogie (qiyās) sind die einzigen gültigen Beweisquellen für die islamischen Rechts-sprüche. 



100 

Dieser Artikel bedeutet nicht, dass der Staat eine be-stimmte iğtihād-Methode adoptiert. Er bedeutet viel-mehr, dass sich der Staat eine Methode zur Adoption von Rechtssprüchen aneignet. Denn zur Adoption von Rechtssprüchen zählt, was für den Staat verpflichtend und was für ihn erlaubt ist. Wenn diese Adoption auf zwei widersprüchliche Arten erfolgt, entstehen Wider-sprüche in den Grundlagen, auf deren Basis Adoptionen durchgeführt werden. Daher adoptiert der Staat eine bestimmte Methode zur Adoption von Rechtssprüchen (Gesetzen). Drei Gründe haben zur bindenden Festle-gung dieser Adoptionsmethode bei Rechtssprüchen ge-führt: 
Erstens: Der Rechtsspruch, dem der Muslim folgen muss, ist der islamische Rechtsspruch und kein rationales Ur-teil. Es ist das Gesetz Allahs in der Angelegenheit und nicht das Gesetz, das von Menschen festgelegt wurde. Deswegen muss der Beweis, aus dem sich der Rechts-spruch ableitet, aus der Offenbarung stammen. 
Zweitens: Es muss definitiv feststehen, dass der Beweis, aus dem der Rechtsspruch abgeleitet wurde, aus der Offenbarung stammt. Mit anderen Worten muss der Beleg dafür, dass der Rechtsbeweis für den einzelnen Rechtsspruch der Offenbarung entspringt, definitiver (qaṭʿī) und darf nicht präsumtiver (ẓannī) Natur sein. Denn die Frage, um die es hier geht, zählt zu den Fun-damenten (uṣūl) und nicht zu den Zweigangelegenhei-ten. Eine Präsumtion (überwiegende Annahme) wäre hierbei nicht ausreichend. Diese Frage fällt nämlich in den Bereich der Glaubensgrundlagen und nicht in den Bereich der Rechtssprüche. Denn bei der Ableitung eines 



101 

Rechtsspruchs wird ein Beweis aus der Offenbarung ver-langt und nicht irgendeiner. Es muss also definitiv belegt sein, dass der Beweis aus der Offenbarung stammt. Und dieser definitive Beleg, dass es sich um Offenbarung handelt, ist eine Frage der Glaubensüberzeugung und nicht der Rechtssprüche. Aufgrund dessen muss mit de-finitivem Beleg feststehen, dass der Beweis aus der Of-fenbarung stammt, denn Glaubensüberzeugungen dür-fen nur aus definitiver Erkenntnis übernommen werden. 
Drittens: Es steht ohne jeglichen Zweifel fest, dass sich der Mensch im Leben gemäß seinen Konzeptionen ver-hält, die er sich über das Leben gebildet hat. Obwohl die Sicht des Menschen über das Leben auf seinem Über-zeugungsfundament (ʿaqīda) basiert, setzt sie sich konk-ret aus der Summe der Konzeptionen, Maßstäbe und Überzeugungen zusammen, die in der Umma vorhanden sind. Diese Ideen, die sich in der Summe der Konzeptio-nen, Maßstäbe und Überzeugungen wiederspiegeln, zählen jedoch nicht alle zum Überzeugungsfundament. Manche sind Teil des Überzeugungsfundaments, andere zählen zu den Rechtssprüchen. Nachdem aber die Rechtssprüche nur mit überwiegender Annahme (ġala-bat aẓ-ẓann - Präsumtion) abgeleitet werden, besteht bei Unsicherheit darüber, ob die Rechtssprüche in ihrem Ursprung aus der Offenbarung stammen, die Gefahr, dass bei der Umma nichtislamische Ideen entstehen. Diese Gefahr besteht dann, wenn Rechtssprüche vor-handen sind, die nicht aus einem Offenbarungsursprung abgeleitet wurden. Wenn sich diese ausbreiten und über einen längeren Zeitraum existieren, kann dies die Le-benssicht der Umma und in der Folge ihr Verhalten ne-



102 

gativ beeinflussen. Deshalb muss sichergestellt werden, dass die Belege der Rechtssprüche die der Staat anwen-den möchte, der Offenbarung entstammen. 
Aus diesen drei Gründen muss eine Methode bindend festgelegt werden, nach der die Adoption islamischer Rechtssprüche erfolgt. Dass sich die islamischen Rechts-belege auf diese vier beschränken, ergibt sich aus der juristischen Gesamtbetrachtung der Texte. Untersucht man nämlich die islamischen Rechtsbelege, für die der definitive Beweis ergangen ist, dass sie der Offenbarung entstammen, so sind außer diesen vier keine zu finden. 
Was den Koran betrifft, so ist der Beweis, dass er in Wort und Bedeutung von Allah offenbart wurde, defini-tiver Natur. Denn das sprachliche Wunder des Korans ist ein definitiver Beweis dafür, dass es sich um das Wort Allahs und nicht der Menschen handelt. Somit steht der definitive Beweis fest, dass der Koran das Wort Allahs ist. Und dieser Koran, der durch sein sprachliches Wun-der nun definitiv das Wort Allahs verkörpert, erklärt, dass er durch Offenbarung auf den Gesandten Allahs (s) herabgesandt wurde. Der Erhabene sagt: 

 َالْمُنْذِريِنَ  مِنَ  لتَِكُونَ  قَـلْبِكَ  عَلَى ينُ الأَْمِ  الرُّوحُ  بهِِ  نَـزَل 
Der treue Geist ist damit herabgekommen, auf dein Herz, damit du zu den Warnern wirst. (26:195) 

 َالْقُرْآنُ  هَذَا إِليََّ  وَأُوحِي 
Und mir ist dieser Koran offenbart worden. (6:19) 

 ْلْوَحْيِ  أنُْذِركُُمْ  إِنمَّاَ قُلʪِ 



103 

Sprich: „Ich warne euch allein durch Offenbarung.“ (21:45) 
زَلْنَا مَا  لِتَشْقَىٰ  الْقُرْآنَ  عَلَيْكَ  أنَْـ

Wir haben den Koran nicht auf dich herabgesandt, da-mit du leidest. (20:2) 
 َالْقُرْآنَ  لتَُـلَقَّى وَإِنَّك 

Und wahrlich, du empfängst den Koran. (27:6) 
 َّʭِالْقُرْآنَ  عَلَيْكَ  نَـزَّلْنَا نحَْنُ  إ 

Wahrlich, Wir Selbst haben den Koran auf dich herab-gesandt. (76:23) 
نَا  عَرَبيčِا قُـرْآʭً  إِليَْكَ  أَوْحَيـْ

Wir haben dir einen arabischen Koran offenbart. (42:7) 
All das belegt definitiv, dass der Koran durch Offenba-rung von Allah herabgesandt wurde. 
Was die Sunna anlangt, so steht ebenso mit klarer Ko-ranaussage fest, dass es sich um eine Offenbarung Allahs handelt. Es ist eine Offenbarung in der Bedeutung, wo-bei der Gesandte (s) sie mit seinen eigenen Worten aus-drückte. Der Erhabene sagt: 

يوُحَى وَحْيٌ  إِلاَّ  هُوَ  إِنْ  الهْوََى عَنِ  يَـنْطِقُ  وَمَا 
Und er spricht nicht aus Neigung heraus. Es ist nichts als Offenbarung, die offenbart wird. (53:3 4) 

 َّʭِنَا إ نَا كَمَا إِليَْكَ  أَوْحَيـْ  بَـعْدِهِ  مِنْ  وَالنَّبِيِّينَ  نوُحٍ  إِلىَ  أَوْحَيـْ
Wahrlich, Wir haben dir offenbart, wie Wir Noah und den Propheten nach ihm offenbart haben. (4:163) 



104 

 ْإِليََّ  يوُحَى مَا إِلاَّ  أَتَّبِعُ  إِن 
Ich folge nur dem, was mir offenbart wird. (6:50) 

 ْرَبيِّ  مِنْ  إِليََّ  يوُحَى مَا أَتَّبِعُ  إِنمَّاَ قُل 
Sprich: „Ich folge nur dem, was mir von meinem Herrn offenbart wird.“ (7:203) 

 ْلْوَحْيِ  أنُْذِركُُمْ  إِنمَّاَ قُلʪِ 
Sprich: „Ich warne euch allein durch Offenbarung.“ (21:45) 

كُمُ  وَمَاʫَفاَنْـتـَهُوا عَنْهُ  نَـهَاكُمْ  وَمَا فَخُذُوهُ  الرَّسُولُ  آ 
Und was euch der Gesandte überbrachte, so nehmt es an, und was er euch untersagte, dessen enthaltet euch! (59:7) Dies sind klare Belege dafür, dass das, was der Gesandte (s) an Sunna ausgesprochen hat, offenbart wurde. Auch belegen diese Verse klar, dass Allah (t) uns mit expliziter Koranaussage angewiesen hat, das zu be-folgen, was der Gesandte (s) uns anbefahl, und uns des-sen zu enthalten, was er uns untersagte. Der Beweis, dass die Sunna offenbart wurde, ist somit definitiver Natur, weil es durch den absolut authentischen (qaṭʿī aṯ-ṯubūt) und eindeutigen (qaṭʿī ad-dalāla) Korantext fest-steht. 
Der Konsens der Prophetengefährten (iğmāʿ aṣ-ṣaḥāba), der als islamischer Rechtsbeweis gilt, ist ihr Konsens darüber, dass es sich bei einer ergangenen Rechtsent-scheidung tatsächlich um einen islamischen Rechts-spruch handelt. Oder es ist ihr Konsens darüber, dass der Rechtsspruch in einer Angelegenheit so ergangen ist. 



105 

Sind sie also darüber übereingekommen, dass die Ent-scheidung in irgendeiner Angelegenheit einen islami-schen Rechtsspruch verkörpert, so stellt ihre Überein-kunft einen islamischen Rechtsbeweis dar. Beleg dafür sind zwei Dinge: 
Erstens: Allah (t) hat sie im Koran in einer absolut au-thentischen und eindeutigen Aussage gelobt. Der Erha-bene sagt: 

 َِِحْسَانٍ  اتَّـبـَعُوهُمْ  وَالَّذِينَ  وَالأْنَْصَارِ  الْمُهَاجِريِنَ  مِنَ  الأَْوَّلُونَ  وَالسَّابقُِونϵ 
هُمْ  اɍَُّ  رَضِيَ   خَالِدِينَ  الأْنَْـهَارُ  تحَْتـَهَا تجَْرِي جَنَّاتٍ  لهَمُْ  وَأَعَدَّ  عَنْهُ  وَرَضُوا عَنـْ

 الْعَظِيمُ  الْفَوْزُ  ذَلِكَ ۚ◌  أبَدًَا فِيهَا
Die Allerersten, die ersten der Auswanderer und der Unterstützer und jene, die ihnen auf die beste Art ge-folgt sind - mit ihnen ist Allah wohl zufrieden und sie sind wohl zufrieden mit Ihm; und Er hat ihnen Gärten vorbereitet, durch welche Bäche fließen. Darin sollen sie verweilen auf ewig und immerdar. Das ist der ge-waltige Gewinn. (9:100) 
Dieses Lob Allahs für die Auswanderer (al-muhāğirūn), die Unterstützer (al-anṣār) und diejenigen, die ihnen durch Auswanderung und Unterstützung auf die beste Art gefolgt sind, ist ein explizites Lob an die Propheten-gefährten (ṣaḥāba). Denn die in der āya beschriebenen Personen waren die Gefährten des Propheten (s), und die Bedeutung der āya trifft allein auf sie zu. Das Lob ist an sie gemeinsam ergangen. Und wenn Allah Personen gemeinschaftlich lobt, so steht die Wahrhaftigkeit des-sen, was diese Personen gemeinschaftlich beschließen, definitiv fest. 



106 

Zweitens: Von den Gefährten des Propheten haben wir unsere gesamte Glaubensordnung (dīn) übernommen. Sie haben uns übermittelt, dass dieser Koran mit dem ident ist, was auf den Propheten Muḥammad (s) herab-gesandt wurde. Wenn sich ein Fehler in irgendetwas einschleichen könnte, worüber ihr kollektiver Konsens besteht, dann könnte er sich auch in den Koran einge-schlichen haben, d. h. in die Glaubensordnung, die wir ja von ihnen übernommen haben. Und das ist islamrecht-lich ausgeschlossen. Somit gilt: Auch wenn es für sie ra-tional möglich wäre, sich kollektiv auf einen Irrtum zu einigen, da sie Menschen sind, so ist es islamrechtlich ausgeschlossen. Denn wäre dies für sie möglich, dann könnte sich auch ein Fehler in die Glaubensordnung (dīn) eingeschlichen haben, d. h. in den Umstand, dass dieser Koran mit dem ident ist, was auf unseren Propheten Muḥammad (s) herabgesandt wurde. Dies ist aber islam-rechtlich ausgeschlossen. Folglich ist es unmöglich für sie, sich kollektiv auf einen Fehler zu einigen. Und das ist ein definitiver Beleg dafür, dass der Konsens der Prophe-tengefährten einen islamrechtlichen Beweis darstellt. Auch sagt der Erhabene: 
لْنَا نَحْنُ  إِنَّا  لَحَافظُِونَ  لَهُ  وَإِنَّا الذِكّْرَ  نَزَّ

Wahrlich, Wir haben die Ermahnung herabgesandt, und wahrlich, Wir werden sie bewahren. (15:9) Allah hat also versprochen, den Koran zu bewahren. Somit haben diejenigen, die uns den Koran übermittelt haben, ihn ebenfalls bewahrt. Und dies ist ein Beleg für die Richtig-keit ihres Konsenses in der Sammlung und Übermittlung des Korans. Folglich ist es auch ein Beleg für die Richtig-keit ihres Konsenses an sich. Denn wäre bei ihrem Kon-



107 

sens ein Fehler möglich, dann bestünde auch die Feh-lermöglichkeit bei der Übermittlung des Korans und da-mit auch die Möglichkeit, dass er nicht bewahrt wurde. Nachdem mit dem o. a. Vers der Beleg erging, dass eine Nichtbewahrung des Koran ausgeschlossen ist, ist damit gleichzeitig auch die Möglichkeit der Fehlerhaftigkeit ihres Konsenses bei der Sammlung, Bewahrung und Übermittlung des Koran ausgeschlossen worden. Auf-grund dessen stellt ihr Konsens einen definitiven Beweis dar. 
Hier ist es jedoch wichtig, klar zu verstehen, dass der Konsens der Prophetengefährten bei der Einstufung ei-nes Rechtsurteils in einer Angelegenheit als islamischer Rechtsspruch im Grunde einen Rechtsbeweis offenlegt. Mit anderen Worten existiert ein Rechtsbeweis in Form einer Aussage, einer Handlung oder einer Billigung sei-tens des Gesandten Allahs (s). Sie haben uns den Rechts-spruch ohne den Rechtsbeweis übermittelt. Ihre Über-mittlung des Rechtsspruches legt jedoch offen, dass es für diesen Rechtsspruch einen Rechtsbeweis gibt. So bedeutet ihr Konsens nicht, dass ihre persönlichen Mei-nungen in dieser Angelegenheit übereinstimmen. Denn ihre Meinungen sind keine Offenbarung, und jeder Ein-zelne von ihnen ist nicht vor Fehlern gefeit. Somit stellt seine Meinung keinen Rechtsbeleg dar. Und ihre ge-meinsame Einigung auf eine Meinung ist ebenso kein Rechtsbeleg. Denn der Rechtsbeleg muss aus der Offen-barung stammen, damit er als solcher anerkannt wird. Die Meinungen der Prophetengefährten sind jedoch nicht offenbart, somit können sie nicht als Rechtsbeleg gelten. Weder ihre Meinungen zu Fragen, in denen sie 



108 

sich einig waren, noch ihre Meinungen zu Angelegenhei-ten, in denen sie unterschiedliche Auffassungen hatten. Ihr Konsens (iğmāʿ) bedeutet also nicht, dass sie sich auf eine Meinung geeinigt haben. Er bedeutet vielmehr ihre Übereinkunft darüber, dass dieses Rechtsurteil ein isla-mischer Rechtsspruch ist bzw. dass das Urteil in einer Angelegenheit islamrechtlich so zu lauten hat. In diesem Falle handelt es sich nicht um ihre eigene Meinung. Vielmehr ist es ihr Konsens darüber, dass das Urteil dem islamischen Recht entstammt. Aufgrund dessen legt der Konsens der Prophetengefährten (iğmāʿ aṣ-ṣaḥāba) ei-nen Rechtsbeleg offen bzw. deckt ihn auf. 
Was die Rechtsanalogie (al-qiyās) anbelangt, so handelt es sich ebenfalls um einen islamischen Rechtsbeleg. Sprachlich bedeutet qiyās das Abwägen. In der Fachter-minologie der uṣūl-Gelehrten bedeutet er die Übertra-gung von etwas Erkennbarem (Bekanntem) auf etwas anderes Erkennbares (Bekanntes) durch einen verbin-denden Aspekt, um denselben Rechtsspruch für beide zu bestätigen oder zu negieren. So wird der Rechtsspruch in einer bekannten Angelegenheit für eine andere bekann-te Angelegenheit herangezogen, weil sie derselbe Rechtsgrund (ʿilla) verbindet. Es wird also vom Stamm auf den Zweig geschlossen bzw. die Zweigangelegenheit auf ihren (Rechts-)Ursprung zurückgeführt. Die Übertra-gung einer bekannten Angelegenheit auf die andere be-deutet, dass die andere den gleichen Rechtsspruch wie die erste erhält. Und mit der Bestätigung oder Negation desselben Rechtsspruchs ist gemeint, dass durch Rück-führung der Zweigfrage auf ihren Ursprung sich beide Fragen denselben Rechtsspruch teilen. Der Rechtsspruch 



109 

des Ursprungs gilt auch für den Zweig; dieser teilt ihn also mit seinem Ursprung. Der Rechtsspruch im Ur-sprung kann eine Bestätigung (iṯbāt) beinhalten. So be-richtet al-Buḫārī in geschlossener Kette von ibn ʿAbbās, 
 تَحُجَّ  أَنْ  نَذَرَتْ  أُمِّي إِنَّ : فَقَالَتْ   النَّبِيِّ  إِلَى جَاءَتْ  جُهَيْنَةَ  مِنْ  امْرَأَةً  أَنَّ «

ي نَعَمْ،: قَالَ  عَنْهَا؟ أَفَأَحُجُّ  مَاتَتْ، حَتَّى تَحُجَّ  فَلَمْ   Ȝَانَ  لَوْ  أَرَأَيْتِ  عَنْهَا، حُجِّ
كِ  عَلَى  »Ǻِالْوَفَاءِ  أَحȖَُّ  فَاɱ  َُّǗََّ  اقْضُوا قَاضǻَِةً، أَكُنْتِ  دَيْنٌ  أُمِّ

dass eine Frau von Ğuhaina zum Propheten (s) kam und sagte: „Meine Mutter hatte das Gelübde abgegeben, eine Pilgerfahrt zu vollziehen. Sie vollzog sie aber nicht, bis sie starb. Soll ich die Pilgerfahrt für sie verrichten?“ Er antwortete: „Ja, verrichte die Pilgerfahrt für sie! Sieh, wenn deine Mutter eine Schuld hätte, würdest du sie nicht für sie begleichen? Begleicht die Schulden bei Allah, denn Allah hat mehr Anspruch auf das Beglei-chen der Schuld.“ 
Hier zog der Prophet (s) eine Analogie von der Schuld bei Menschen auf die Schuld bei Allah, dass auch bei Ihm eine Begleichung die Schuld tilgt. In diesem Falle wurde der Rechtsspruch bestätigt (iṯbāt), dass nämlich die Schuld durch Begleichung ebenso getilgt wird. Der Rechtsspruch im Ursprung, auf den man sich bezieht, kann auch eine Negation (nafy) beinhalten. So wird von ʿUmar berichtet, dass er den Propheten (s) nach dem Kuss des Fastenden fragte, ob dieser das Fasten verder-be. Der Prophet (s) antwortete: 

وْمَ؟ ǻُفْسِدُ  ذَلِكَ  أَكَانَ  تَمَضْمَضْتَ، لَوْ  أَرَأَيْتَ «  »لاَ : فَقَالَ  الصَّ



110 

„Sieh, wenn du den Mund ausspülst, würde dies das Fasten verderben?“ ʿUmar antwortete: „Nein!“ Al-Ḥākim stufte den Hadith als richtig ein, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu.  Hier zog er (s) eine Analogie vom Kuss auf die Mundspülung, dass das Fasten dadurch nicht gebrochen wird. Der Rechtsspruch beinhaltet also eine Negation, nämlich die Nichtaufhebung des Fastens. Dass die Übertragung des Rechtsspruchs aufgrund eines ver-bindenden Aspekts erfolgt, bedeutet, dass der Rechts-grund (ʿilla) des Ursprungs im Zweig ebenso vorhanden ist. Auf Basis dieses Rechtsgrunds erfolgt die Übertra-gung. Der Rechtsgrund ist also der verbindende Aspekt zwischen dem Ursprung, auf den die Analogie bezogen wird (maqīs ʿalaih), und dem Zweig, für den man den Analogieschluss zieht (maqīs). Beispiel dafür ist folgende Aussage des Gesandten (s), als er nach dem Tauschhan-del von Frisch- mit Dörrdatteln gefragt wurde: 
طَبُ  أَيَنْقُصُ «  »إِذَنْ  فَلاَ،: فَقَالَ  نَعَمْ،: فَقَالُوا يǺَِسَ؟ إِذَا الرُّ

„Nehmen die Frischdatteln ab, wenn sie trocken wer-den?“ Sie antworteten: „Ja!“ Da sagte er: „Dann nicht!“ Abū Yaʿlā tradiert den Hadith in diesem Wortlaut von Saʿd ibn Abī Waqqās in geschlossener Kette. Al-Ḥākim und ibn Ḥibbān stuften ihn als richtig ein. So fragte der Gesandte Allahs (s) nach dem Rechtsgrund (ʿilla), der bei ribā-Gütern besteht, nämlich der Gewichts- bzw. Men-gendifferenz, ob diese beim Tauschhandel von Frisch- mit Dörrdatteln vorhanden sei. Als er erfuhr, dass der Rechtsgrund existiert, bestätigte er für diesen Tausch-handel den Rechtsspruch für Zinsgeschäfte (ribā) und sprach: 



111 

 »إِذَنْ  فَلاَ،«
Dann nicht! D. h. der Tauschhandel von Frischdatteln mit getrockneten Datteln ist nicht erlaubt, weil die Dat-teln beim Dörren Gewicht verlieren. Der Prophet (s) fragte also nach dem verbindenden Aspekt, nämlich dem Rechtsgrund für Zinsgeschäfte. 
Dies ist die islamrechtliche Definition der Rechtsanalo-gie, die den Hadithen des Propheten (s) entnommen worden ist. So wird von ibn ʿAbbās berichtet, der sagte: 

ي إِنَّ  ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: فَقَالَتْ   رَسُولِ  إِلَى امْرَأَةٌ  جَاءَتِ «  وَعَلَيْهَا مَاتَتْ  أُمِّ
كِ  عَلَى Ȝَانَ  لَوْ  أَرَأَيْتِ : قَالَ  عَنْهَا؟ أَفَأَصُومُ  نَذْرٍ، صَوْمُ   أَكَانَ  فَقَضَيْتِهِ  دَيْنٌ  أُمِّ

ȏ كِ  عَنْ  فَصُومِي: قَالَ  نَعَمْ،: قَالَتْ  عَنْهَا؟ ذَلِكِ  يُؤَدِّ  »أُمِّ
Eine Frau kam zum Gesandten (s) und sprach: „O Ge-sandter Allahs. Meine Mutter ist gestorben und hatte noch ein Fasten als Gelübde zu erfüllen. Soll ich für sie fasten?“ Da sprach der Gesandte (s): „Sieh, wenn dei-ner Mutter eine Schuld obläge und du sie für sie begli-chen hättest, wäre sie dann für sie erfüllt?“ Sie antwor-tete: „Gewiss!“ Und der Prophet (s) sagte ihr: „So fass-te für deine Mutter!“ Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Und von ʿAbdullāh ibn az-Zubair wird berichtet, der sagte: 

 أَبِي إِنَّ  فَقَالَ  وَسَلَّمَ  عَلǻَْهِ  ɱَُّ  صَلَّى ɱَِّ  رَسُولِ  إِلَى خَثْعَمٍ  مِنْ  رَجُلٌ  جَاءَ «
سْلاَمُ  أَدْرȜََهُ  حْلِ  رȜُُوبَ  ǻَسْتَطǻِعُ  لاَ  Ȝَبِيرٌ  شَيْخٌ  وَهُوَ  الإِْ  عَلǻَْهِ  مȜَْتُوبٌ  وَالْحَجُّ  الرَّ

 دَيْنٌ  أَبǻِكَ  عَلَى Ȝَانَ  لَوْ  أَرَأَيْتَ  قَالَ  نَعَمْ  قَالَ  وَلَدِهِ  أَكْبَرُ  أَنْتَ  قَالَ  عَنْهُ  أَفَأَحُجُّ 
 »عَنْهُ  فَاحْجُجْ  قَالَ  نَعَمْ  قَالَ  عَنْهُ  يُجْزِئُ  ذَلِكَ  أَكَانَ  عَنْهُ  فَقَضَيْتَهُ 



112 

Ein Mann von Ḫaṯʿam kam zum Gesandten Allahs (s) und sprach: „Meinen Vater hat der Islam erreicht. Er ist ein alter Mann und kann kein Reittier besteigen. Die Pilgerfahrt ist ihm jedoch vorgeschrieben. Soll ich sie für ihn vollziehen?“ Der Prophet (s) fragte: „Bist du sein ältester Sohn?“ Der Mann antwortete: „Ja!“ Da fragte der Gesandte (s): „Sieh, wenn deinem Vater eine Schuld obläge und du sie für ihn begleichst, wäre sie dann für ihn erfüllt?“ Der Mann antwortete: „Gewiss!“ Und der Gesandte (s) sprach: „Dann vollziehe die Pil-gerfahrt für ihn!“ Bei Aḥmad in einer Kette tradiert, die az-Zain als richtig einstufte. Den Hadith brachte ebenso ad-Dāramī in geschlossener Kette heraus. 
In den beiden Hadithen zog der Gesandte (s) hinsichtlich Fasten und Pilgerfahrt eine Analogie von der Schuld bei einem Menschen auf die Schuld bei Allah. In beiden Fäl-len wurde von etwas Erkennbarem auf etwas anderes Erkennbares geschlossen, und zwar durch Bestätigung des verbindenden Aspekts, dass die Schuld bei Allah durch Begleichung gleichermaßen getilgt wird wie die Geldschuld bei einem Menschen. Denn in beiden Fällen handelt es sich um eine zu begleichende Schuld. Der verbindende Aspekt in beiden Angelegenheiten ist also der Umstand, dass es sich um eine Schuld handelt. Dies ist der Rechtsgrund (ʿilla). Und der Rechtsspruch (ḥukm), der für beide Angelegenheiten bestätigt wurde, ist die Tatsache, dass durch Begleichung die Schuld getilgt wird. Das ist die Realität der islamrechtlichen Analogie (qiyās), die aus einem islamrechtlichen Text abgeleitet wurde. Diese Definition ist für sich gesehen ein islamischer Rechtsspruch (ḥukm šarʿī), der übernommen werden 



113 

muss. Sie stellt das vollzugspflichtige Gesetz Allahs für denjenigen dar, der sie abgeleitet hat oder sie nach-ahmt; sei es eine Nachahmung mit Kenntnis des Rechts-belegs (taqlīd ittibāʿ) oder ein gewöhnliche (taqlīd ʿāmmī) mit seiner Unkenntnis. 
Dieser Analogieschluss basiert auf dem Rechtsgrund (ʿilla), also auf dem gemeinsamen Aspekt zwischen der einen erkennbaren Angelegenheit, auf die man die Ana-logie bezieht, und der anderen, für welche die Analogie gezogen wird. Ist der Rechtsgrund vorhanden, d. h., exis-tiert der verbindende Aspekt zwischen dem Zweig, für den man eine Analogie ziehen möchte, und den Ur-sprung, auf den man die Analogie bezieht, dann kann der qiyās stattfinden, ansonsten ist er keinesfalls anzu-wenden. Ist der Rechtsgrund im Offenbarungstext er-wähnt oder wird er analog auf einen im Offenba-rungstext erwähnten Rechtsgrund bezogen, dann ist dies der qiyās, der als islamischer Rechtsbeleg gilt. Denn der Rechtsgrund, auf den sich der Rechtsspruch stützt, ist offenbarungsrechtlich vorhanden. Wenn der Rechts-grund in keinem Offenbarungstext erwähnt wird und nicht analog auf solchen bezogen wird, dann ist der Ana-logieschluss islamrechtlich nicht gültig und darf nicht als Rechtsbeleg herangezogen werden. Denn der Rechts-grund, auf den er sich stützt, ist nicht offenba-rungstextlich erwähnt worden. Somit handelt es sich um keine islamrechtliche Analogie und folglich um keinen islamischen Rechtsbeleg. 
Der Beweis dafür, dass die korrekte Art des qiyās einen Rechtsbeleg darstellt, ist der Offenbarungstext, in dem der Rechtsgrund erwähnt wird oder aus dem er analog 



114 

abgeleitet wurde. Dieser stammt entweder aus dem Koran, der Sunna oder dem Konsens der Prophetenge-fährten. Dass es sich bei diesen dreien um islamische Rechtsbelege handelt, steht mit definitivem Beweis fest. Somit ist der Beweis für den Rechtsgrund definitiver Na-tur. Gleichzeitig ist er auch der Beweis für den qiyās an sich. Denn es ist der Rechtsgrund im Ursprung, also im Rechtsspruch, den der Offenbarungstext erwähnt, der das Urteil im Zweig zu einem Rechtsspruch erhoben hat. 
Auf diesen islamrechtlichen qiyās hat der Gesandte (s) hingewiesen und ihn als islamischen Rechtsbeleg erach-tet. Auch die Prophetengefährten sind so vorgegangen und haben ihn bei der Ableitung von Rechtssprüchen als Rechtsbeleg herangezogen. So wird vom Gesandten Al-lahs (s) berichtet, dass er zu Muʿāḏ und Abū Mūsā al-Ašʿarī sprach, als er sie in den Jemen entsandte: 

ـنَّةِ  وَلاَ  الكِتَابِ  فِي الحȜُْمَ  نَجِدِ  لَمْ  إِنْ : فَقَالاَ  تَقْضǻَِانِ؟ Ǻِمَ «  الأَمْرَ  قِسْنَا السُّ
 »Ǻِهِ  عَمِلْنَا الـحَـȖِّ  إِلَى أَقْرَبَ  Ȝَانَ  فَمَا Ǻِالأَمْرِ،

„Nach was richtet ihr?“ Sie antworteten: „Wenn wir den Rechtsspruch weder im Buche noch in der Sunna finden, ziehen wir von einer Sache auf die andere eine Analogie. Was der Wahrheit näher kommt, dass wen-den wir an.“ Bei al-Āmidī in „al-Iḥkām“ und bei Abū al-Ḥusain in „al-Muʿtamad“ erwähnt. Beide erklärten, den qiyās anwenden zu wollen und der Prophet (s) billigte es ihnen zu. Dies beweist, dass der qiyās ein islamischer Rechtsbeleg ist. Und von ibn ʿAbbās wird berichtet, 



115 

 تَحُجَّ  أَنْ  نَذَرَتْ  أُمِّي إِنَّ : فَقَالَتْ   النَّبِيِّ  إِلَى جَاءَتْ  ةَ جُهَيْنَ  مِنْ  امْرَأَةً  أَنَّ «
ي نَعَمْ،: قَالَ  عَنْهَا؟ أَفَأَحُجُّ  مَاتَتْ، حَتَّى تَحُجَّ  فَلَمْ   Ȝَانَ  لَوْ  أَرَأَيْتِ  عَنْهَا، حُجِّ

كِ  عَلَى  »Ǻِالْوَفَاءِ  أَحȖَُّ  فَاɱ  َُّǗََّ  اقْضُوا قَاضǻَِةً، أَكُنْتِ  دَيْنٌ  أُمِّ
dass eine Frau von Ğuhaina zum Propheten (s) kam und sagte: „Meine Mutter hatte das Gelübde abgegeben, eine Pilgerfahrt zu vollziehen. Sie vollzog sie aber nicht, bis sie starb. Soll ich die Pilgerfahrt für sie durchfüh-ren?“ Er antwortete: „Ja, führe die Pilgerfahrt für sie durch! Sieh, wenn deine Mutter eine Schuld hätte, würdest du sie nicht für sie begleichen? Begleicht die Schulden bei Allah, denn Allah hat mehr Anspruch auf das Begleichen der Schuld.“ Bei al-Buḫārī in geschlosse-ner Kette tradiert. In diesem Hadith belehrte der Ge-sandte Allahs (s) die Frau. Bezüglich der Pflicht zur Be-gleichung von Schulden Angehöriger und ihrer erfolgrei-chen Tilgung zog er von der Schuld, die man bei Men-schen hat, eine Analogie auf die Schuld bei Allah. Und genau das ist der qiyās. Auch wird von ʿUmar berichtet, dass er den Propheten (s) nach dem Kuss des Fastenden fragte, ob dieser das Fasten verderbe, und der Prophet (s) sprach: 

وْمَ؟ ǻُفْسِدُ  ذَلِكَ  أَكَانَ  تَمَضْمَضْتَ، لَوْ  أَرَأَيْتَ  «  »لاَ : فَقَالَ  الصَّ
„Sieh, wenn du den Mund ausspülst, würde dies das Fasten verderben?“ ʿUmar antwortete: „Nein!“ Al-Ḥākim stufte den Hadith als richtig ein, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu.  Hier verneint der Prophet (s) den Rechtsspruch, dass der Kuss des Fastenden das Fasten verdirbt, und zwar in Analogie zur Mundspülung, die ja ebenso das Fasten nicht verdirbt, weil in beiden Fällen 



116 

nichts geschluckt wird. Der Rechtsspruch wurde also durch qiyās erläutert. In diesen drei Texten wurde der Rechtsspruch nicht nur begründet, wie es in vielen Tex-ten der Fall ist und für sich gesehen den qiyās bereits belegt, vielmehr wurde der qiyās hier explizit gebilligt, er wurde gelehrt und der Rechtsspruch durch ihn erläutert. Dies ist ein klarer Beweis dafür, dass der qiyās ein islami-scher Rechtsbeleg ist. 
Das betraf die Aussagen des Gesandten Allahs (s) zur Rechtmäßigkeit des qiyās. Was die Prophetengefährten anlangt, so wird von ihnen überliefert, dass sie den qiyās als Rechtsbeleg in zahlreichen Rechtsfragen herangezo-gen haben. Dazu zählt der folgende Bericht, den Saʿīd ibn Manṣūr in seinem Werk „as-Sunan“ in geschlossener Kette von al-Qāsim ibn Muḥammad tradiert: Ein Mann verstarb und hinterließ seine beiden Großmütter väterli-cher- und mütterlicherseits. Sie gingen zu Abū Bakr. Die-ser teilte der Großmutter mütterlicherseits ein Sechstel der Erbschaft zu. Der Großmutter väterlicherseits gab er nichts. Da sprach ein Mann der anṣār zu ihm: „Du hast eine Frau erben lassen, von der er (der Tote), wenn sie gestorben wäre, nichts geerbt hätte. Und du hast eine Frau vom Erbe ausgeschlossen, von der er, wenn sie ge-storben wäre, alles geerbt hätte.“ Daraufhin ließ Abū Bakr sie beide am Sechstel teilhaben. 
Diesen Hadith erwähnt auch al-Ġazālī in „al-Mustaṣfā“ und al-Āmidī in „al-Iḥkām“. So zogen sie eine Analogie vom umgekehrten Fall, d. h. der Erbschaft des Toten, wenn er am Leben wäre, vom Lebenden, wenn dieser gestorben wäre, auf den vorliegenden Fall der Erbschaft des Lebenden vom Toten. Der verbindende Aspekt ist 



117 

die Tatsache, dass die Verwandtschaft in beiden Fällen dieselbe ist. Als Abū Bakr die bestehende Analogie er-kannte, fügte er sich ihr, wandte sie an und nahm von seiner Meinung Abstand. Auch wird von ʿUmar berichtet, dass er an Abū Mūsā al-Ašʿarī schrieb: Erkenne Ähnliches und Gleichartiges; dann ziehe Analogien zwischen den Angelegenheiten nach deinem Ermessen. Aš-Šīrāzī er-wähnte den Bericht in „Ṭabaqāt al-ʿulamāʾ“. Ebenso tra-dierte ihn al-Baihaqī in „Adab al-Qāḍī“ im Kapitel „al-Maʿrifa“. ʿUmar war der Führer der Gläubigen und Abū Mūsā sein Richter bei diesem Ereignis. 
Zum qiyās der Prophetengefährten zählt ebenso der Bericht von ʿUmar, der darüber unterrichtet wurde, dass Samura von den jüdischen Händlern Wein als Zollzehntel annahm. Er ließ den Wein zu Essig gären und verkaufte ihn. ʿUmar sprach: Verwünscht sei Samura! Weiß er denn nicht, dass der Gesandte Allahs (s) sagte: 

حومُ  عليهِمُ  حُرِّمَتْ  اليهودَ، ɱَُّ  لَعَنَ «  »ثَمَنَها وأَكَلُوا وǺاعوها فَجَمَلُوها الشُّ
Möge Allah die Juden verfluchen! Das Tierfett war für sie verboten, da haben sie es geschmolzen, verkauft und den Erlös verzehrt. Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Hier zog ʿUmar eine Analogie vom TierfeƩ auf den Wein, dass nämlich das Verbot einer Sache auch das Verbot ihres Verkaufserlöses bedeutet. Auch zählt dazu der Bericht, dass ʿUmar Zweifel haƩe, die Todes-strafe nach dem Talionsprinzip im Falle eines Mordes zu verhängen, an dem sich sieben Personen beteiligt hatten. Da sprach ʿAlī zu ihm: „O Führer der Gläubigen! Sieh, wenn sich mehrere Personen an einem Diebstahl beteili-gen, würdest du ihnen dann die Hand abschlagen?“ Er 



118 

antwortete: „Ja!“ Da sagte ʿAlī: „Und hier ebenso.“ Bei ʿAbd ar-Razzāq im „al-Muṣannaf“ erwähnt. Hier wurde vom Diebstahl eine Analogie auf den Mord gezogen. 
Somit beweisen die Sunna und der Konsens der Prophe-tengefährten, dass die Rechtsanalogie (qiyās) einen is-lamischen Rechtsbeleg darstellt. Was vom Gesandten Allahs (s) berichtet wird, ist Sunna, und was die Berichte der Prophetengefährten anbelangt, so gelten sie als still-schweigender Konsens (iğmāʿ sukūtī). Denn sie vollzogen diese Handlungen vor den Augen und Ohren aller Pro-phetengefährten, wobei sie niemand von ihnen dafür anprangerte, also ist diesbezüglich ihr Konsens ergan-gen. Jedoch handelt es sich bei den Tradierungen aus der Sunna und dem Konsens der Prophetengefährten um Einzelberichte (ḫabar āḥād). Es sind also präsumtive Belege (adilla ẓannīya). Der definitive Beweis dafür, dass die Rechtsanalogie (al-qiyās) einen Rechtsbeleg verkör-pert, ist hingegen - wie bereits ausgeführt - die Tatsache, dass ihr Rechtsgrund (ʿilla) im Offenbarungstext, also im Koran, der Sunna oder im Konsens der Prophetengefähr-ten, enthalten ist. Diese drei stehen mit definitivem Be-weis als Rechtsbelege fest. Folglich sind sie auch der Rechtsbeleg für die Gültigkeit des qiyās, da ja sein Rechtsgrund durch sie belegt wird. 
Für diese vier Rechtsbelege: den Koran, die Sunna, den Konsens der Prophetengefährten und den qiyās, steht mit definitivem Beweis fest, dass sie von Allah offenbart worden sind. Für darüber hinaus gehende Rechtsbelege existiert kein definitiver Beweis, dass sie aus der Offen-barung Allahs stammen. Aus den dazu angeführten Be-weisen kann nicht einmal festgestellt werden, dass es 



119 

sich überhaupt um islamische Rechtsbelege handelt. Dass für diese kein definitiver Beweis existiert, ist offen-sichtlich, denn diejenigen, die sie als Beweise heranzie-hen, behaupten nicht, dass der Beweis für ihren islami-schen Belegscharakter definitiver Natur sei. Und dass ihr islamischer Belegscharakter nicht einmal festgestellt werden kann, ergibt sich klar aus der Tatsache, dass die Beweise, die sie anführen - in ihrer Eigenschaft als isla-mische Rechtsbelege -, auf das Thema, das sie damit belegen wollen, gar nicht zutreffen. Mit anderen Worten ist die Falschheit ihrer Beweisführung offensichtlich, als sie versuchten, diese Beweise dafür heranzuziehen, dass es sich bei iğmāʿ al-muslimīn (Konsens der Muslime), al-maṣāliḥ al-mursala (ungeschützten Interessen), al-istiḥsān (Gutdünken) und Ähnlichem um islamische Rechtsbelege handelt. 
Diejenigen, die behaupten, dass der Konsens der Musli-me ein islamischer Rechtsbeleg sei, ziehen folgende Aus-sage des Propheten (s) als Beweis heran: 

 »ضَلاَلَةٍ  عَلَى أُمَّتِي تَجْتَمِعُ  لاَ  «
Meine Umma einigt sich auf keine Irrleitung. Ibn Ḥağar sagte dazu: Ein bekannter Hadith, der über viele Wege berichtet wurde, von denen aber keiner frei von Vorbe-halten ist. Abgesehen davon ist dies jedoch kein Beweis für ihre Behauptung. Denn mit Irrleitung ist hier der Ab-fall vom Islam gemeint, nicht der Fehler. In dieser Be-deutung ist auch folgender Hadith ergangen: 

 عَلَى ɱَِّ  يَدَ  فَإِنَّ  Ǻِالْجَمَاعَةِ، فَعَلȜُǻَْمْ  ضَلاَلَةٍ، عَلَى أُمَّتِى تَجْتَمِعَ  لَنْ «
 »الْجَمَاعَةِ 



120 

Meine Umma wird sich auf keine Irrleitung einigen. Haltet an der Gemeinschaft fest, denn die Hand Allahs liegt schützend über der Gemeinschaft. Bei aṭ-Ṭabarānī von ibn ʿUmar in einem isnād tradiert, dessen Tradenten vertrauenswürdig sind. Die Aussage des Hadithes ist richtig, denn die islamische Umma würde niemals ge-schlossen aus dem Islam austreten. Jedoch kann sie ge-schlossen einen Fehler begehen. Einfachster Beweis da-für ist die Tatsache, dass die Umma über eine lange Zeit hinweg die Arbeit zur Aufstellung eines Kalifen geschlos-sen unterlassen hat. Sie hat sich also geschlossen auf einen Fehler geeinigt. 
Diejenigen, die behaupten, dass die Herbeiführung von Interessen und das Abwenden von Schäden einen Rechtsgrund für die islamischen Rechtssprüche darstel-len, und dies für Analogieschlüsse heranziehen, belegen ihre Behauptung mit folgender Aussage Allahs: 

لِلْعَالَمِينَ  رَحمْةًَ  إِلاَّ  أَرْسَلْنَاكَ  وَمَا 
Und Wir haben dich nur als Barmherzigkeit an die Wel-tenbewohner entsandt. (21:107) So habe Allah die Barmherzigkeit zu einem Rechtsgrund für die islamische Scharia erhoben. Es könne sich aber nur dann um eine Barmherzigkeit handeln, wenn Interessen herbeigeführt und Schäden abgewendet werden. Folglich sei dies der Rechtsgrund für die Gesetze des islamischen Rechts. Diese Beweisführung ist von zwei Aspekten her falsch: 
Erstens: Thema der āya ist die Entsendung des Prophe-ten Muḥammad (s), d. h., das Thema ist seine Gesandt-schaft und nicht die islamischen Rechtssprüche. Auch wenn man annehmen würde, dass seine Botschaft, d. h., 



121 

seine Gesetzgebung, gemeint ist, so wäre das Thema die gesamte islamische Scharia, also die Glaubensüberzeu-gungen und die Gesetze in ihrer Gesamtheit, nicht die einzelnen Gesetze für sich betrachtet. 
Zweitens: Die Aussage, dass der Prophet (s) als Barmher-zigkeit an die Weltenbewohner entsandt wurde, legt die Weisheit hinter seiner Entsendung dar. Mit anderen Worten ist es das Ergebnis, das aus der Entsendung folgt. Dies entspricht der Aussage des Erhabenen 

نْسَ  الجِْنَّ  خَلَقْتُ  وَمَا  ليِـَعْبُدُونِ  إِلاَّ  وَالإِْ
Und Ich erschuf die ğinn und die Menschen nur, um Mir zu dienen. (51:56) D. h., das Resultat, das sich aus ihrer Schöpfung ergeben sollte, ist ihr Dienst an Allah. Es ist also die Weisheit hinter ihrer Schöpfung und nicht die Begründung dafür. In gleicher Weise verhält es sich mit der Aussage Allahs 

لهَمُْ  مَنَافِعَ  ليَِشْهَدُوا 
Auf dass sie allerlei Nutzen für sich erfahren. (22:28) Hier ist die Weisheit hinter der Pilgerfahrt bzw. das Re-sultat gemeint, das sich aus der Pilgerfahrt ergeben kann. Gleiches gilt für die Aussage 

 َّهَى الصَّلاَةَ  إِن  وَالْمُنْكَرِ  الْفَحْشَاءِ  عَنِ  تَـنـْ
Wahrlich, das Gebet hält vom Abscheulichen und vom Verwerflichen ab. (29:45) D. h., die Weisheit des Gebets bzw. das Resultat, das sich aus dem Gebet ergeben kann. Derart sind diese Aussagen zu verstehen. Der Vers ist also nicht als Begründung ergangen. Der Rechtsgrund ist nämlich der Zweck, für den der Rechtsspruch eigent-



122 

lich erlassen wurde, d. h. für den er gesetzlich gilt. Damit ein Rechtsgrund aus dem Text verstanden wird, muss er eine Beschreibung, d. h., ein Merkmal (waṣf) enthalten, und dieses Merkmal muss die Kausalität - d. h. die ge-setzliche Ursache - zu verstehen geben. Mit anderen Worten muss zu erkennen sein, dass die Gesetzgebung deswegen erfolgt ist. Erst dann ist die Kausalität unab-dingbar und fortwährend gegeben. Denn die Ursache zieht unweigerlich die Folge nach sich. Ist also der Rechtsgrund vorhanden, dann folgt daraus unabdingbar sein Resultat. Obwohl die Aussage des Erhabenen 
 ًللِْعَالَمِينَ  رَحمَْة 

als Barmherzigkeit für die Weltenbewohner. (21:107) und die anderen o. a. Verse eine Beschreibung beinhal-ten sowie Präpositionen mit kausaler Bedeutung, so er-geben sie im Kontext jedoch keinen kausalen Zusam-menhang, da sich der erwähnte Zweck nicht einstellen muss und die Gesetzgebung nicht deswegen erlassen wurde (d. h. die Rechtsprechung nicht deswegen gesetz-lich gilt). So kann das islamische Recht für jene, die da-ran glauben und nach ihm handeln, eine Barmherzigkeit sein, wie es bei den ersten Muslimen der Fall war. Für diejenigen aber, die es ablehnen, wie z. B. die Ungläubi-gen, ist es ein Unheil. So war die Entsendung des Pro-pheten (s) zweifellos ein Unheil für die Ungläubigen, die ja auch zu den Weltenbewohnern gehören. Darüber hin-aus ist die islamische Botschaft heute vorhanden. Denn die Entsendung ist tatsächlich erfolgt. Trotzdem leben selbst die Muslime, die an die Botschaft glauben, sie aber nicht anwenden, in einem erbärmlichen Zustand. 



123 

Folglich stellt die bloße Entsendung, also das bloße Vor-handensein der Scharia, keine Barmherzigkeit dar. Somit ist die Herbeiführung von Interessen und das Abwenden von Schäden kein islamischer Rechtsgrund und darf nicht als Grundlage für den qiyās herangezogen werden. 
Was jene anlangt, die behaupten, dass der Verstand zu den Rechtsbelegen zählt, so ist dem zu erwidern, dass es hier um islamische Rechtssprüche geht, d. h. um das, was mit präsumtiver Annahme als Gesetz Allahs gilt. Und dieses kann nur aus der Offenbarung stammen. Das Ur-teil des Verstandes ist jedoch keine Offenbarung. Des-halb existiert weder ein definitiver noch ein präsumtiver Beweis dafür, dass der Verstand ein Rechtsbeleg für die islamischen Rechtssprüche wäre. Folglich kann er keines-falls als Rechtsbeleg gelten. 
Was nun diejenigen betrifft, die behaupten, dass der Rechtsweg eines Gefährten des Propheten (maḏhab aṣ-ṣaḥābī) zu den islamischen Rechtsbelegen zählt, so ha-ben sie die beiden Beweise für die Gültigkeit des Kon-sens der Prophetengefährten als Beleg für den einzelnen Gefährten herangezogen. Das Lob Allahs für sie alle sei ein Lob für jeden einzelnen von ihnen. Und wenn sich in ihre gemeinschaftliche Übermittlung kein Fehler ein-schleichen kann, dann könne er sich auch nicht in die Übermittlung eines Einzelnen von ihnen einschleichen. Auch habe der Gesandte Allahs (s) gesagt: 

 »اهْـتَدَيْـتُمْ  اقْـتَدَيْـتُمُ  Ǻِأَيِّهُمُ  Ȝَالنُّجُومِ، أَصْحَابِي «
Meine Gefährten sind wie die Sterne; wem immer ihr folgt, so seid ihr rechtgeleitet. Bei Razīn in geschlosse-ner Kette tradiert. Das untermauere, dass der Rechts-



124 

weg eines Prophetengefährten ein Rechtsbeleg sei. Die-se Beweisführung ist falsch. Denn die Würdigung des Gesandten (s) für seine Gefährten ist nicht allein der Beweis dafür, dass der Konsens der Prophetengefährten einen Rechtsbeleg darstellt. 
Auch ist die Übermittlung des Korans durch die Gefähr-ten für sich allein gesehen nicht der Beweis für den Be-legscharakter ihres Konsenses. Beweis ist vielmehr das an sie ergangene Lob und ihr Konsens darüber, dass ein bestimmtes Rechtsurteil einen islamischen Rechtsspruch verkörpert. Der Beweis sind also zwei Aspekte gemein-sam: Das Lob und der Konsens. Und dies ist bei einem Gefährten alleine nicht vorhanden. So können das Lob und die Übermittlung des Korans nicht als Beweis dafür herangezogen werden, dass die Aussagen desjenigen, der den Koran übermittelt hat und von Allah gelobt wurde, ein islamischer Rechtsbeleg sei. Denn so wie Al-lah die Prophetengefährten gelobt hat, hat Er auch jene gelobt, die ihnen gefolgt sind. Ebenso macht die alleinige Übermittlung des Korans, auch von jemandem, den Al-lah gelobt hat, dessen Aussagen nicht zu einem islami-schen Rechtsbeleg. Somit ist ihre Beweisführung hinfäl-lig. 
Die Hinfälligkeit ihrer Beweisführung ist auch dadurch belegt, dass die Übermittlungen eines einzelnen Prophe-tengefährten und seine Hadith-Berichte nicht absolut authentisch, sondern präsumtiver Natur sind. Deswegen wird die Aussage Der Ehemann und die Ehefrau, wenn sie Unzucht begehen, dann steinigt sie endgültig. nicht als Koran erachtet, obwohl sie von einem Gefährten des Propheten übermittelt wurde, da der Konsens der Pro-



125 

phetengefährten darüber nicht ergangen ist. Auch gel-ten die von den Gefährten als Einzelberichte (ḫabar āḥād) tradierten Hadithe nicht als definitiv (qaṭʿī), son-dern als präsumtiv (ẓannī). Dies im Unterschied zu ihrem Konsens. So gilt das als Koran, worüber ihr Konsens be-steht, dass es zum Koran zählt, und hat definitiven Cha-rakter (qaṭʿī). Und worüber ihr Konsens ergangen ist, dass es zum Hadith zählt und kollektiv-kontinuierlich (tawātur) von ihnen tradiert wurde, gilt ebenso als defi-nitiver Rechtsbeleg. 
Daher existiert ein großer Unterschied zwischen dem, worüber der Konsens der Gefährten ergangen ist - so steht außer Frage, dass es definitiver Natur ist, wer es negiert, wird zum Ungläubigen -, und dem, was der ein-zelne Gefährte berichtet. Letzteres ist präsumtiver Na-tur, wer es negiert, wird dadurch nicht ungläubig. Auf-grund dessen stellt der Konsens der Prophetengefährten einen islamischen Rechtsbeleg dar. Der Rechtsweg des einzelnen Gefährten hingegen zählt nicht zu den Rechts-belegen im Islam. Darüber hinaus ist der Irrtum bei ei-nem einzelnen Prophetengefährten möglich. Er ist nicht unfehlbar. Dies im Unterschied zum Konsens der Pro-phetengefährten. Bei ihrem Konsens ist ein Irrtum aus-geschlossen. Zudem waren die Gefährten in vielen Rechtsfragen unterschiedlicher Meinung. Jeder von ihnen schlug einen anderen Rechtsweg ein. Würde man den Rechtsweg eines einzelnen Gefährten zu einem is-lamischen Rechtsbeleg erheben, wären die Belege Allahs widersprüchlich und voneinander abweichend. Demzu-folge kann der Rechtsweg des einzelnen Gefährten nicht als Rechtsbeleg erachtet werden. 



126 

Diejenigen, die behaupten, dass die vorislamische offen-barungsrechtliche Gesetzgebung auch für uns Rechtspre-chung ist, ziehen folgende Aussagen Allahs als Rechtsbe-leg heran: 
 َّʭِنَا إ نَا كَمَا إِليَْكَ  أَوْحَيـْ  نوُحٍ  إِلىَ  أَوْحَيـْ

Wahrlich, Wir haben dir offenbart, wie Wir Noah und den Propheten nach ihm offenbart haben. (4:163) 
 ََينِ  مِنَ  لَكُمْ  شَرع  نوُحًا بهِِ  وَصَّى مَا الدِّ

Von der Glaubensordnung hat Er euch vorgeschrieben, was Er Noah ans Herz legte. (42:13) 
 َُّنَا ثم  حَنِيفًا إِبْـرَاهِيمَ  مِلَّةَ  اتَّبِعْ  أَنِ  إِليَْكَ  أَوْحَيـْ

Sodann offenbarten Wir dir: Folge dem Glaubensbe-kenntnis (milla) Abrahams, des Rechtgläubigen. (16:123) 
Diese Verse würden belegen, dass wir von der Recht-sprechung der früheren Propheten angesprochen sind. Auch gelte für den Gesandten Muḥammad (s) grundsätz-lich, dass er entsandt wurde, um von Allah (t) zu verkün-den, was einzuhalten ist. Demzufolge sei jeder Buchsta-be im Koran, jede Handlung, die der Prophet (s) vollzog, jede Aussage die er tätigte, und jede Billigung, die von ihm ausging, einzuhalten. Es sei denn, es existiere ein Beleg, dass die Angelegenheit spezifisch für ihn oder für andere gilt. Somit seien wir mit allem, was im Koran o-der im Hadith erwähnt wird, angesprochen worden, au-ßer es sei ein Textbeleg vorhanden, der die Angelegen-heit spezifisch auf die Völker der früheren Offenbarun-gen einschränkt oder sie abrogiert (nasḫ). Ist ein solcher 



127 

Textbeleg nicht vorhanden, so seien wir davon ange-sprochen worden. Denn Allah habe diese Dinge nicht grundlos im Koran erwähnt, folglich müssen wir damit angesprochen sein. 
Diese Beweisführung ist falsch. Was die Verse anbelangt, so ist mit dem ersten gemeint, dass dem Propheten Muḥammad (s) in gleicher Weise offenbart wurde wie den anderen Propheten. Der zweite Vers bedeutet, dass Allah (t) den Glauben an die grundsätzliche Einheit Got-tes (aṣl at-tauḥīd - Monotheismus) vorgeschrieben hat, was Er auch Noah bereits ans Herz gelegt hatte. Mit dem dritten Vers ist gemeint, dass der Prophet (s) dem Glau-ben an die Einheit Gottes folgen soll, denn milla bedeu-tet im Arabischen die grundsätzliche Befolgung des Mo-notheismus. Gleiches gilt für sämtliche Verse ähnlicher Art wie z. B. die Aussage des Erhabenen: 

 ُاقـْتَدِهْ  فبَِهُدَاهُم 
So folge ihrer Rechtleitung! (6:90) und andere. Was die Aussage des Erhabenen anlangt 

 َّʭِزَلْنَا إ  النَّبِيُّونَ  đِاَ يحَْكُمُ ۚ◌  وَنوُرٌ  هُدًى فِيهَا التـَّوْراَةَ  أَنْـ
Wahrlich, Wir haben die Thora herabgesandt, in ihr ist Rechtleitung und Licht. Die Propheten haben danach gerichtet. (5:44) Allah meint hier die Propheten der Isra-eliten, nicht Muḥammad (s). Denn die Muslime haben nur einen Propheten. Auch hat Abū Huraira vom Ge-sandten Allahs (s) berichtet, der sprach: 

هَاتُهُمْ  عَلاَّتٍ، مِنْ  إِخْوَةٌ  الأَنْبǻَِاءُ «  »وَاحِدٌ  وَدِينُهُمْ  شَتَّى، وَأُمَّ



128 

Die Propheten sind Geschwister väterlicherseits; sie haben verschiedene Mütter, und ihr Glaube ist einer. Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Ihr Glaube ist einer bedeutet, der Glaube an die Einheit Gottes, in dem sie alle grundsätzlich übereinstimmen. Es bedeutet nicht, dass die Glaubensordnung, mit der sie entsandt wurden, bei allen dieselbe sei. Beleg dafür ist die Aussa-ge Allahs 
 ٍّهَاجًا شِرْعَةً  مِنْكُمْ  جَعَلْنَا لِكُل  وَمِنـْ

Für jeden von euch haben Wir einen Gesetzesweg und einen Handlungsplan bestimmt. (5:48) Daraus wird er-sichtlich, dass diese Belege als Beweisführung nicht ge-eignet sind. Ihre Heranziehung als Beweis dafür, dass die vorislamisch offenbarte Rechtssprechung auch für uns Gesetzgebung sei, ist falsch. Zudem existieren Belege, die die Befolgung der an frühere Völker offenbarten Ge-setzgebung durchgängig untersagen, sei diese im Koran oder im Hadith erwähnt. Der Erhabene sagt: 
 ْتَغِ  وَمَن رَ  يَـبـْ سْلاَمِ  غَيـْ  مِنْهُ  يُـقْبَلَ  فَـلَنْ  دِينًا الإِْ

Und wer eine andere Glaubensordnung anstrebt als den Islam, so wird es nicht von ihm angenommen. (3:85) Auch sagt Er: 
 َّينَ  إِن سْلاَمُ  اɍَِّ  عِنْدَ  الدِّ  الإِْ

Wahrlich, die Glaubensordnung bei Allah ist der Islam! (3:19) Dies ist ein Textbeleg dafür, dass jede Glaubens-ordnung außer dem Islam überhaupt von niemandem angenommen wird. Wie kann dann von den Muslimen 



129 

verlangt werden, sie zu befolgen? Auch sagt der Erhabe-ne: 
زَلْنَا قاً ʪِلحْقَِّ  الْكِتَابَ  إِليَْكَ  وَأَنْـ  وَمُهَيْمِنًا الْكِتَابِ  مِنَ  يدََيْهِ  بَـينَْ  لِمَا مُصَدِّ

 عَلَيْهِ 
Und Wir haben zu dir das Buch mit der Wahrheit her-abgesandt, bestätigend, was von der Schrift vor ihm war und darüber herrschend (muhaiminan ʿalaihi). (5:48) Mit der Herrschaft des Korans über die früheren Bücher (haimana - muhaiminan ʿalaihi) ist nicht der Glaube an sie gemeint. So sagt der Erhabene in dersel-ben āya: 

ًقا  مُصَدِّ
bestätigend. Muhaiminan bedeutet vielmehr, dass der Koran sie abrogiert. Auch ist der Konsens der Prophe-tengefährten darüber ergangen, dass das islamische Recht alle früheren Gesetzgebungen abrogiert hat. Dar-über hinaus sagt der Erhabene: 

 ْتُمْ  أَم  مِنْ  تَـعْبُدُونَ  مَا لبَِنِيهِ  قاَلَ  إِذْ  الْمَوْتُ  قُوبَ يَـعْ  حَضَرَ  إِذْ  شُهَدَاءَ  كُنـْ
 وَاحِدًا إِلهَاً وَإِسْحَاقَ  وَإِسمْاَعِيلَ  إِبْـرَاهِيمَ  آʪَئِكَ  وَإِلَهَ  إِلهَكََ  نَـعْبُدُ  قاَلُوا بَـعْدِي
تُمْ  مَا وَلَكُمْ  كَسَبَتْ  مَا لهَاَۖ◌  خَلَتْ  قَدْ  أمَُّةٌ  تلِْكَ  مُسْلِمُونَ  لَهُ  وَنحَْنُ  ۖ◌  كَسَبـْ

 يَـعْمَلُونَ  كَانوُا عَمَّا تُسْألَوُنَ  وَلاَ 
Wart ihr etwa Zeugen, als Jakob im Sterben lag. Als er zu seinen Söhnen sprach: "Wem werdet ihr nach mir dienen?“, sagten sie: "Wir dienen deinem Gott, dem Gott deiner Väter Abraham, Ismael und Isaak, dem Ein-zigen Gott, und Ihm sind wir ergeben.“ Dies ist eine Gemeinschaft, die vergangen ist; ihr wird zuteil, was sie 



130 

erworben hat, und euch wird zuteil, was ihr erworben habt. Und ihr werdet nicht danach befragt, was sie ge-tan haben. (2:133-134) In diesem Vers teilt Er (t) uns mit, dass wir nicht danach befragt werden, was die früheren Propheten getan haben. Wenn wir nun nach ihren Handlungen nicht befragt werden, können wir auch nicht nach ihrer Gesetzgebung befragt werden, denn die Verkündung ihrer Gesetzgebung und das Han-deln danach zählt alles zu ihren Taten. Wonach wir nicht befragt werden, wird von uns auch nicht verlangt und ist für uns nicht bindend. Des Weiteren wird von Ğabir be-richtet, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 
ةً  قَوْمِهِ  إِلَى يǺُْعَثُ  نَبِيٍّ  Ȝُلُّ  Ȝَانَ : قَبْلِي أَحَدٌ  ǻُعْطَهُنَّ  لَمْ  خَمْسًا أُعْطِيتُ «  خَاصَّ

 »وَأَسْوَدَ  أَحْمَرَ  Ȝُلِّ  إِلَى وǺَُعِثْتُ 
Mir sind fünf Dinge gegeben worden, die niemandem vor mir gegeben wurden: Jeder Prophet wurde allein zu seinem Volk entsandt; ich aber bin an alle mit roter und dunkler Hautfarbe entsandt worden. Bei Muslim in ge-schlossener Kette tradiert. Und von Abū Huraira wird berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) sagte: 

لْتُ «  »Ǻِسِتٍّ  الأَنْبǻَِاءِ  عَلَى فُضِّ
Den Propheten gegenüber bin ich mit sechs Dingen bevorzugt worden... Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Er zählte sie auf und erwähnte darunter: 

 »Ȝَافَّةً  الْخَلȖِْ  إِلَى وَأُرْسِلْتُ «
Auch bin ich an die gesamte Menschheit entsandt wor-den. So teilt uns der Gesandte (s) mit, dass jeder Pro-phet vor ihm speziell zu seinem Volk entsandt wurde. 



131 

Folglich ist er zu anderen Völkern nicht entsandt wor-den, und diese sind somit an eine andere Gesetzgebung außer der ihres eigenen Propheten nicht gebunden. Da-mit steht fest, dass keiner der früheren Propheten zu uns entsandt worden ist. Also ist ihre Gesetzgebung kei-ne Gesetzgebung für uns. Untermauert wird dies durch klare Aussagen in den Versen des Korans: 
 َصَالحِاً أَخَاهُمْ  ثمَوُدَ  وَإِلى 

Und zu Ṯamūd ihren Bruder Ṣāliḥ. (11:61) 
 َهُودًا أَخَاهُمْ  عَادٍ  وَإِلى 

Und zu ʿĀd ihren Bruder Hūd. (11:50) 
 َبًا أَخَاهُمْ  مَدْينََ  وَإِلى  شُعَيـْ

Und zu Madyan ihren Bruder Šuʿaib. (11:84) 
Aus all dem wird klar, dass die vorislamische offenba-rungsrechtliche Gesetzgebung für uns keine Gesetzge-bung ist, und zwar aus drei Gründen: 
Erstens: Die Belege, die sie heranziehen, beweisen nur, dass alle Propheten den Monotheismus befolgt haben. Sie beweisen nicht, dass die Gesetzgebung aller Prophe-ten dieselbe sei. 
Zweitens: Die Offenbarungstexte untersagen die Befol-gung jeglichen Rechtssystems außer dem des Islam. 
Drittens: Jeder Prophet wurde speziell zu seinem Volk entsandt. Wir gehören aber nicht zu dessen Volke. Er wurde nicht zu uns entsandt, folglich sind wir von seiner Gesetzgebung nicht angesprochen worden und nicht an sie gebunden. 



132 

Aufgrund dessen zählt die vorislamische offenbarungs-rechtliche Gesetzgebung nicht zu den islamischen Rechtsbelegen. Dies galt für ihre Beweisführung anhand der Koranverse. Was den zweiten von ihnen herangezo-genen Beleg anlangt, so sagen sie, dass der Gesandte Muḥammad (s) entsandt wurde, um von Allah (t) zu ver-künden, was (von uns) einzuhalten ist. Das stimmt be-züglich dessen, was er uns von Allah verkündet hat und wir einhalten müssen, nämlich die islamische Scharia. Es stimmt jedoch nicht im Hinblick darauf, was er uns zwar verkündet, aber dessen Einhaltung er uns nicht befohlen hat. Der Gesandte (s) hat uns von Allah (t) einiges über die Völker vor uns berichtet. Jedoch sind diese Berichte als Lehre und Mahnung an uns ergangen und nicht, um deren Gesetzgebung einzuhalten. Er erzählte uns die Geschichten der früheren Propheten, die Ereignisse, die sie erlebt haben, und berichtete uns über die damaligen Völker, ihre Zustände und die Gesetze, die sie befolgten. All das gilt als Lehre und Mahnung an uns, nicht aber, um deren Rechtssysteme einzuhalten. 
Was die Erzählungen und Nachrichten aus der damaligen Zeit anbelangt, so ist deutlich zu erkennen, dass sie als Lehre und Mahnung ergangen sind. Ein Beleg ist hierfür nicht notwendig. Und was die Zustände der damaligen Völker betrifft sowie die Gesetze, die sie befolgten, so sind sie ebenso als Erzählungen erwähnt worden und nicht, um sie einzuhalten. Sie sind in gleicher Weise zu betrachten wie die damit verbundenen Prophetenge-schichten, die die Ereignisse um die damaligen Prophe-ten und und ihre Völker beschreiben. Darüber hinaus widersprechen diese Gesetze im Detail oftmals dem is-



133 

lamischen Recht. Wären wir damit angesprochen, so wären wir mit zwei widersprüchlichen Gesetzgebungen angesprochen worden, was unzulässig ist. So zählt bei-spielsweise zum Gesetz Salomons folgende Aussage des Erhabenen: 
 َرَ  وَتَـفَقَّد بَـنَّهُ  الْغَائبِِينَ  مِنَ  كَانَ  أَمْ  الهْدُْهُدَ  أَرَى لاَ  ليَِ  مَا فَـقَالَ  الطَّيـْ  عَذَاʪً  لأَُعَذِّ

 مُبِينٍ  بِسُلْطاَنٍ  ليََأْتيَِنيِّ  أَوْ  لأََذْبحََنَّهُ  أَوْ  شَدِيدًا
Er musterte die Vögel und sprach: "Wie kommt es, dass ich den Wiedehopf nicht sehe, oder ist er etwa unter den Abwesenden? Ich werde ihn gewiss streng bestra-fen oder ihn schlachten oder aber er kommt mit einer deutlichen Ermächtigung zu mir!“ (27:20-21) Für die Muslime steht jedoch außer Frage, dass Vögel für Schä-den, die sie verursachen, nicht bestraft werden. Die Be-strafung fällt im Grunde von allen Tieren weg. Dafür existiert ein Textbeleg. So sprach der Gesandte Allahs (s): 

 »جǺَُارٌ  جَرْحُهَا الْعَجْمَاءُ  «
Die Verletzung durch entlaufenes Vieh bleibt ungeahn-det (ğubār). Über den Weg Abū Hurairas übereinstim-mend tradiert. Im Sprachlexikon „al-Qāmūs al-muḥīṭ“ heißt es: Ğabār - wie saḥāb ausgesprochen - ist der Vor-platz. Und ğubār - mit „u“ - bedeutet, das, was keine Folgen hat, ungültig ist und ungeahndet bleibt. Die durch Vieh verursachten Verletzungen fallen somit unter keine Gewähr. Gleiches gilt für Vögel. 
Und zur Gesetzgebung Moses zählt die Aussage des Er-habenen: 



134 

عَلَيْهِمْ  حَرَّمْنَا وَالْغنََمِ  الْبـَقَرِ  وَمِنَ ۖ◌  ظفُُرٍ  ذِي كُلَّ  حَرَّمْنَا هَادُوا الَّذِينَ  وَعَلَى 
 بعَِظْمٍ  اخْتَـلَطَ  مَا أَوْ  الحْوََاʮَ  أَوِ  ظهُُورُهمَُا حمَلََتْ  مَا إِلاَّ  شُحُومَهُمَا

Und den Juden haben Wir alles Getier untersagt, das Krallen hat; und von den Rindern und vom Kleinvieh haben Wir ihnen das Fett verboten, ausgenommen das, was sie am Rücken tragen oder in den Eingeweiden oder was mit den Knochen verwachsen ist. (6:146) Im islamischen Recht hingegen ist dies alles den Muslimen durch zahlreiche Textbelege erlaubt worden. Zudem hat Allah den Israeliten durch die Gesetzgebung Muḥamm-ads das erlaubt, was Er (t) ihnen zuvor verboten hatte. So sagt Er: 
 ْلهَمُْ  حِلٌّ  وَطَعَامُكُم 

Und eure Speise ist ihnen erlaubt. (5:5) Das Tierfett ge-hört zu unserer Speise und ist ihnen somit erlaubt wor-den. 
Zur Gesetzgebung der Zeitgenossen Zacharias zählt auch folgende Aussage der Mutter Marias: 

 ِّمحَُرَّراً بَطْنيِ  فيِ  مَا لَكَ  نذََرْتُ  إِني 
Ich gelobe, Dir, was in meinem Leibe ist, zu weihen. (3:35) Im Islam ist dies grundsätzlich untersagt. Und zur Gesetzgebung Jakobs zählt: 

 ُّكَانَ  الطَّعَامِ  كُل  čنَـفْسِهِ  عَلَى إِسْرَائيِلُ  حَرَّمَ  مَا إِلاَّ  إِسْرَائيِلَ  لبَِنيِ  حِلا 
Alle Speise war erlaubt für die Kinder Israels, außer dem, was Israel sich selbst verbat. (3:93) Im Islam ist es hingegen nicht statthaft, dass man sich selbst etwas ver-



135 

bietet, was Allah, der Gewaltige, erlaubt hat. So sagt der Erhabene: 
 َِأَحَلَّ  مَا تحَُرِّمُ  لم  َُّɍلَكَ  ا 

Warum verbietest du, was Allah dir erlaubt hat? (66:1) Auch gehört zur Gesetzgebung der Schriftanhänger in der Zeit der Bewohner der Höhle folgende Aussage: 
 َمَسْجِدًا عَلَيْهِمْ  لنَـَتَّخِذَنَّ  أَمْرهِِمْ  عَلَى غَلَبُوا الَّذِينَ  قاَل 

Die Maßgebenden unter ihnen sprachen: "Wir werden über ihnen eine Gebetsstätte errichten.“ (18:21) Im Is-lam ist dies verboten. So berichtet ʿĀʾiša, dass Um Ḥabība und Um Salama, die Mütter der Gläubigen, eine Kirche mit Bildnissen erwähnten, die sie in Äthiopien gesehen hatten. Sie berichteten dies dem Propheten (s), der dazu sprach: 
جُلُ  فِيهِمُ  Ȝَانَ  إِذَا أُولَئِكَ  إِنَّ « الِحُ  الرَّ  مَسْجِدًا قَبْرهِِ  عَلَى بَنَوْا فَمَاتَ  الصَّ

رُوا وَرَ، تِلْكَ  فǻِهِ  وَصَوَّ  »الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  ɱَِّ  عِنْدَ  الْخَلȖِْ  شِرَارُ  فَأُولَئِكَ  الصُّ
Wenn unter diesen Leuten ein rechtschaffener Mann war, der verstarb, errichteten sie eine Gebetsstätte über seinem Grab und schufen diese Bildnisse. Bei Al-lah sind sie die Schlimmsten unter den Geschöpfen am Tage der Auferstehung. Übereinstimmend tradiert. Und zur Gesetzgebung Moses zählt folgende Aussage: 

نَا  وَالأُْذُنَ  ʪِلأْنَْفِ  وَالأْنَْفَ  ʪِلْعَينِْ  وَالْعَينَْ  ʪِلنـَّفْسِ  النـَّفْسَ  أَنَّ  فِيهَا عَلَيْهِمْ  وكََتـَبـْ
 قِصَاصٌ  وَالجْرُُوحَ  ʪِلسِّنِّ  وَالسِّنَّ  ʪِلأُْذُنِ 

Und Wir schrieben ihnen darin vor: Leben um Leben, Auge um Auge, Nase um Nase, Ohr um Ohr und Zahn um Zahn; und für Verwundungen gerechte Vergeltung. 



136 

(5:45) Diese Gesetzgebung übernehmen wir nicht, weil sie anderen anbefohlen wurde. Für all das sowie für kleinere Verletzungen schrieb uns der Islam das Blutgeld (qawad) vor. So sagt der Erhabene: 
 ِعَلَيْكُمْ  اعْتَدَى مَا بمِثِْلِ  عَلَيْهِ  فاَعْتَدُوا عَلَيْكُمْ  اعْتَدَى فَمَن 

Und wer euch angreift, so greift ihn mit Gleichem an, wie er euch angegriffen hat. (2:194) 
 ْتُمْ  وَإِن عَاقِبُوا عَاقَـبـْ تُمْ  مَا بمِثِْلِ  فَـ  بهِِ  عُوقِبـْ

Und wenn ihr bestraft, so bestraft in dem Maße, wie euch Unrecht zugefügt wurde. (16:126) 
 ُمِثـْلُهَا سَيِئَّةٌ  سَيِئَّةٍ  وَجَزَاء 

Und die Vergeltung für eine Übeltat soll ein Übel glei-chen Ausmaßes sein. (42:40) Denn mit dem Ausdruck qiṣāṣ - Vergeltung - in der āya (über die Gesetzgebung Moses) 
 َقِصَاصٌ  وَالجْرُُوح 

und für Verwundungen gerechte Vergeltung. (5:45) ist eine andere Vergeltung als im Islam gemeint. Die Vergel-tung im Islam ist nämlich das Blutgeld (al-arš). In der Thora hingegen ist die Annahme des Blutgelds nicht vor-gesehen. Das Blutgeld ist vielmehr Teil der islamischen Gesetzgebung. Blutgeld wird als arš bezeichnet. So nennt man das Blutgeld für alle Verletzungsvergehen, die nicht mit dem Tode enden, arš. In dieser Art gibt es vieles an Gesetzen in den Erzählungen über die früheren Propheten und Völker und in den Erläuterungen ihrer Zustände und der Regeln, die sie zu befolgen hatten, was 



137 

den Rechtssprüchen des Islam widerspricht. Wie können wir dann damit angesprochen sein?! 
Hier kann nicht behauptet werden, dass diese Gesetze durch die Gesetze des islamischen Rechts abrogiert wor-den sind. Denn ihre Erwähnung erging in genereller und absoluter Formulierung. Auch wirken die Rechtssprüche, die an uns ergangen sind, nicht abrogierend auf die vor-islamische Offenbarungsgesetzgebung. Vielmehr sind sie für uns erlassen worden und stehen in keinem Bezug zu den früheren Gesetzgebungen. Eine Abrogation kann hier gar nicht gegeben sein; dies zu sagen wäre eine haltlose Behauptung. Zudem bedeutet Abrogation die Aufhebung eines Rechtsspruches, der aus einem frühe-ren Text verstanden wurde, durch einen später ergan-genen Textbeleg. Wie z. B. die Aussage des Gesandten (s): 

 »فَزُورُوهَا الْقُبُورِ، زȂَِارَةِ  عَنْ  نَهَيْتُكُمْ «
Ich hatte euch den Besuch der Gräber untersagt, nun besucht sie! Bei Muslim über Buraida in geschlossener Kette tradiert. Und in der Hadith-Sammlung von ar-Rabīʿ wird der Bericht von ibn ʿAbbās tradiert, dort lautet er: 

 »فَزُورُوهَا أَلاَ  القُبُورِ، زȂَِارَةِ  عَنْ  نَهَيْتُكُمْ  Ȝُنْتُ «
Ich hatte euch den Besuch der Gräber untersagt, nun aber besucht sie! So bedeutet Abrogation (nasḫ), einen früheren Rechtsspruch durch einen späteren Textbeleg aufzuheben und für ungültig zu erklären. Bei einer Ab-rogation muss also der abrogierte Rechtsspruch vor dem abrogierenden Rechtsspruch offenbart worden sein. Zudem muss im abrogierenden Text ein Hinweis existie-



138 

ren, der die Abrogation des früheren Rechtsspruchs be-legt. Ansonsten kann es nicht als Abrogation erachtet werden. Die bloße Unterschiedlichkeit bzw. Gegensätz-lichkeit zweier Rechtssprüche lässt den einen nicht gleich abrogierend für den anderen wirken. Vielmehr muss ein Indiz (qarīna) im abrogierenden Text vorhan-den sein, das auf die Abrogation eines bestimmten Rechtsspruches hinweist. 
Somit können die Gesetze früherer Völker durch die von ihnen abweichenden oder ihnen widersprechenden Rechtssprüche des Islam nicht abrogiert worden sein, da es keinen Hinweis darauf gibt. Darüber hinaus existiert keinerlei Beziehung zwischen ihnen und den Gesetzen des islamischen Rechtssystems. Vielmehr sind sie durch die generelle Abrogation des islamischen Rechts für alle früheren Gesetzgebungen aufgehoben worden, nicht aber durch einzelne, sie spezifisch abrogierenden Rechtssprüche. Daraus wird die Ungültigkeit der Beweis-führung ersichtlich, dass wir mit allem angesprochen seien, was der Gesandte Allahs (s) überbracht hat, und daran gebunden. Denn wir sind mit der Gesetzgebung des Islam angesprochen worden und allein an diese ge-bunden. Mit dem, was uns der Gesandte (s) von den Geschichten der früheren Propheten und ihren Nach-richten erzählt hat, sind wir handlungsmäßig nicht ange-sprochen. Ebenso wenig sind wir mit dem angesprochen worden, was er uns über die Situation der früheren Völ-ker erläutert hat und was diese an Gesetzen befolgt ha-ben. 
Somit ist deutlich geworden, dass die vorislamische of-fenbarungsrechtliche Gesetzgebung keine Gesetzgebung 



139 

für uns ist; und die Ungültigkeit, sie als Rechtsbeleg zu erachten, liegt damit klar auf der Hand. Ist jedoch mit dem Rechtsspruch, der zur vorislamischen Gesetzgebung zählt, ein Textbeleg ergangen, der darauf hinweist, dass wir damit angesprochen sind, so gilt er auch für uns. Dieser Rechtsspruch, der im Koran oder in der Sunna erwähnt ist und von so einem Textbeleg begleitet wird, ist dann Teil unserer Rechtsprechung. Hier beweist die an uns gerichtete Ansprache des Gesetzgebers, dass der Rechtsspruch für uns gilt. In diesem Falle ist es Pflicht, danach zu handeln. 
Dies gilt aber nicht deshalb, weil der Rechtsspruch zur vorislamisch offenbarten Gesetzgebung zählt, sondern wegen der im selben Rechtsspruch an uns gerichtete Ansprache Allahs. Mit anderen Worten hat Allah uns mit dem Gesetz angesprochen und der Gesandte (s) hat es uns als Teil seiner Rechtsprechung verkündet; d. h., als Teil der Gesetzgebung des Islam. Bei Nachverfolgung der Rechtssprüche, die in Koran und Sunna erwähnt sind, zur Gesetzgebung der früheren Völker zählen und einen Hinweis beinhalten, dass wir damit angesprochen sind, zeigt sich, dass dies auf eine der folgenden drei Arten geschehen ist: 
Erstens: Der Vers, der den Rechtsspruch beinhaltet, be-ginnt mit einer Ansprache an uns, wie z. B. der Vers über das Verbot des Hortens (kanz). So sagt der Erhabene: 

َأي ʮَالنَّاسِ  أمَْوَالَ  ليََأْكُلُونَ  وَالرُّهْبَانِ  الأَْحْبَارِ  مِنَ  كَثِيراً إِنَّ  آمَنُوا الَّذِينَ  هَا 
 وَلاَ  ةَ وَالْفِضَّ  الذَّهَبَ  يَكْنِزُونَ  وَالَّذِينَ ۗ◌  اɍَِّ  سَبِيلِ  عَنْ  وَيَصُدُّونَ  ʪِلْبَاطِلِ 

 أَليِمٍ  بعَِذَابٍ  فَـبَشِّرْهُمْ  اɍَِّ  سَبِيلِ  فيِ  يُـنْفِقُونَـهَا



140 

Ihr, die ihr glaubt, wahrlich, viele der Schriftgelehrten und Mönche verzehren das Gut der Menschen zu Un-recht und halten von Allahs Weg ab. Und diejenigen, die Gold und Silber horten und es nicht auf dem Wege Allahs ausgeben, so verheiße ihnen eine schmerzliche Pein. (9:34) Allah (t) hat uns mit diesem Vers angespro-chen, somit ist sein Inhalt Gesetzgebung für uns. Auf-grund dessen ist das Horten (kanz) in unserer Rechtspre-chung verboten, auch wenn der Vers, der es verbietet, Teil einer āya ist, die den Zustand der Schriftgelehrten und Mönche beschreibt. 
Zweitens: Die Formulierung im Vers, der den Rechts-spruch beinhaltet, belegt die Allgemeingültigkeit (ʿumūm). Beispiel dafür sind die Verse bezüglich des Richtens nach etwas Anderem als dem, was Allah herab-gesandt hat. Der Erhabene sagt: 

 ْأَنْـزَلَ  بمِاَ يحَْكُمْ  لمَْ  وَمَن  َُّɍالْكَافِرُونَ  هُمُ  فَأوُلئَِكَ  ا 
Und wer nicht nach dem richtet, was Allah herabge-sandt hat, so sind dies die Ungläubigen. (5:44) So belegt der Ausdruck „wer“ (man) die Allgemeingültigkeit der Aussage, was bedeutet, dass sie uns ebenso umfasst. Also sind wir damit angesprochen. Weitere Beispiele sind: 

 ْأَنْـزَلَ  بمِاَ يحَْكُمْ  لمَْ  وَمَن  َُّɍالظَّالِمُونَ  هُمُ  فَأوُلئَِكَ  ا 
Und wer nicht nach dem richtet, was Allah herabge-sandt hat, so sind dies die Ungerechten. (5:45) 

 ْأَنْـزَلَ  بمِاَ يحَْكُمْ  لمَْ  وَمَن  َُّɍالْفَاسِقُونَ  هُمُ  فَأوُلئَِكَ  ا 



141 

Und wer nicht nach dem richtet, was Allah herabge-sandt hat, so sind dies die Frevler. (5:47) 
Drittens: Wenn auf die Verse etwas folgt, was unsere Aufmerksamkeit auf die darin befindlichen Rechtssprü-che richtet. Beispiel dafür sind die Verse, die die Ge-schichte Korahs (Qārūns) erzählen. So sagt der Erhabe-ne: 

 َّنَاهُ ۖ◌  عَلَيْهِمْ  فَـبـَغَى مُوسَى قَـوْمِ  مِنْ  كَانَ  ارُونَ قَ  إِن  إِنَّ  مَا الْكُنُوزِ  مِنَ  وَآتَـيـْ
 الْقُوَّةِ  أُوليِ  ʪِلْعُصْبَةِ  لتَـَنُوءُ  مَفَاتحَِهُ 

Wahrlich, Korah gehörte zum Volke Moses und vermaß sich an ihnen. Und Wir gaben ihm solche Schätze, dass ihre Schlüssel von einer Schar starker Männer kaum getragen werden konnten. (28:76) Die Verse setzen sich fort bis zur Aussage des Erhabenen: 
 َالْكَافِرُونَ  يُـفْلِحُ  لاَ  نَّهُ وَيْكَأ 

Sieh doch! Die Ungläubigen werden nicht erfolgreich sein! (28:82) Und gleich im Anschluss an diesen Vers sagt der Erhabene: 
 َارُ  تلِْك ۚ◌  ادًافَسَ  وَلاَ  الأَْرْضِ  فيِ  عُلُوčا يرُيِدُونَ  لاَ  لِلَّذِينَ  نجَْعَلُهَا الآْخِرَةُ  الدَّ

 لِلْمُتَّقِينَ  وَالْعَاقِبَةُ 
Dies ist die Wohnstatt des Jenseits! Wir gewähren sie denjenigen, die keinen Hochmut auf Erden begehren und kein Verderben. (28:83) Hier spricht die āya den Gesandten (s) und die Gläubigen an und richtet ihre Aufmerksamkeit auf die zuvor erwähnten Rechtssprü-che. So heißt es im Vers: 



142 

 َا يرُيِدُونَ  لاčالأَْرْضِ  فيِ  عُلُو 
die keinen Hochmut auf Erden begehren. Die Rechts-sprüche betrafen Korah, der ja Hochmut auf Erden be-gehrte. Dies belegt, dass auch wir damit angesprochen sind. 
Das sind die drei Fälle, in denen Gesetze der früheren Völker als islamische Rechtsprechung gelten, da ein Be-leg existiert, dass die Ansprache an uns gerichtet ist. Wir nehmen sie an in ihrer Eigenschaft als Gesetze des isla-mischen Rechts und nicht in ihrer Eigenschaft als voris-lamisch offenbarte Gesetze. Denn die vorislamische Ge-setzgebung stellt für uns keine Gesetzgebung dar. 
Diejenigen, die behaupten, dass das Gutdünken (al-istiḥsān) zu den islamischen Rechtsbelegen zählt, konn-ten dafür keinen Beweis aus dem islamischen Recht er-bringen, nicht einmal einen Beweis präsumtiver Natur. Jene, die den istiḥsān als islamischen Rechtsbeleg anse-hen, definieren ihn folgendermaßen: Ein Beleg, der im Inneren eines muğtahids aufkommt, den er aber nicht darlegen kann, weil die Formulierung dazu nicht hilfreich ist. Er wurde auch folgendermaßen erläutert: Die Abkehr von einem Aspekt des iğtihād, der keine expliziten Aus-drücke beinhaltet, zugunsten eines anderen, der stärker ist und auf Ersteren wie eine Ausnahme wirkt. 
Ebenso wird folgende Erläuterung dazu angeführt: Das Abweichen in einer Rechtsfrage vom Rechtsspruch ihres-gleichen zu einem anderen aufgrund eines stärkeren As-pekts, der diesen Übergang erfordert. Auch wurde istiḥsān als das Kappen einer Rechtsfrage von ihresglei-chen erklärt. Der istiḥsān wurde in zwei Bereiche unter-



143 

teilt: Der erste ist der analoge istiḥsān (al-istiḥsān al-qiyāsī) und der zweite der istiḥsān aus Notwendigkeit (ḍarūra). 
Von analogem istiḥsān spricht man dann, wenn man in einer Rechtsfrage vom offensichtlichen und naheliegen-den, durch qiyās abgeleiteten Rechtsspruch zu einem abweichenden Rechtsspruch übergeht, der sich aus ei-nem anderen, minutiöseren und verborgeneren qiyās ergibt. Letzterer ist jedoch stärker im Beleg, treffender in der Betrachtung und richtiger in der Schlussfolgerung. Beispiel dafür ist der Fall, wenn jemand von zwei Perso-nen in einem einzigen Geschäftsabschluss ein Auto auf Schuld kauft. Erhält einer der beiden Gläubiger einen Teil des geschuldeten Betrages, so darf er ihn nicht allein für sich behalten, vielmehr kann sein Partner den ihm zustehenden Anteil vom erhaltenen Betrag einfordern, da ersterer den Betrag als Zahlung für eine gemeinsam verkaufte Ware erhalten hat, die in einem einzigen Kaufabschluss von beiden verkauft worden ist. Mit ande-ren Worten bedeutet die Übernahme des Kaufbetrages durch einen der beiden Partner eine Übernahme durch beide, d. h., eine Übernahme durch ihre Partnerschaft. Keiner der beiden Partner hat das Recht, den Betrag für sich alleine zu beanspruchen. Geht nun dieser in der Hand eines Partners befindliche Betrag verloren, bevor der andere Partner seinen Anteil erhält, so ergibt sich in Analogie der Schluss, dass der Betrag vom Anteil beider Partner, also vom Anteil der Partnerschaft, verloren geht. Nach den Regeln des istiḥsān jedoch geht der Be-trag nur vom Anteil desjenigen verloren, der ihn über-nommen hat. Dem zweiten Partner wird er aus Gründen 



144 

des istiḥsān nicht abgezogen, da dieser ursprünglich nicht dazu verpflichtet war, sich mit seinem Partner am übernommenen Betrag zu beteiligen. Vielmehr hätte er den übernommenen Betrag dem Partner überlassen und seinen Anteil vom Schuldner direkt einfordern können. Ähnlich verhält es sich mit den anderen Beispielen. Dies ist der analoge istiḥsān. 
Beim istiḥsān aus Notwendigkeit wird dem Rechtsspruch widersprochen, der sich aus dem qiyās ergibt, und zwar aufgrund einer unabdingbaren Notwendigkeit oder eines obligatorischen Interesses, um ein Erfordernis zu erfül-len oder um Bedrängnis abzuwenden. Dies ist der Fall, wenn der Rechtsspruch, der sich aus dem qiyās ergibt, zu einer Bedrängnis oder zu einem Problem in manchen Rechtsfragen führt. Aus Gründen des istiḥsān weicht man dann auf einen anderen Rechtsspruch aus, der die Bedrängnis aufhebt und das Problem löst. Beispiel für Letzteres ist der Dienstnehmer (Mietling - ağīr). Er gilt als Treuhänder für das, was er in Auftrag genommen hat. Wird die Sache, die er in Treuhand übernommen hat, beschädigt, so bürgt er nicht dafür, solange es nicht willkürlich geschehen ist. Wenn jemand beispielsweise angeheuert wird, um einem anderen in dessen Haus einen Monat lang Kleidungsstücke zu nähen, so gilt er als privater Dienstnehmer. Wird das Kleidungsstück in sei-ner Hand ruiniert, ohne dass es mit Absicht geschieht, dann haftet er dafür nicht, weil seine Hand als Treuhand (amāna) gilt. Wenn aber jemand in seinem Geschäft angeheuert wird, um einem anderen ein Kleidungsstück zu nähen, und näht er Kleidungen für alle Leute, so gilt er als öffentlicher Dienstnehmer. Wird das Kleidungs-



145 

stück in seiner Hand ruiniert, ohne dass es absichtlich geschieht, so haftet er dafür ebenso wenig, weil seine Hand auch in diesem Falle als Treuhand gilt. Nach dem Prinzip des istiḥsāns jedoch haftet der private Dienst-nehmer nicht, der öffentliche aber schon, damit er keine Arbeiten über sein Vermögen hinaus annimmt und den Menschen so ihre Güter ruiniert. 
Das ist zusammengefasst die Regel des istiḥsān und das sind ihre Beweise dafür. Es ist offensichtlich, dass es sich dabei um keine Rechtsbelege handelt, sondern nur um rationale Begründungen. Weder stammen diese aus dem Koran noch aus der Sunna und erreichen nicht ein-mal das Niveau eines präsumtiven, geschweige denn eines definitiven Beweises, dass der istiḥsān ein islami-scher Rechtsbeleg sei. Dies zum einen. Zum anderen sind selbst die von ihnen vorgebrachten rationalen Begrün-dungen ungültig. Auch die eingangs erwähnten Erläute-rungen zum istiḥsān sind allesamt bar jeder Gültigkeit. Was die erste Definition anbelangt, so ist ein Beleg, der im Verstand eines muğtahids aufkommt, der muğtahid aber nicht weiß, um was für einen Beleg es sich handelt, als Rechtsbeleg nicht zulässig. Denn er kennt ihn nicht. Das Unvermögen, ihn auszudrücken, beweist, dass er ihm selbst unklar ist und er keine wirkliche Kenntnis von ihm hat. Somit darf er nicht als islamischer Rechtsbeleg gelten. Die restlichen Erläuterungen sind von ihrer Be-deutung her gleich: Das Abweichen in einer Rechtsfrage vom Rechtsspruch ihresgleichen zu einem anderen auf-grund eines stärkeren Aspekts; d. h. das Abweichen vom qiyās aufgrund eines stärkeren Rechtsbelegs. Wenn mit dem stärkeren Rechtsbeleg bei diesen Erläuterungen ein 



146 

Text aus Koran oder Sunna gemeint ist, so ist das kein istiḥsān, vielmehr wird dem Text Vorrang gegeben. Man zieht also den Text als Rechtsbeleg heran. In diesem Fal-le wäre es eine Beweisführung aus Koran oder Sunna und keine aufgrund von istiḥsān. Handelt es sich bei dem stärkeren Beleg jedoch um den Verstand und um das, was der Verstand als Interesse zu erkennen glaubt - und das ist es, was sie meinen -, so ist es ungültig. Denn der qiyās muss auf einem islamischen Rechtsgrund basieren, der im Text vorhanden ist. Er stellt die an uns gerichtete Ansprache des Gesetzgebers dar. Verstand und Interesse sind weder ein Textbeleg noch ein weiterer, stärkerer Rechtsgrund. 
Überhaupt stehen Verstand und Interesse zum Rechtstext, d. h. zur Offenbarung, in keiner Verbindung. Daher wäre in diesem Falle eine Abkehr vom qiyās un-gültig. Dies galt für die Erläuterungen. Was nun die bei-den Bereiche des istiḥsān anlangt, so wird die Ungültig-keit des analogen istiḥsān aus der Ungültigkeit der zwei-ten istiḥsān-Erläuterung ersichtlich, wenn man in einer Rechtsfrage von ihresgleichen abweicht. Darüber hinaus ist dessen Erachten als „verborgenen qiyās“ zurückzu-weisen, da es sich um keinen qiyās, sondern um eine nutzenorientierte Begründung handelt. So ist es im Bei-spiel des gemeinsamen Autoverkaufs bei einem Kaufab-schluss unzulässig, dass sich der Rechtsspruch bei Ver-lust des Geldbetrages, den einer der Partner übernom-men hat, ändert. So handelt es sich sowohl bei Über-nahme des Geldbetrages als auch bei dessen Verlust um partnerschaftliches Vermögen. Denn das Vermögen - sei es das verkaufte Auto oder dessen Kaufbetrag - ist das 



147 

Vermögen der Gesellschaft und nicht das eines Gesell-schafters alleine. Dessen Verlust ist also der Verlust von Gesellschaftsvermögen wie auch dessen Übernahme die Übernahme von Gesellschaftsvermögen bedeutet. Diese nutzenorientierte Abweichung vom Rechtsspruch ist nicht zu rechtfertigen und widerspricht dem islamischen Gesetz. 
Die Ungültigkeit des istiḥsān aus Notwendigkeit geht bereits klar aus dem Umstand hervor, dass er den Ver-stand und das, was dieser als Interesse erachtet, zum Richter erhebt und nicht den Offenbarungstext. Er stellt den Verstand über den Rechtsgrund, der dem Offenba-rungstext entnommen wurde, d. h., er stellt ihn über die im Text enthaltene islamrechtliche Begründung (maʿqūl an-naṣṣ). Es steht außer Frage, dass dies alles islam-rechtlich ungültig ist. Zudem ist ihre Abwägung, den öf-fentlichen Dienstnehmer haften zu lassen und den priva-ten nicht, ohne Abwägungskriterium erfolgt und steht im Widerspruch zum islamischen Textbeleg. Al-Baihaqī berichtet in „as-Sunan al-kubrā“ in geschlossener Kette von ʿAmr ibn Šuʿaib über dessen Vater und Großvater, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

 »مُؤْتَمَنٍ  عَلَى ضَمَانَ  لاَ  ثُمَّ «
Zudem gibt es keine Haftung für den Treuhänder. Al-Baihaqī berichtet ebenso in „as-Sunan al-kubrā“ in ge-schlossener Kette von al-Qāsim ibn ʿAbd ar-Raḥmān, dass ʿAlī und ibn Masʿūd sagten: Es gibt keine Haftung für den Treuhänder. Darüber hinaus berichtet er in „as-Sunan“ von Ğabir, dass Abū Bakr aṣ-Ṣiddīq im Falle eines in einem Sack hinterlegten Betrages, der aufgrund eines 



148 

Loches im Sack verlorenging, entschied, dass keine Ge-währ zu leisten war. Ein Treuhänder, dem ein Gut in Treuhand übergeben wurde, haftet also überhaupt nicht. Denn die Formulierung im Hadith mit dem die Gattung negierenden „lā“: “lā ḍamāna“ (es gibt keine Haftung) belegt die Allgemeingültigkeit. Sie umfasst so-mit jeden Treuhänder, sei er ein privater oder öffentli-cher Dienstnehmer. 
Daraus wird ersichtlich, dass der istiḥsān kein islami-scher Rechtsbeleg ist. Auch ist es unzulässig, ihn als is-lamischen Rechtsbeleg zu erachten, da keinerlei Beweis vorhanden ist, dass er zu den islamischen Rechtsbelegen zählt - weder im Koran noch in der Sunna noch im Kon-sens der Prophetengefährten. Es existiert weder ein de-finitiver noch ein präsumtiver Beweis dafür. Zudem ist ihre rationale Beweisführung hinfällig, und die Beispiele, die sie für den istiḥsān anführen, widersprechen den Offenbarungstexten. 
Auch diejenigen, die behaupten, dass die ungeschützten Interessen (al-maṣāliḥ al-mursala) zu den Rechtsbelegen zählen, haben es nicht vermocht, dafür einen Rechtsbe-leg zu erbringen. Nachdem sie aber die gesamte Scharia damit begründet haben, dass sie der Herbeiführung von Interessen und dem Abwenden von Schaden diene, ha-ben sie in der Folge auch jeden Rechtsspruch daraus in derselben Weise begründet. Einige von ihnen haben es zu einer Bedingung erhoben, dass islamrechtlich ein Textbeleg existiert, der die Sache an sich oder in ihrer Art als Interesse erachtet. Andere jedoch sahen diese Bedingung nicht; sie betrachten das Interesse - al-maṣlaḥa - per se als islamischen Rechtsbeweis, auch 



149 

wenn kein Textbeleg existiert, der es an sich oder von seiner Art her als Interesse ansieht, da es in den allge-meinen Interessensbereich fällt, durch den Nutzen her-beigeführt und Schaden abgewendet wird. Die unge-schützten Interessen (al-maṣāliḥ al-mursala) haben sie folgendermaßen definiert: Jedes Interesse, für das im islamischen Recht kein Textbeleg ergangen ist, der es an sich oder von ihrer Art her als solches erachtet. Denn „ungeschützt“ (mursala - frei, bar) bedeutet, dass die Interessen bar eines Beleges sind (d. h., durch keinen Beleg geschützt sind). Auch meinten sie: Wenn das Inte-resse durch eine speziell dafür ergangene Textaussage belegt ist, wie das Erlernen des Lesens und des Schrei-bens, oder ein allgemeiner Text vorhanden ist, der das Interesse in seiner Art belegt, wie das Gebieten jeder Art von Rechtem und das Anprangern jeder Ausformung von Unrecht, so zählt es in diesen beiden Fällen nicht zu den ungeschützten Interessen. Ungeschützte Interessen sind vielmehr solche, die nicht durch einen Beleg „geschützt“ sind, d. h. die keinen Rechtsbeleg vorweisen können. Sie werden vielmehr dem allgemeinen Prinzip entnommen, dass das islamische Recht zur Herbeiführung von Interes-sen und der Abwehr von Schäden gekommen ist. Jedoch wird zwischen islamrechtlichen Interessen und anderen unterschieden. Islamrechtliche Interessen sind jene, die mit den Zielen (Rechtsgütern) des islamischen Rechts übereinstimmen. Die anderen Interessen sind die, die diesen entgegenstehen. Die geschützten Interessen (al-maṣāliḥ al-mursala), die als islamischer Rechtsbeleg er-achtet werden, sind jene, die mit den Zielen des islami-schen Rechts übereinstimmen. Widersprechen sie hin-



150 

gegen den Zielen der Scharia, werden sie nicht als unge-schützte Interessen angesehen und gelten folglich nicht als islamischer Rechtsbeleg. Ungeschützte Interessen sind also solche, bei denen die Offenbarungstexte in genereller Form darauf hingewiesen haben, sie zu be-rücksichtigen. Auf deren Grundlage werden partielle islamische Rechtssprüche aufgebaut, wenn man den Textbeleg in der Rechtsfrage oder in der adäquaten Rechtsfrage nicht findet. In diesem Falle gilt das Interes-se als islamischer Rechtsbeleg. 
So sieht der Sachverhalt der ungeschützten Interessen - al-maṣāliḥ al-mursala - zusammengefasst aus. Von zwei Aspekten her sind sie ungültig: 
Erstens: Die Offenbarungstexte aus Koran und Sunna betreffen stets eine bestimmte Handlung des Menschen. Sie sind der Rechtsbeleg für den Rechtsspruch in dieser Handlung. Weder sind sie mit dem Interesse verknüpft worden noch sind sie als Beleg für das Interesse ergan-gen. Wenn Allah, der Erhabene, beispielsweise sagt: 

 ٌمَقْبُوضَةٌ  فَرهَِان 
dann sollen Pfänder ausgehändigt werden. (2:283) 

َأي ʮَتُمْ  إِذَا آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  فاَكْتـُبُوهُ  مُسَمčى أَجَلٍ  إِلىَ  بِدَيْنٍ  تَدَايَـنـْ
Ihr, die ihr glaubt! Wenn ihr eine Schuld zu einer ge-nannten Frist aufnehmt, so schreibt sie nieder! (2:282) 

تَـبَايَـعْتُمْ  إِذَا وَأَشْهِدُوا 
Und nehmt Zeugen, wenn ihr untereinander Handel treibt. (2:282) so legt Er den Rechtsspruch bezüglich des Pfandes, der Niederschrift von Schuld und der Heranzie-



151 

hung von Zeugen bei Handelsabschlüssen dar. Er hat jedoch nicht ausgeführt, ob dies dem Interesse dient oder nicht - weder explizit noch durch einen impliziten Hinweis. Aus dem Text kann in keiner Weise herausgele-sen werden, ob der Rechtsspruch dem Interesse dient oder nicht. Weder mittelbar noch unmittelbar ist dies möglich und von keinem noch so gearteten Aspekt her. Wie kann da behauptet werden, dass das islamische Recht auf diese Interessen hingewiesen habe, um sie als solche anzusehen und sie in der Folge als islamischen Rechtsbeleg zu erachten? Auch sind die islamischen Rechtsgründe - gleich den Offenbarungstexten selbst - stets mit einer menschlichen Handlung verknüpft wor-den, und zwar als Beleg und Merkmal für den islami-schen Rechtsspruch in dieser Handlung. Weder sind sie zur Darlegung des Interesses noch zur Darlegung des Merkmals eines Interesses ergangen. Wenn Allah, der Erhabene, beispielsweise sagt: 
 ْمِنْكُمْ  الأَْغْنِيَاءِ  بَـينَْ  دُولَةً  يَكُونَ  لاَ  كَي 

damit es nicht nur unter den Reichen von euch umläuft. (59:7) 
 ْأَدْعِيَائهِِمْ  أَزْوَاجِ  فيِ  حَرَجٌ  الْمُؤْمِنِينَ  عَلَى يَكُونَ  لاَ  لِكَي 

damit für die Gläubigen kein Grund zur Bedrängnis be-stehe hinsichtlich der Gattinnen ihrer angenommenen Söhne (33:37) 
 ِقُـلُوبُـهُمْ  وَالْمُؤَلَّفَة 

und für diejenigen, deren Herzen gewonnen werden sollen. (9:60) , so erläutert Er den Rechtsgrund für die 



152 

Verteilung der Gelder auf die Armen ohne die Reichen: damit das Vermögen nicht nur unter den Reichen um-läuft. Auch gibt Er den Rechtsgrund dafür bekannt, wa-rum der Gesandte (s) Zainab geehelicht hat: um die Er-laubnis zum Ehelichen der Ex-Frau des Adoptivsohnes dadurch zu postulieren. Ebenso legt Er den Rechtsgrund dafür dar, warum denen, deren Herzen gewonnen wer-den sollen, Geld gegeben wird: weil der Staat ein Be-dürfnis hat, ihre Herzen zu gewinnen. So hat Allah hier nicht erklärt, dass es sich um ein Interesse handelt. Vielmehr hat Er eine bestimmte Sache als Rechtsgrund für einen bestimmten Rechtsspruch dargelegt, ohne die Frage des Interesses dabei in irgendeiner Weise zu erör-tern. Weder mittelbar noch unmittelbar wurde das Inte-resse hier in Betracht gezogen. Wie kann da behauptet werden, dass das islamische Recht auf die Interessen als Rechtsgrund hingewiesen habe, um sie dann als Rechts-beleg heranzuziehen? Nachdem die Texte aus der Of-fenbarung nicht darauf hinweisen, dass sie zur Erfüllung eines Interesses gekommen sind - weder in ihrem Beleg für den Rechtsspruch selbst noch in ihrem Beleg für des-sen Rechtsgrund -, darf auch nicht behauptet werden, dass sie bestimmte Interessen an sich oder von deren Art her belegen würden. Denn nichts davon findet in den Texten Erwähnung. Somit wird die Ungültigkeit der Be-hauptung deutlich, dass die Offenbarungstexte als Beleg für bestimmte Interessen an sich oder für bestimmte Arten von Interessen ergangen seien. Folglich dürfen diese Interessen nicht als Rechtsbeleg erachtet werden. Wenn das bereits für jene Interessen gilt, von denen sie behaupten, dass ein Offenbarungstext ihre Gültigkeit 



153 

belege, sei es die Gültigkeit des Interesses selbst oder dessen Art, so gilt es mit besserem Grund für jene Inte-ressen, wo gar kein Offenbarungstext vorhanden ist, der auf ihre Gültigkeit als Rechtsbeleg hinweisen würde. 
Zweitens: Bei den ungeschützten Interessen setzten sie für ihren „ungeschützten“ (d. h. beleglosen) Charakter voraus, dass keine Textstelle vorhanden ist, die ihre Gül-tigkeit an sich oder in ihrer Art belegen würde. Sie set-zen also voraus, dass kein dezidierter Rechtsbeleg für sie in der Scharia existiert. Vielmehr werden sie aus den allgemeinen Zielsetzungen der Scharia (maqāṣid aš-šarīʿa) verstanden. Und das allein reicht aus, um sie is-lamrechtlich für hinfällig zu erklären. So reicht die Nicht-existenz eines sie belegenden islamischen Offenba-rungsbeweises aus, um sie zurückzuweisen. Denn der Rechtsspruch, der übernommen werden soll, ist der Rechtsspruch Allahs und nicht der des Verstandes. Um ihn als islamrechtlich legitim zu erachten, muss ein Of-fenbarungsbeleg vorhanden sein, d. h. ein Beleg aus Ko-ran oder Sunna, der auf ihn hinweist. Vorauszusetzen, dass für den Rechtsspruch kein Textbeleg existieren darf, reicht aus, um ihm die islamrechtliche Legitimität abzu-sprechen. 
Der Behauptung, dass diese ungeschützten Interessen (al-maṣāliḥ al-mursala) aus den allgemeinen Zielsetzun-gen der Scharia verstanden werden, ist zu erwidern, dass diese Zielsetzungen offenbarungstextlich nicht erwähnt wurden, um daraus einen Rechtsbeleg zu verstehen. Folglich ist das Verständnis daraus als Beweis für den islamischen Rechtsbeleg wertlos. Auch ist zu den so ge-nannten Zielsetzungen der Scharia (maqāṣid aš-šarīʿa) 



154 

Folgendes zu sagen: Ist damit das gemeint, worauf die Texte hinweisen, wie das Verbot der Unzucht, des Dieb-stahls, des Tötens, des Konsums von Rauschgetränken und des Abfalls vom Islam, so handelt es sich dabei um keine Zielsetzungen der Scharia, sondern um islamische Rechtssprüche bezüglich der Handlungen von Men-schen. Hier ist man an die Aussage im Text gebunden; und der Rechtsspruch, den man aus dem Text versteht, kann nicht selbst zum Rechtsbeleg (dalīl) erhoben wer-den, sondern gilt lediglich als Rechtsspruch. Mit besse-rem Grund hat nun das keine Gültigkeit, was sich der Verstand aus dem Rechtsspruch als Zielsetzung der Scharia und in der Folge als Rechtsbeleg nur vorgestellt hat. Was gilt dann erst dafür, wenn man das bloße Ver-ständnis dessen, was sich der Geist als Ziel der Scharia vorgestellt hat, zum Rechtsbeleg erhebt? Daher ist es vollkommen unzulässig, das, was man als Zielsetzungen der Scharia zu verstehen glaubt, als Rechtsbeleg zu er-achten. Meint man hingegen mit den Zielen der Scharia die Weisheit (ḥikma), die aus der gesamten islamischen Gesetzgebung zu verstehen ist, also die Weisheit der Entsendung des Propheten Muḥammad (s) als Barmher-zigkeit für die Menschheit, so handelt es sich hierbei um eine Weisheit (ḥikma) und um keinen Rechtsgrund (ʿilla). Eine Weisheit kann sich einstellen oder auch nicht. Somit darf sie nicht als Grundlage für die Beweisführung her-angezogen werden, da die Möglichkeit ihres Ausbleibens besteht. Mit besserem Grund, kann dann das, was bloß daraus verstanden wird, nicht als Beweisführungsgrund-lage gelten. Aufgrund dessen ist das, was man aus den so genannten Zielsetzungen der Scharia zu verstehen 



155 

glaubt, als islamischer Rechtsbeleg (dalīl) ungeeignet. Folglich ergibt sich auch von diesem Aspekt her, dass es vollkommen unzulässig ist, das eigene Verständnis aus den Zielsetzungen der Scharia zum Rechtsbeleg zu erhe-ben. Die Ungültigkeit, die ungeschützten Interessen (al-maṣāliḥ al-mursala) als Rechtsbeleg anzusehen, hat sich nun deutlich gezeigt. 
Dies betraf die Gründe, die sie dazu veranlassten, die ungeschützten Interessen als Rechtsbeleg zu erachten. Was nun den Beweis betrifft, dass diese Gründe zu den islamischen Rechtsbelegen zählen, so existiert dafür überhaupt keiner - weder aus dem Koran noch aus der Sunna, weder ein definitiver noch ein präsumtiver Be-weis. Daher ist es unzulässig, die ungeschützten Interes-sen (al-maṣāliḥ al-mursala) als islamischen Rechtsbeleg anzusehen. 
Aus all dem wird klar, dass die islamischen Rechtsbelege bzw. Beweisquellen, bei denen mit definitivem Beweis feststeht, dass sie aus der Offenbarung Allahs stammen, allein diese vier sind, und zwar: Der Koran, die Sunna, der Konsens der Prophetengefährten (iğmāʿ aṣ-ṣaḥāba) und die Rechtsanalogie (qiyās), deren Rechtsgrund is-lamrechtlich belegt ist. Für andere Quellen ist kein defi-nitiver Beweis ergangen, der ihre Gültigkeit belegen würde. Damit wird klar, dass diese vier alleine die islami-schen Rechtsbelege darstellen und nicht mehr. 
Es muss jedoch klar sein, dass die Rechtssprüche, die aus anderen Rechtsbelegen abgeleitet wurden, die einer der Imame für rechtmäßig erachtet, als islamische Rechts-sprüche gelten. Und zwar sowohl bei denen, die diese 



156 

Rechtsbelege heranziehen, als auch bei ihren Gegnern, da ein Scheinbeweis für ihre Rechtgültigkeit existiert. Wer also den Konsens der Umma (iğmāʿ al-umma) als Rechtsbeleg ansieht und daraus einen Rechtsspruch ab-leitet, so gilt dieser für ihn als islamischer Rechtsspruch und stellt für ihn das zu befolgende Gesetz Allahs dar, von dem er nicht abweichen darf. Er gilt auch als islami-scher Rechtsspruch bei denjenigen, die ihm widerspre-chen, jedoch ist es für sie nicht das zu befolgende Gesetz Allahs. Gleiches gilt für die vorislamische offenbarungs-rechtliche Gesetzgebung („Gesetzgebung der Völker vor uns“), für die ungeschützten Interessen (al-maṣāliḥ al-mursala), für den istiḥsān und für den Verstand als Rechtsbeleg. Jeder Rechtsspruch, der aus irgendeiner dieser Quellen abgeleitet wurde, gilt als islamischer Rechtsspruch, und zwar sowohl in den Augen derjeni-gen, die sie als Rechtsbelege ansehen, als auch in den Augen jener, die ihnen darin widersprechen. Für erstere ist es das für sie verpflichtend zu befolgende Gesetz Al-lahs, für letztere aber nicht. Hier gilt dasselbe wie für die aus den Texten abgeleiteten Rechtssprüche. So macht die Unterschiedlichkeit im Textverständnis den Rechts-spruch nicht allein für denjenigen gültig, der ihn abgelei-tet hat, wobei er in den Augen der anderen, die ihm da-rin widersprochen haben, ungültig wird. Vielmehr han-delt es sich um einen islamischen Rechtsspruch in den Augen aller Muslime, solange das entsprechende Ver-ständnis aus dem Text möglich ist, d. h. solange ein Scheinbeweis (šubhat dalīl) dafür existiert. Er gilt jedoch nicht in den Augen aller Muslime als das verpflichtend zu befolgende Gesetz Allahs, sondern nur in den Augen 



157 

desjenigen, der ihn abgeleitet hat, und derjenigen, die ihn darin nachgeahmt haben (taqlīd). In jedem Fall gilt er aber als islamischer Rechtsspruch. In gleicher Weise ist der Rechtsspruch anzusehen, der aus einem bestimmten Rechtsbeleg heraus abgeleitet wurde. Wie der Rechts-spruch, der sich aus dem Offenbarungstext ergibt, gilt auch er in den Augen aller Muslime als islamischer Rechtsspruch, ungeachtet dessen, ob sie selbst den Rechtsbeleg als gültig erachten oder nicht, solange ein Scheinbeweis dafür existiert. Dies gilt für alle Rechtsbe-lege, deren Gültigkeit wir in dieser Erörterung widerlegt haben. 
Artikel 13 – Es gilt grundsätzlich die Unschuldsvermu-tung. Eine Bestrafung erfolgt nur durch das Urteil eines Gerichts. Es ist absolut verboten, jemanden zu foltern. Wer derartiges tut, wird bestraft. 
Dieser Artikel beinhaltet drei Aspekte: 
Erstens: das Prinzip der Unschuldsvermutung. Zweitens: eine Strafe darf nur durch das Urteil eines Richters ver-hängt werden. Und drittens: das Verbot der Folter. Was den ersten Aspekt anbelangt, so ist er belegt durch den Bericht von Wāʾil ibn Ḥuğr, der sagte: 

: الْحَضْرَمِيُّ  فَقَالَ  ، النَّبِيِّ  إِلَى Ȝِنْدَةَ  مِنْ  وَرَجُلٌ  حَضْرَمَوْتَ  مِنْ  رَجُلٌ  جَاءَ «
: الْكِنْدȏُِّ  فَقَالَ  لأَبِي، Ȝَانَتْ  لِي أَرْضٍ  عَلَى غَلَبَنِي قَدْ  هَذَا إِنَّ  ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا

، فِيهَا لَهُ  لǻَْسَ  أَزْرَعُهَا يَدȏِ فِي أَرْضِي هِيَ  ٌّȖَرَسُولُ  فَقَالَ  ح  َِّɱ  
نَةٌ؟ أَلَكَ : لِلْحَضْرَمِيِّ   إِنَّ  ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: قَالَ  ǻَمِينُهُ، فَلَكَ : لَ قَا لاَ،: قَالَ  بَيِّ



158 

جُلَ  : فَقَالَ  شَيْءٍ، مِنْ  يَتَوَرَّعُ  وَلǻَْسَ  عَلǻَْهِ  حَلَفَ  مَا عَلَى يǺَُالِي لا فَاجِرٌ  الرَّ
 »ذَلِكَ  إِلاَّ  مِنْهُ  لَكَ  لǻَْسَ 

Ein Mann aus Ḥadramaut und einer aus Kinda kamen zum Gesandten Allahs. Der Mann aus Ḥadramaut sprach: „O Gesandter Allahs, dieser hier hat mir mein Land entrissen, das meinem Vater gehörte.“ Doch der Mann aus Kinda sagte: „Es ist mein Land in meiner Hand. Ich bewirtschafte es, er hat kein Recht darauf.“ Da sprach der Gesandte Allahs (s) zum Mann aus Ḥad-ramaut: „Hast du einen Beweis?“ Der Mann antworte-te: „Nein!“ Da sagte der Gesandte (s): „Dann obliegt dir sein Schwur.“ Er antwortete: „O Gesandter Allahs, der Mann ist ein Frevler, es kümmert ihn nicht, worauf er schwört, und er hat vor nichts einen Skrupel.“ Doch der Gesandte Allahs (s) sprach: „Ihm gegenüber steht dir nur das zu.“ Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Auch sprach der Gesandte Allahs (s): 
 »أنȜر من على والǻمين المدعي، على البينة«

Die Beweiserbringung obliegt dem Kläger und der Schwur demjenigen, der abstreitet. Bei al-Baihaqī in richtiger Kette tradiert. Im ersten Hadith verlangte der Prophet (s) den Beweis vom Kläger. Dies bedeutet, dass der Beklagte - d. h. der Beschuldigte - unschuldig ist, bis seine Schuld feststeht. Und im zweiten Hadith macht der Prophet (s) klar, dass die Pflicht zur Beweiserbringung grundsätzlich dem Kläger obliegt. Dies ist gleichzeitig ein Beleg dafür, dass der Angeklagte als unschuldig gilt, bis seine Schuld erwiesen ist. 



159 

Was den zweiten Aspekt anbelangt, so ist der Beweis dafür folgende Aussage des Gesandten Allahs (s): 
 فَهَذَا ظَهْراً  لَهُ  جَلَدْتُ  وَمَنْ  مِنْهُ، فَلǻَْأْخُذْ  مَالِي فَهَذَا مَالاً  لَهُ  أَخَذْتُ  مَنْ   «...

 ȏِقْتَصَّ  ظَهْرǻَْمِنْهُ  فَل «... 
(...) Von wem ich Geld genommen habe, so ist hier mein Geld, er soll sich davon nehmen! Und wem ich den Rücken ausgepeitscht habe, so ist hier mein Rü-cken, er soll daran Vergeltung üben! (...) Bei Abū Yaʿlā in geschlossener Kette von al-Faḍl ibn ʿAbbās tradiert. Al-Haiṯamī sagte über den Hadith: „Im isnād befindet sich Abū Yaʿlā ʿAṭāʾ ibn Muslim. Ibn Ḥibbān und andere stuf-ten ihn als vertrauenswürdig ein. Andere erachteten ihn als schwach. Die restlichen Tradenten sind vertrauens-würdig.“ Und bei aṭ-Ṭabarānī in seinem Werk „al-Maʿğam al-ausaṭ“ wird er in folgendem Wortlaut er-wähnt: 

 لَهُ  شَتَمْتُ  Ȝنتُ  وَمَنْ  مِنْهُ  فَلǻَْسْتَقِدْ  ظَهرȏ  فَهذا ظَهْراً  لَهُ  جَلَدْتُ  Ȝنتُ  فَمَنْ «
 مالي فهذا مالاً  له أَخَذْتُ  Ȝنتُ  ومَنْ  مِنْهُ  فَلǻَْسْتَقِدْ  عِرْضي فَهذا عِرْضاً 

 »منه فَلǻَْسْتَقِدْ 
Wem ich den Rücken ausgepeitscht habe, so ist hier mein Rücken, er soll sich daran sühnen! Und wem ich seine Ehre beschimpft habe, so halte ich ihm meine Ehre entgegen, er soll sich daran sühnen! Und von wem ich Geld genommen habe, so ist hier mein Geld, er soll sich daran sühnen! Und bei ibn Kaṯīr im Werk „al-Bidāya wa an-nihāya“ erging er im Wortlaut: 



160 

 له أخذت Ȝنت ومن فَلǻَْسْتَقِدْ  ظهرȏ  فهذا ظَهراً  له جَلَدْتُ  Ȝنتُ  فَمَنْ  أَلا«
 عِرْضي فهذا عِرْضاً  له شتمت Ȝنت ومن منه فَلǻَْأْخُذْ  مالي فهذا مالا

 »فلǻستقد
Wahrlich, wem ich seinen Rücken ausgepeitscht habe, so ist hier mein Rücken, er soll sich daran sühnen! Und von wem ich Geld genommen habe, so ist hier mein Geld, er soll sich davon nehmen! Und wem ich seine Ehre beschimpft habe, so halte ich ihm meine Ehre ent-gegen, er soll sich daran sühnen! Der Gesandte (s) sprach das als Herrscher aus und meinte damit, dass derjenige, den er ungerechterweise bestraft habe, an ihm Vergeltung üben könne. Dies ist ein Beleg dafür, dass es dem Herrscher verboten ist, jemanden von sei-nen Bürgern zu bestrafen, ohne dass dieser ein Verge-hen begangen hätte, für das er diese Strafe verdient. Und zum Ereignis bezüglich des Verfluchungsschwurs24 sprach der Prophet (s): 

نَةٍ  Ǻِغَيْرِ  أَحَدًا رَاجِمًا Ȝُنْتُ  لَوْ  «  »مْتُهَالَرَجَ  بَيِّ
Würde ich jemanden ohne Beweis steinigen lassen, dann hätte ich sie gesteinigt. Übereinstimmend tradiert. Der Wortlaut hier ist der bei Muslim. Das bedeutet, dass 
                                                      24 Der Verfluchungsschwur wird durchgeführt, wenn der Ehemann seine Frau der Unzucht bezichtigt, jedoch keine Zeugen hat außer sich selbst. Dabei schwört er viermal bei Allah, dass er die Wahrheit spricht, und das fünfte Mal, dass Allahs Fluch über ihn kommen möge, wenn er ein Lügner ist. Die Strafe wird von ihr abgewendet, wenn sie viermal bei Allah schwört, dass er ein Lügner ist, und das fünfte Mal, dass Allahs Zorn über sie kommen möge, wenn er die Wahrheit spricht. Siehe Sure 24, Vers 6-9. 



161 

er sie nicht steinigen ließ, weil kein Beweis gegen sie vorlag, obwohl Verdachtsmomente vorhanden waren. Beleg dafür ist der Hadith von ibn ʿAbbās über die bei-den Eheleute, zwischen denen der Gesandte Allahs (s) den Verfluchungsschwur durchführte. So heißt es darin im Wortlaut: Da sprach ein Mann zu ibn ʿAbbās: „Ist es diejenige, über die der Gesandte Allahs (s) sagte: 
نَةٍ  Ǻِغَيْرِ  أَحَدًا رَاجِمًا Ȝُنْتُ  لَوْ «  »لَرَجَمْتُهَا؟ بَيِّ

Würde ich jemanden ohne Beweis steinigen lassen, dann hätte ich sie gesteinigt.“ Und ibn ʿAbbās antworte-te: „Nein! Das war eine Frau, die im Islam Schandhaf-tigkeit erkennen ließ.“ Übereinstimmend tradiert. D. h., sie trug die Schandhaftigkeit offen zur Schau. Jedoch gab es weder einen Beweis, der ihre Schuld belegte, noch gab es ein Geständnis von ihrer Seite. Das bedeutet, dass der Verdacht der Unzucht gegen sie bestand. Trotz-dem ließ sie der Gesandte (s) nicht steinigen, weil ihre Unzucht durch keinen Beweis belegt war. Er sagte: 
ـنَةٍ  Ǻِغَـيْرِ  أَحَدًا رَاجِمًا Ȝُنْتُ  لَوْ «  »لَرَجَمْـتُهَا بَـيِّ

Wenn ich jemanden ohne Beweis steinigen ließe, dann hätte ich sie gesteinigt. Die Konjunktion „lau“ (wenn) leitet im Arabischen eine nur gedachte Antwort auf eine irreale, nichtgegebene Hypothese ein; das bedeutet, die Steinigung findet nicht statt, weil der Beweis nicht er-bracht wurde. Und das ist ein Beleg dafür, dass der Rich-ter gegen keinen Bürger eine Strafe verhängen darf, so-lange dieser kein Vergehen begangen hat, das offenba-rungstextlich als solches benannt wird, und solange des-sen Schuld, das Vergehen begangen zu haben, vor einem 



162 

entscheidungsbefugten Richter in einer Gerichtssitzung nicht erwiesen ist. Denn ein Beweis gilt nicht als solcher, außer er wird vor einem entscheidungsbefugten Richter in einer Gerichtssitzung vorgebracht. Der Richter (bzw. Herrscher) hat jedoch das Recht, einen Tatverdächtigen verhaften zu lassen, bevor seine Schuld erwiesen ist, bis er vor Gericht gestellt wird, um über seine Schuld zu entscheiden. Diese Untersuchungshaft muss jedoch zeit-lich begrenzt sein; es wäre unzulässig, ihn auf unbe-stimmte Zeit in Haft zu halten. Auch muss die Untersu-chungshaftzeit kurz gehalten werden. Beleg für die Er-laubnis, einen Tatverdächtigen einzusperren, ist folgen-der bei at-Tirmiḏī und Aḥmad in geschlossener Kette tradierte Hadith, den at-Tirmiḏī als ḥasan und al-Ḥākim als ṣaḥīḥ einstuften. So berichtet Bahz ibn Ḥakīm über seinen Vater und Großvater, 
 »عَنْهُ  خَلَّى ثُمَّ  تُهْمَةٍ، فِي رَجُلاً  حǺََسَ   النَّبِيَّ  أَنَّ «

dass der Prophet (s) einen Mann wegen eines Ver-dachts einsperrte und ihn dann frei ließ. Auch berichtet al-Ḥākim in geschlossener Kette einen Hadith von Abū Huraira, in dem es heißt, 
 »وَلَيْلَةً  يَوْماً  تُهْمَةٍ  فِي حǺََسَ   النَّبِيَّ  أَنَّ «

dass der Prophet (s) jemanden wegen eines Verdachts einen Tag und eine Nacht lang einsperren ließ. Obwohl sich in der Kette Ibrāhīm ibn Ḫaiṯam befindet, über den Zweifel bestehen, so wird der Hadith bei al-Baihaqī in „as-Sunan al-kubrā“ und auch bei ibn Ğārūd in „al-Muntaqā“ in einer anderen Tradierung von Bahz ibn 



163 

Ḥakīm ibn Muʿāwiya über dessen Vater und Großvater berichtet. Im Wortlaut heißt es dort, 
 »عنه خَلَّى ثُمَّ  نَهارٍ  مِنْ  ساعةً  تُهْمَةٍ  في رَجُلاً  حǺََسَ   النبيَّ  أنَّ «

dass der Prophet (s) einen Mann wegen eines Ver-dachts für den Teil eines Tages einsperren ließ. Dann ließ er ihn frei. 
All das sind Belege dafür, dass die Zeit der Untersu-chungshaft begrenzt und so kurz wie möglich gehalten werden muss. So hat der Gesandte (s) jemanden einge-sperrt und ihn dann frei gelassen, er hat ihn einen Tag und eine Nacht lang eingesperrt gehalten, und er hat jemanden für den Teil eines Tages einsperren lassen. Bekanntlich handelt es sich bei dieser Art von Haft um keine Strafe, sondern um eine Vorkehrungsmaßnahme, um die Gegebenheit zu untersuchen und aufzuklären. 
Der dritte Aspekt umfasst das Verbot, eine Strafe gegen den Beschuldigten zu verhängen, bevor seine Schuld feststeht. Er umfasst auch das Verbot, eine Strafe zu verhängen, die Allah als Strafe im Jenseits vorgesehen hat, nämlich das Strafen mit Feuer. So darf niemand durch das Verbrennen mit Feuer bestraft werden. Be-weis für das Verbot, eine Strafe zu verhängen, bevor die Schuld feststeht, ist der o. a. Hadith des Gesandten (s), wo er sagt: 

نَةٍ  Ǻِغَيْرِ  أَحَدًا رَاجِمًا Ȝُنْتُ  لَوْ  «  »لَرَجَمْتُهَا بَيِّ
Wenn ich jemanden ohne Beweis steinigen ließe, dann hätte ich sie gesteinigt. Übereinstimmend von ibn ʿAbbās tradiert. Dies, obwohl es sich um eine Frau han-delte, die für Unzucht bekannt war, wie aus den Ausfüh-



164 

rungen von ibn ʿAbbās zu verstehen ist. Wenn es erlaubt wäre, einen Verdächtigen zu bestrafen, damit er ge-steht, hätte man diese Frau bestraft, um ihr ein Ge-ständnis abzuringen, was aber nicht geschehen ist, ob-wohl die Unzucht an ihr erkennbar war. Aufgrund des-sen ist es keinesfalls erlaubt, einen Verdächtigen zu be-strafen. So ist es verboten (ḥarām), ihn zu schlagen, be-vor seine Schuld feststeht. Auch ist es verboten, ihn zu beschimpfen oder irgendeine Strafe über ihn zu verhän-gen, solange seine Schuld noch nicht bewiesen ist. Un-termauert wird dies auch durch einen Bericht von ibn ʿAbbās, der sagte: 
، فِي ǻَمِيلُ  فَلُقِيَ  فَسȜَِرَ، رَجُلٌ  شَرِبَ «  فَلَمَّا  النَّبِيِّ  إِلَى Ǻِهِ  فَانْطُلȖَِ  الْفَجِّ

Ȏََّاسِ  بِدَارِ  حَاذǺََّاسِ  عَلَى فَدَخَلَ  انْفَلَتَ  الْعǺَرَ  فَالْتَزَمَهُ، الْعȜُِلِلنَّبِيِّ  ذَلِكَ  فَذ 
  َأْمُرْ  وَلَمْ  أَفَعَلَهَا: وَقَالَ  فَضَحِكǻَ  ِهǻِشَيْءٍ  فǺِ« 

Ein Mann trank (ein Rauschgetränk) und war berauscht. Man fand ihn torkelnd auf der breiten Landstraße und wollte ihn zum Propheten (s) bringen. Doch als man mit ihm am Hause von al-ʿAbbās vorbeikam, entglitt er, flüchtete zu al-ʿAbbās ins Haus und verweilte darin. Dies wurde dem Propheten (s) berichtet. Der Prophet (s) lachte und sprach: „Hat er es also getan?“, und ver-hängte keine Strafe über ihn. Bei Abū Dāwūd und Aḥmad in geschlossener Kette tradiert, der Wortlaut ist der bei Abū Dāwūd. 
Hier verhängte der Gesandte (s) keine ḥadd-Strafe25 über den Mann, weil dieser vor ihm kein Geständnis 
                                                      25 Von Allah für gewisse Vergehen festgelegte Strafen 



165 

abgelegt hatte und seine Schuld auch durch keine Zeu-genaussage vor dem Gesandten Allahs erwiesen war. Dies bedeutet, dass er der Trunkenheit zwar verdächtig war, aber seine Schuld nicht feststand. Er wurde nicht bestraft, solange er nicht geständig war. Wegen des blo-ßen Verdachts wurde also keinerlei Strafe gegen ihn verhängt. Demzufolge ist es unzulässig, irgendeine Art von Strafe über den Beschuldigten zu verhängen, bevor dessen Schuld in einer Gerichtssitzung vor einem ent-scheidungsbefugten Richter erwiesen ist. 
Was den Hadith bezüglich des Verleumdungsereignis-ses26 (ḥadīṯ al-ifk) anbelangt, in dem es heißt, dass ʿAlī die Sklavin vor dem Gesandten (s) geschlagen habe, so war die Sklavin keine Beschuldigte. Folglich kann er nicht als Beweis für die Erlaubnis herangezogen werden, einen Beschuldigten zu schlagen. Darüber hinaus wird der Hadith, dass ʿAlī Barīra, die Sklavin des Gesandten Allahs (s), geschlagen habe, bei al-Buḫārī von ʿĀʾiša in folgen-dem Wortlaut erwähnt: ʿAlī sprach zum Gesandten (s): „Frag die Sklavin!“ Und der Gesandte (s) selbst fragte sie. Im Hadith wird nicht gesagt, dass ʿAlī die Sklavin ge-schlagen habe. So heißt es dort: 

 عَلǻَْكَ  ǻُ  َُّɱضَيȖِِّ  لَمْ  ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: فَقَالَ  طَالِبٍ  أَبِي بْنُ  عَلِيُّ  وَأَمَّا«
سَاءُ،  ɱَِّ  رَسُولُ  فَدَعَا: قَالَتْ  تَصْدُقْكَ، الْجَارȂَِةَ  تَسْأَلِ  وَإِنْ  Ȝَثِيرٌ، سِوَاهَا وَالنِّ

  َرَةȂِفَقَالَ  بَر : ْȏَرَةُ  أȂِبَر« 
ʿAlī ibn Abī Ṭālib hingegen sprach: „O Gesandter Allahs (s), Allah hat dich nicht eingeschränkt. Und außer ihr 
                                                      26 Ereignis, bei dem ʿĀʾiša, die Ehefrau des Propheten (s), verleum-derisch der Unzucht bezichtigt wurde. 



166 

gibt es viele Frauen. Und wenn du die Sklavin frägst, wird sie ehrlich zu dir sein. Da rief der Gesandte Allahs (s) Barīra zu sich und sprach: „O Barīra, (...)“ Und in ei-ner anderen Tradierung (von ʿĀʾiša) bei al-Buḫārī heißt es: 
ي فَسَأَلَ  بَيْتِي ɱ َِّ  رَسُولُ  جَاءَ  وَلَقَدْ «  مَا وɱََِّ، لاَ : فَقَالَتْ  خَادِمَتِي، عَنِّ

اةُ  تَدْخُلَ  حَتَّى تَرْقُدُ  Ȝَانَتْ  أَنَّهَا إِلاَّ  عَيǺًْا عَلَيْهَا عَلِمْتُ   أَوْ  خَمِيرَهَا فَتَأْكُلَ  الشَّ
 حَتَّى ɱ َِّ  رَسُولَ  اصْدُقِي: فَقَالَ  أَصْحَاǺِهِ  Ǻَعْضُ  وَانْتَهَرَهَا عَجِينَهَا،

 »Ǻِهِ  لَهَا أَسْقَطُوا
Der Gesandte Allahs (s) kam in mein Haus und fragte meine Dienerin nach mir, diese sprach: „Nein, bei Allah, ich habe keinen Fehler an ihr gesehen, außer dass sie schlief, bis das Schaf eintrat und ihre Hefe oder ihren Teig wegfraß.“ Einer seiner Gefährten fuhr sie an und sprach: „Sei ehrlich zum Gesandten Allahs (s)!“ Dann sagten sie ihr offen, worum es ging. Auch hier erwähnt al-Buḫārī nicht, dass ʿAlī die Dienerin geschlagen habe. In anderen Tradierungen wird allerdings erwähnt, dass sie ʿAlī geschlagen habe. Zum Beispiel erwähnt dies ibn Hišām. So wird in der Prophetenbiographie ibn Hišāms von ibn Isḥāq berichtet, dass ʿĀʾiša, die MuƩer der Gläu-bigen, sprach: 

سَاءَ  إِنَّ  ɱَِّ  رَسُولَ  ǻَا: قَالَ  فَإِنَّهُ  عَلِيٌ  وَأَمَّا«  أَنْ  عَلَى لَقَادِرٌ  وَإِنَّكَ  Ȝَثِيرٌ، النِّ
هَا الْجَـارȂَِـةَ  وَسَـلِ  تَسْـتَخْـلِـفَ،  بَرȂِرَةَ  ɱ َِّ  رَسُـولُ  فَدَعَا سَـتَـصْـدُقُـكَ، فَإِنَّ
: وǻََقُولُ  شَدِيداً  ضَرȁْاً  فَضَـرȁََهَا طَالِبٍ  أَبِي بْنُ  عَلِيُّ  إِلَيْهَا فَقَامَ  لǻَِسْـأَلَهَا،

 »خَيْراً  إِلاَّ  أَعْلَمُ  مَا وɱََِّ : فَتَقُولُ  قَـالَـتْ، ،ɱ َِّ  رَسُـولَ  اصْدُقِي



167 

ʿAlī hingegen sprach: „O Gesandter Allahs (s), Frauen gibt es viele. Du kannst dir eine an ihrer Stelle nehmen. Und frage die Sklavin, sie wird ehrlich zu dir sein.“ Da rief der Gesandte Allahs (s) Barīra zu sich und fragte sie. ʿAlī ibn Abī Ṭālib ging zu ihr hin und schlug sie fest, während er zu ihr sagte: „Sei ehrlich zum Gesandten Allahs (s)!“ Sie antwortete: „Bei Allah, ich weiß nur Gu-tes über sie!“ Diese Tradierung - setzen wir ihre Richtig-keit voraus - ist kein Beleg für die Erlaubnis, den Be-schuldigten zu schlagen. Denn die Sklavin Barīra war in dieser Angelegenheit nicht die Beschuldigte. Ebenso kann nicht behauptet werden, dass sie eine Zeugin ge-wesen sei, denn sie wurde nicht in ihrer Eigenschaft als Zeugin geschlagen. Beweis dafür ist die Tatsache, dass der Gesandte (s) auch andere Leute gefragt und sie nicht geschlagen hat. So fragte er Zainab bint Ğaḥš und schlug sie nicht, obwohl ihre Schwester Ḥamna bint Ğaḥš die Gerüchte über ʿĀʾiša verbreitete. Al-Buḫārī berichtet im Hadith über das Verleumdungsereignis, dass ʿĀʾiša sagte: Doch ihre Schwester Ḥamna ereiferte sich, um für sie zu kämpfen und fiel so mit den anderen ins Verderben. So war Zainab jemand, von dem man annehmen konnte, dass sie etwas wusste. Und sie wurde gefragt, aber nicht geschlagen. Aufgrund dessen kann nicht behauptet wer-den, dass Barīra als Zeugin geschlagen wurde. Vielmehr wurde sie in ihrer Eigenschaft als Dienerin des Gesand-ten Allahs (s) geschlagen. So steht es dem Gesandten (s) zu, seine Dienerin zu schlagen oder zu erlauben, dass sie geschlagen wird. Der Gesandte (s) fragte also seine Die-nerin und andere Personen. Er schwieg dazu, dass ʿAlī seine Dienerin schlug und dass die Gefährten sie anfuh-



168 

ren. Er schlug aber niemanden anderen und billigte es auch nicht, dass jemand anderer geschlagen wurde, was belegt, dass er die Erlaubnis, sie zu schlagen deshalb gab, weil sie seine Dienerin war. So ist es erlaubt, die eigene Dienerin zu schlagen - als Disziplinierungsmaß-nahme oder um sich einer Sache zu vergewissern. 
Dieser Hadith eignet sich also nicht als Beleg für die Er-laubnis, einen Beschuldigten oder einen Zeugen zu schlagen. Er kann nur als Beleg für die Erlaubnis dienen, seinen Diener zu schlagen, um ihn zu disziplinieren oder um eine Sache herauszufinden. Aufgrund dessen kann dieser Hadith nicht als Beweis für die Erlaubnis herange-zogen werden, einen Beschuldigten zu schlagen. Der Beleg für das Verbot des Schlagens bleibt somit beste-hen; es ist die Aussage des Gesandten Allahs (s): 

نَةٍ  Ǻِغَيْرِ  أَحَدًا رَاجِمًا Ȝُنْتُ  لَوْ  «  »لَرَجَمْتُهَا بَيِّ
Wenn ich jemanden ohne Beweis steinigen ließe, dann hätte ich sie gesteinigt. Über den Weg von ibn ʿAbbās übereinstimmend tradiert. Folglich ist es keinesfalls er-laubt, einen Beschuldigten zu schlagen, zu beschimpfen, anzuschreien oder ihn in irgendeiner Weise zu foltern. Erlaubt ist lediglich, ihn einzusperren, weil ein Beweis dafür ergangen ist. 
Dies betraf die Unzulässigkeit, über den Beschuldigten eine Strafe zu verhängen, bevor seine Schuld erwiesen ist. Was nun das Verbot anbelangt, eine Strafe zu ver-hängen, die Allah für das Jenseits vorgesehen hat, so ist Beleg dafür folgender bei al-Buḫārī in geschlossener Ket-te tradierte Bericht von ʿIkrima, der sagte: Zu ʿAlī (r) wurden Ketzer gebracht, und er ließ sie verbrennen. Ibn 



169 

ʿAbbās erfuhr davon und sprach: „Wenn ich es wäre, hätte ich sie nicht verbrannt, weil es der Gesandte Allahs (s) mit den Worten untersagte: 
بُوا لاَ «  »Ǻِ  َِّɱعَذَابِ  تُعَذِّ

Bestraft nicht mit der Strafe Allahs! Auch berichtet al-Buḫārī in geschlossener Kette einen Hadith von Abū Huraira, in welchem der Prophet (s) sprach: 
بُ  لا النَّارَ  وَإِنَّ «  »ɱَُّ  إِلاَّ  بِهَا ǻُعَذِّ

Und wahrlich, mit dem Feuer bestraft nur Allah. Auch brachte Abū Dāwūd im Zuge einer Erzählung folgenden Hadith von ibn Masʿūd in geschlossener Kette heraus: 
بُ  لا فَإِنَّهُ «  »النَّارِ  رَبُّ  إِلاَّ  Ǻِالنَّارِ  ǻُعَذِّ

Denn wahrlich, mit dem Feuer bestraft nur der Herr des Feuers. Aufgrund dessen ist es unzulässig, einen Ange-klagten - nachdem seine Schuld in einer Gerichtssitzung vor einem entscheidungsbefugten Richter bewiesen wurde - mit Feuer oder Ähnlichem, wie z. B. mit Strom-stößen, zu bestrafen. Es darf keine Strafe verordnet werden, die Allah zur Bestrafung heranzieht. Auch dür-fen nur Bestrafungsarten verfügt werden, die das islami-sche Recht vorsieht. So hat der Gesetzgeber die Strafen festgelegt, die über Verurteilte verhängt werden dürfen. Diese sind: Das Töten, das Auspeitschen, die Steinigung, die Verbannung, das Handabschlagen, die Gefängnisstra-fe, das Vernichten von Vermögen, die Geldstrafe, das Bloßstellen und die Bügelstrafe mit heißem Eisen für irgendeinen Körperteil. Es ist unzulässig, irgendjeman-den mit anderen Strafen außer diesen zu bestrafen. So 



170 

darf niemand mit Feuer verbrannt werden, jedoch ist es zulässig, Vermögenswerte, die ihm gehören, zu verbren-nen. Auch darf niemand durch das Ausreißen der Nägel oder Augenwimpern, durch Stromstöße, durch das Er-tränken in Wasser oder das Beschütten mit kaltem Was-ser, durch Aushungern, durch das Aufstellen in der Kälte ohne schützende Kleidung oder auf andere Weise be-straft werden. Vielmehr muss man sich bei der Bestra-fung darauf beschränken, was das islamische Recht an Bestrafungsformen erwähnt. Für den Richter ist es ver-boten, über den Täter eine darüber hinaus gehende Be-strafungsart zu verfügen. Aufgrund dessen ist es keines-falls zulässig, jemanden zu foltern. Wer das tut, hat dem islamischen Recht zuwidergehandelt. Ist erwiesen, dass jemand einen anderen gefoltert hat, wird er dafür be-straft. Dies sind die Belege für Artikel 13. 
Artikel 14 – Alle Handlungen sind grundsätzlich an den islamischen Rechtsspruch gebunden. Eine Handlung darf erst nach Kenntnis ihres Rechtsspruches ausgeführt werden. Dinge (Gegenstände) sind grundsätzlich erlaubt, so-lange es keinen Rechtsbeleg gibt, der sie ver-bietet. 
Dem Muslim ist befohlen worden, alle seine Handlungen gemäß den Rechtssprüchen des Islam auszuführen. Der Erhabene sagt: 

 َنـَهُمْ  شَجَرَ  فِيمَا يحَُكِّمُوكَ  حَتىَّ  يُـؤْمِنُونَ  لاَ  وَربَِّكَ  فَلا  بَـيـْ



171 

Nein, bei deinem Herrn, sie werden nicht eher gläubig sein, bis sie dich zum Richter in allem erheben, was un-ter ihnen strittig ist. (4:65) 
كُمُ  وَمَاʫَفاَنْـتـَهُوا عَنْهُ  نَـهَاكُمْ  وَمَا فَخُذُوهُ  الرَّسُولُ  آ 

Und was euch der Gesandte überbrachte, so nehmt es an, und was er euch untersagte, dessen enthaltet euch! (59:7) So gilt für den Muslim grundsätzlich, dass er die Rechtssprüche des Islam einzuhalten hat. Darüber hin-aus gilt das islamische Rechtsprinzip: »Kein Gesetz bevor das Gesetz ergangen ist.« D. h., für eine Rechtsfrage existiert kein Rechtsspruch, bevor das Gesetz Allahs dazu erlassen wurde. Mit anderen Worten erhält die Angele-genheit keinerlei Rechtsspruch, bevor das Gesetz Allahs dazu erlassen wurde. Sie gilt also nicht als erlaubt. Bei der Erlaubnis (ibāḥa) handelt es sich nämlich um einen islamischen Rechtsspruch, der mit der Ansprache des Gesetzgebers feststehen muss. Ist das nicht geschehen, so ist kein Rechtsspruch vorhanden. Denn der islamische Rechtsspruch ist die Ansprache des Gesetzgebers betref-fend die Handlungen der Menschen. Alles, worüber kei-ne Ansprache des Gesetzgebers ergangen ist, stellt somit keinen Rechtsspruch dar. 
Daher bedeutet die Erlaubnis nicht, dass kein Verbot existiert, sondern dass ein islamischer Rechtsbeleg vor-handen ist, der eine Sache für erlaubt erklärt. Mit ande-ren Worten hat der Gesetzgeber den Menschen mit ei-nem Textbeleg vor die Wahl gestellt, eine Handlung zu tun oder zu unterlassen. Aufgrund dessen gilt der Grundsatz des Festhaltens an der Ansprache des Gesetz-gebers. Es gilt keineswegs der Grundsatz der Erlaubnis. 



172 

Denn die Erlaubnis selbst bedarf einer Ansprache des Gesetzgebers, die ihren Rechtsspruch belegt. Dies ist allgemeingültig; es umfasst Dinge und Handlungen. Wenn also der Muslim irgendeine Handlung tun möchte, muss er das Gesetz Allahs bei dieser Handlung einhalten. Er muss nach dem Gesetz Allahs suchen, bis er es findet und sich daran halten. Auch wenn er irgendeine Sache nehmen oder geben (oder irgendwie verwenden) möch-te, muss er das Gesetz Allahs bei dieser Sache einhalten. Er muss nach diesem Gesetz suchen, bis er es findet, und sich daran halten. Das belegen die āyāt und Hadithe in ihrem Wortlaut (manṭūq) und Sinngehalt (mafhūm). So ist es dem Muslim nicht erlaubt, irgendeine Handlung nicht nach dem islamischen Rechtsspruch zu setzen oder sich gegenüber irgendeiner Sache nicht nach dem islami-schen Rechtsspruch zu verhalten. Vielmehr hat er die Pflicht, bei jeder Handlung und gegenüber jeder Sache den islamischen Rechtsspruch einzuhalten. Nachdem Allah (t) erklärt hat: 
 َسْلاَمَ  لَكُمُ  وَرَضِيتُ  نعِْمَتيِ  عَلَيْكُمْ  وَأَتمْمَْتُ  دِينَكُمْ  لَكُمْ  أَكْمَلْتُ  الْيـَوْم  الإِْ

 دِينًا
Heute habe Ich euch eure Glaubensordnung vervoll-ständigt und Meine Gabe an euch vollendet und euch den Islam als Glaubensordnung gutgeheißen. (5:3) 

بَ الْكِتَا عَلَيْكَ  وَنَـزَّلْنَا  ًʭيَا  شَيْءٍ  لِّ لِكُ  تبِـْ
Und Wir haben zu dir das Buch herabgesandt als Erklä-rung für alle Dinge. (16:89), bleibt keine Handlung und keine Sache mehr übrig, ohne dass Allah den Beleg für den diesbezüglichen Rechtsspruch dargelegt hätte. Für 



173 

niemanden, der die Bedeutung dieser beiden Verse ver-standen hat, ist es noch zulässig zu behaupten, dass ei-nige Handlungen, Dinge oder Sachverhalte keinen isla-mischen Rechtsspruch hätten, das islamische Recht sie also vollständig vernachlässigt habe, ohne einen Beleg (dalīl) oder zumindest ein auf den Rechtsbeleg hinwei-sendes juristisches Merkmal (amāra) aufgestellt zu ha-ben, das für den rechtsfähigen Menschen (mukallaf) erkennbar ist. D. h., es muss zumindest ein Rechtsgrund (ʿilla) erwähnt sein, der den mukallaf zum Rechtsspruch - also zur Frage, ob die Angelegenheit verpflichtend, ver-boten, wünschenswert, unerwünscht oder erlaubt ist - hinführt. 
Solche und ähnliche Behauptungen würden nämlich das islamische Recht infrage stellen. Demzufolge ist es für niemanden statthaft zu behaupten, eine Handlung - fiʿl - sei erlaubt, weil kein Rechtsbeleg dafür ergangen sei, und der Grundsatz der Erlaubnis gelte, solange kein Rechtsbeleg existiert. Auch ist es für niemanden statt-haft zu behaupten, eine Sache - šaiʾ - sei erlaubt, weil kein Rechtsbeleg dafür ergangen sei, und der Grundsatz der Erlaubnis gelte, wenn der Rechtsbeleg fehle. Denn es existiert keine Handlung und keine Sache, für die es kei-nen Beleg aus der Scharia gäbe. Man muss also nach dem Gesetz Allahs für jede Handlung oder Sache suchen und es übernehmen, nicht aber die Handlung oder Sache für erlaubt erklären, weil - vermeintlich - kein Beleg da-für vorhanden sei. 
Nachdem der Rechtsspruch als die Ansprache des Ge-setzgebers betreffend die Handlungen der Menschen definiert ist, ergeht diese Ansprache stets zur Regelung 



174 

der Handlungen des Menschen und ergeht nicht für die Dinge. Sie betrifft Dinge (bzw. Sachen: šaiʾ - Plural ašyāʾ) nur insofern, als dass sie mit der Handlung des Men-schen verknüpft sind. Grundsätzlich ergeht die Anspra-che also für die Handlung des Menschen, und die Sache ist dieser stets angeschlossen. Dies gilt sowohl für den Fall, dass die Ansprache an die Handlung gerichtet ist und die Sache überhaupt nicht erwähnt, wie z. B. die Aussage 
وَاشْرَبوُا كُلُوا  

Esst und trinkt! (2:60) , als auch für den Fall, dass sich die Ansprache an die Sache wendet und die Handlung mit keinem Wort erwähnt wird, wie z. B. der Vers 
 ْتَةُ  عَلَيْكُمُ  حُرِّمَت   الخْنِْزيِرِ  وَلحَمُْ  وَالدَّمُ  الْمَيـْ

Das Verendete, das Blut und das Schweinefleisch sind euch verboten. (5:3) So betrifft der Rechtsspruch des Verbots dieser drei Dinge die damit verknüpfte Hand-lung des Menschen, nämlich das Verbot, sie zu essen, sie zu kaufen oder zu verkaufen, Mietverträge dafür abzu-schließen und Anderes. Aufgrund dessen gilt der islami-sche Rechtsspruch stets für die Handlung des Menschen, und zwar ungeachtet dessen, ob er zur Handlung oder zur Sache ergeht. Von daher erwuchs auch das Rechts-prinzip, dass bei Handlungen grundsätzlich der Rechts-spruch einzuhalten ist. Denn die Ansprache des Gesetz-gebers ist stets mit der Handlung des Menschen ver-knüpft. 
Bei juristischer Gesamtbetrachtung der detaillierten Rechtsbelege wird jedoch klar, dass die als Belege für die 



175 

Rechtssprüche ergangenen Offenbarungstexte - je nach dem, ob sie eine Handlung oder eine Sache betreffen - in ihrer Textkonstellation hinsichtlich der Ausrichtung der Ansprache unterschiedlich sind. So ist die Ansprache in einem Text, der eine Handlung betrifft, allein auf die Handlung ausgerichtet, und zwar ungeachtet dessen, ob eine Sache mit ihr erwähnt wurde oder nicht. So sagt der Erhabene beispielsweise: 
 َّوَأَحَل  َُّɍوَحَرَّمَ  الْبـَيْعَ  ا  َʪِّالر  

Doch Allah hat den Handel erlaubt und den Zins verbo-ten. (2:275) 
الْكُفَّارِ  مِنَ  يَـلُونَكُمْ  الَّذِينَ  قَاتلُِوا  

Bekämpft diejenigen unter den Ungläubigen, die euch am nächsten sind. (9:123) 
 ْنْفِق   سَعَتِهِ  مِنْ  سَعَةٍ  ذُو لِيُـ

Wer Fülle hat, der soll aus seiner Fülle spenden! (65:7) 
 ِّؤَد   أَمَانَـتَهُ  اؤْتمُِنَ  الَّذِي فَـلْيُـ

So soll derjenige, dem anvertraut wurde, das Anver-traute aushändigen. (2:283) 
وَاشْرَبوُا كُلُوا  

Esst und trinkt! (2:60) Auch sprach der Gesandte Allahs (s): 
قَا لَمْ  مَا Ǻِالْخǻَِارِ  الْبǻَِّعَانِ  «   »يَتَفَرَّ



176 

Käufer und Verkäufer haben die Wahl, solange sie nicht auseinandergehen. Über ibn ʿUmar und andere überein-stimmend tradiert. 
  »أَجْرَهُ  الأَجِيرَ  أَعْطُوا«

Gebt dem Dienstnehmer seinen Lohn! Bei ibn Māğa über den Weg ibn ʿUmars und bei al-Baihaqī über den Weg Abū Hurairas in einem isnād tradiert, den al-Baġawī als ḥasan einstufte. Bei all diesen Texten ist die Anspra-che auf die Handlung gerichtet, ohne die Sache zu er-wähnen. Auch sagt der Erhabene zum Beispiel: 
 ْْكُلُونَ  كُلٍّ  وَمِنϦَ لحَْمًا  čʮَِطر  

Und aus beiden esst ihr zartes Fleisch. (35:12) 
لحَْمًا مِنْهُ  لتَِأْكُلُوا  čʮِطَر  

damit ihr zartes Fleisch daraus esst (16:14) 
هَا وَأَخْرَجْنَا   ϩَْكُلُونَ  فَمِنْهُ  حَبčا مِنـْ

Und Wir brachten daraus Korn hervor, von dem sie es-sen. (36:33) 
 ََّْكُلُونَ  الَّذِينَ  إِنϩ  َظلُْمًا الْيـَتَامَى أمَْوَال  

Diejenigen, die das Vermögen der Waisen zu Unrecht verzehren. (4:10) 
ثمَرَهِِ  مِنْ  ليَِأْكُلُوا  

damit sie von deren Früchten essen (36:35) Hier wird die Ansprache ebenso auf die Handlung gerichtet, auch wenn die Sache mit der Handlung erwähnt wurde. Glei-ches gilt für die Ansprache, die unmittelbar mit der 



177 

Handlung des Menschen verknüpft ist. Bei einem Text, der eine Sache betrifft, sieht es jedoch anders aus. So wird dabei die Ansprache allein auf die Sache gerichtet, ob nun eine Handlung miterwähnt wird oder nicht. So sagt der Erhabene beispielsweise: 
 ْتَةُ  عَلَيْكُمُ  حُرِّمَت   الْمَيـْ

Das Verendete ist euch verboten. (5:3) 
َا تَةَ  عَلَيْكُمُ  حَرَّمَ  إِنمَّ   الخْنِْزيِرِ  وَلحَمَْ  وَالدَّمَ  الْمَيـْ

Wahrlich, das Verendete, das Blut und das Schweine-fleisch sind euch verboten. (16:115) 
زَلْنَا   مَاءً  السَّمَاءِ  مِنَ  وَأَنْـ

Und Wir haben aus dem Himmel Wasser herabgesandt. (23:18) 
زَلْنَا   مَاءً  السَّمَاءِ  مِنَ  وَأَنْـ

Und aus dem Wasser haben Wir alles Lebendige ent-stehen lassen. (21:30) Und bezüglich des Meerwassers sagte der Gesandte Allahs (s): 
  »مَيْتَتُهُ  الْحِلُّ  مَاؤُهُ  الطَّهُورُ  هُوَ «

Dessen Wasser ist rein und dessen Verendetes statt-haft. Ein Hadith ṣaḥīḥ, den Mālik über den Weg Abū Hurairas in geschlossener Kette herausgebracht hat. Hier wurde die Ansprache immer auf die Sache (šaiʾ) gerich-tet, ohne die Handlung zu erwähnen. Auch sagt der Er-habene zum Beispiel: 



178 

َا  الشَّيْطاَنِ  عَمَلِ  مِنْ  رجِْسٌ  وَالأَْزْلاَمُ  وَالأْنَْصَابُ  وَالْمَيْسِرُ  الخْمَْرُ  إِنمَّ
 فاَجْتَنِبُوهُ 

Wahrlich, Berauschendes, Glücksspiel, Opfersteine und Lospfeile sind ein Gräuel, ein Werk des Satans, so mei-det sie! (5:90) 
 ُتَشْرَبوُنَ  الَّذِي الْمَاءَ  أَفَـرَأيَْـتُم 

Seht ihr das Wasser, das ihr trinkt? (56:68) 
 ُتُورُونَ  الَّتيِ  النَّارَ  أَفَـرَأيَْـتُم 

Seht ihr das Feuer, mit dem ihr euch wärmt? (56:71) 
 ْسَكَرًا مِنْهُ  تَـتَّخِذُونَ  وَالأَْعْنَابِ  النَّخِيلِ  ثمَرََاتِ  وَمِن 

Und von Früchten der Dattelpalmen und der Trauben-stöcke, wovon ihr euch Berauschendes nehmt. (16:67) 
 ْلِلشَّاربِِينَ  سَائغًِا خَالِصًا لبَـَنًا وَدَمٍ  فَـرْثٍ  بَـينِْ  مِنْ  بطُُونهِِ  فيِ  ممَِّا نُسْقِيكُم 

Wir geben euch von dem, was in ihren Leibern ist, zwi-schen Kot und Blut Milch zu trinken - rein und bekömm-lich für die Trinkenden. (16:66) Hier ist die Ansprache ebenso auf die Sache gerichtet, auch wenn die Handlung miterwähnt wurde. Eine derartige Ansprache, die mit der Sache verknüpft ist, legt den Rechtsspruch für diese Sache dar. Ihre Verknüpfung mit der Sache ist jedoch nur insofern relevant, als dass sie den Rechtsspruch für die damit verbundene Handlung des Menschen erläutert und nicht für die Sache getrennt von ihrer Handlung. Denn eine Sache kann keinen Rechtsspruch erhalten, es sei denn in Verbindung mit der Handlung des Menschen. Aus all dem wird der Unterschied in der Textkonstellati-



179 

on hinsichtlich der Ausrichtung der Ansprache deutlich. Dieser Unterschied weist darauf hin, dass - auch wenn der Rechtsspruch als die Ansprache des Gesetzgebers betreffend die Handlungen der Menschen definiert ist - für die Dinge spezifische Rechtssprüche ergangen sind, die ihre gesetzliche Beschaffenheit kategorisch darlegen, obwohl ihr Rechtsspruch für die damit verbundene Handlung des Menschen gilt und nicht von dieser zu trennen ist. Bei juristischer Gesamtbetrachtung der Tex-te wird durch diese Konstellation nun klar, dass die Rechtssprüche bezüglich der Dinge (ašyāʾ) einen gene-rellen, allgemeingültigen Beweis haben, der als Darle-gung für die Handlungen ergangen ist (und keine Ein-schränkung für die dabei zum Einsatz kommenden Dinge enthält). Was spezifisch für Dinge bzw. Sachen an spezi-ellen Rechtssprüchen erwähnt wird, ist im Grunde eine Ausnahme vom allgemeingültigen Rechtsspruch, der als Beleg für die Handlung auch alle (damit verknüpften) Dinge umfasst. Aus der juristischen Gesamtbetrachtung ergibt sich also, dass der Offenbarungstext, bei dem die Ansprache unmittelbar auf die Handlung gerichtet ist, eine allgemeingültige Form hat, wodurch alle damit ver-knüpften Dinge erlaubt (mubāḥ) sind. Denn die darin beinhaltete Handlungsaufforderung bzw. freie Hand-lungswahl ist in genereller Form ergangen und umfasst jede damit verbundene Sache. Somit ist für die ergange-ne Aufforderung jede Sache bzw. jedes Ding erlaubt, und das Verbot eines dieser Dinge benötigt einen expliziten Textbeleg. So sagt der Erhabene zum Beispiel: 
 َيعًا الأَْرْضِ  فيِ  وَمَا السَّمَاوَاتِ  فيِ  مَا لَكُمْ  وَسَخَّر  مِنْهُ  جمَِ



180 

Und Er hat euch alles, was in den Himmeln und auf Er-den ist, dienstbar gemacht, alles ist von ihm. (45:13) Das bedeutet, dass Er die Dinge, die sich in den Himmeln und auf Erden befinden, für uns erschuf. Sie sind also erlaubt. Auch sagt Er: 
 َّوَأَحَل  َُّɍعَ الْبـَيْ  ا 

Doch Allah hat den Handel erlaubt. (2:275) Das heißt, dass Allah den Kauf und Verkauf aller Dinge erlaubt hat. Der Handel mit einer bestimmten Sache benötigt also keinen spezifischen Beleg mehr, denn der allgemeine Beleg (für die Erlaubnis des Handels) umfasst alle Dinge. Umgekehrt erfordert das Verbot, mit einer bestimmten Sache Handel zu treiben - wie z. B. mit Rauschgetränken - einen eigenen Rechtsbeleg. Auch sagt der Erhabene: 
طيَِّبًا حَلاَلاً  الأَْرْضِ  فيِ  ممَِّا كُلُوا 

Esst von dem, was auf Erden ist, statthaft und bekömm-lich. (2:168) Dies bedeutet, dass der Verzehr von allem statthaft ist. Der Verzehr einer bestimmten Sache benö-tigt also keinen Beleg mehr, der sie für erlaubt erklärt, denn der allgemeine Rechtsbeleg hat sie bereits erlaubt. Vielmehr erfordert das Verbot des Verzehrs eines be-stimmten Nahrungsmittels, wie z. B. des Verendeten, einen eigenen Beleg. Ebenso sagt der Erhabene: 
تُسْرفُِوا وَلاَ  وَاشْرَبوُا وكَُلُوا 

Esst und trinkt und seid nicht maßlos. (7:31) Auch hier ist aus dem Vers zu verstehen, dass das Trinken jedwe-den Getränks erlaubt ist. Das Trinken einer bestimmten Flüssigkeit erfordert also keinen Beleg für die Erlaubnis, 



181 

da der allgemein ergangene Beleg sie bereits erlaubt hat. Analog dazu erfordert das Verbot eines bestimmten Getränks, wie z. B. Berauschendes, einen eigenen Rechtsbeleg. Gleiches gilt für das Sprechen, das Gehen, das Spielen, das Riechen, das Einatmen, das Schauen und für andere Handlungen des Menschen. So ist der allgemeine Beleg mit der Erlaubnis für alle Dinge ergan-gen, die mit diesen Handlungen verknüpft sind. Die Er-laubnis irgendeiner Sache erfordert hier keinen Beleg mehr, vielmehr erfordert das Verbot einer mit diesen Handlungen verbundenen Sache einen eigenen Rechts-beleg. Folglich haben die Rechtsbelege, bei denen die Texte auf die Handlung ausgerichtet sind, den Rechts-spruch hinsichtlich der Dinge in einer allgemeinen und generellen Form dargelegt. Die Dinge benötigen also keine eigenen Textbelege, die ihren Rechtsspruch darle-gen. Wenn Textbelege spezifisch für Dinge ergehen, nachdem deren genereller Rechtsspruch dargelegt wur-de, so ist es ein Beweis dafür, dass diese für sie spezi-fisch geltenden Rechtssprüche sie aus dem generellen Rechtsspruch exkludieren. Somit haben die Offenba-rungstexte den Rechtsspruch bezüglich der Dinge prinzi-piell als erlaubt dargelegt. Dinge bzw. Sachen sind also grundsätzlich erlaubt. Allerdings sind Texte ergangen, die einige Rechtssprüche davon ausnehmen. Folglich sind die Dinge erlaubt, solange kein Textbeleg ergeht, der sie verbietet. Von daher entstand das Rechtsprinzip: »Bei Dingen gilt grundsätzlich die Erlaubnis«. Dies sind die Belege für den Artikel. 
Artikel 15 – Das, was zu Verbotenem (ḥarām) führt, ist selbst verboten, vorausgesetzt es führt nach 



182 

überwiegender Ansicht zum Verbotenen. Be-steht nur die Befürchtung, dass es zu Verbo-tenem führen könnte, so ist es nicht verbo-ten. 
Beleg dafür ist die Aussage des Erhabenen: 

 َدُونِ  مِنْ  يَدْعُونَ  الَّذِينَ  تَسُبُّوا وَلا  َِّɍفَـيَسُبُّوا ا  ََّɍا 
Und schmäht nicht diejenigen, die sie anstelle Allahs anrufen, damit sie nicht Allah schmähen. (6:108) Die Beschimpfung der Ungläubigen zählt im Grunde zum Erlaubten. Auch hat sie Allah (t) im Koran beschimpft. Wenn jedoch diese Beschimpfung mit überwiegender Annahme dazu führt, dass sie Allah beschimpfen, dann ist sie verboten. Denn die Beschimpfung Allahs ist unzu-lässig, sie ist verboten und sogar mehr als verboten! Da-raus wurde das folgende Rechtsprinzip abgeleitet: »Das Mittel zum Verbotenen ist verboten«. Damit dieses Mit-tel jedoch als verboten gilt, muss die überwiegende An-nahme bestehen, dass sie tatsächlich zum Verbotenen führt. Denn das Verbot, ihre Götzen zu beschimpfen, ist deswegen ergangen, weil es zur Beschimpfung Allahs, des Erhabenen, führt. Im Vers wurde nämlich die Kau-salpräposition fa verwendet: 

فَـيَسُبُّوا 
damit (fa) sie (nicht) schmähen Besteht jedoch keine überwiegende - also präsumtive - Annahme, dass es zu einer Schmähung Allahs im Zuge der Schmähung ihrer Götzen kommt, dann würde die Verwendung der Präpo-sition fa auf keinen Kausalzusammenhang hinweisen und in der Folge auch kein Verbot begründen. Dies gilt 



183 

grundsätzlich bei jeder Präsumtion im Zuge irgendeines islamischen Rechtsspruches. Ist also nicht überwiegend anzunehmen, dass ein Mittel bzw. eine Vorgehensweise zu Verbotenem führt - wenn man z. B. nur die Befürch-tung hat, dass es zu Verbotenem führen könnte, wie z. B. das Ausgehen der Frau ohne niqāb (d. h. mit unbedeck-tem Gesicht), wo man befürchtet, dass dies zu einer Ver-suchung führen könnte -, so ist das Mittel in so einem Falle nicht verboten, da die bloße Befürchtung für ein Verbot nicht ausreicht. Dies ist der Rechtsbeleg für die-sen Artikel. 
Gleiches gilt auch für das Rechtsprinzip: »Wenn das Ein-zelelement einer erlaubten Sache zu einem Schaden führt, so wird dieses Element alleine verboten, während die Sache an sich erlaubt bleibt«. Dies geht aus einem Bericht des Propheten (s) hervor, dass er, als er bei al-Ḥiğr vorbeikam, sein Lager dort aufschlug. Die Menschen wollten sich vom Brunnen Wasser holen. Als sie sich auf den Weg machten, sprach der Gesandte Allahs (s): 

ؤُوا وَلاَ  شَيْئاً، مَائِهَا مِنْ  تَشْرȁَُوا لاَ « لاَةِ، مِنْهُ  تَتَوَضَّ  عَجِينٍ  مِنْ  Ȝَانَ  وَمَا لِلْصَّ
 إِلاَّ  اللَّيْلَةَ  مِنȜُْمُ  أَحَدٌ  يَخْرُجَنَّ  وَلاَ  شَيْئاً، مِنْهُ  تَأْكُلُوا وَلاَ  الإِبِلَ  فَاعْلِفُوهُ  عَجَنْتُمُوهُ 

 »لَهُ  صَاحِبٌ  وَمَعَهُ 
Trinkt nichts von seinem Wasser und vollzieht damit keine rituelle Waschung für das Gebet. Was ihr davon an Teig geknetet habt, so verfüttert es den Kamelen und esst nichts davon. Und keiner von euch soll diese Nacht das Lager verlassen, außer er hat einen Gefähr-ten bei sich. Bei ibn Hišām in seinem Werk „as-Sīra“ tra-diert, ebenso bei ibn Ḥibbān in „aṯ-Ṯiqāt“. So ist das 



184 

Trinken von Wasser erlaubt. Doch dieses eine Element des Wassers, nämlich der Brunnen des Volkes Ṯamūd, hat der Gesandte (s) verboten, da es zu Schaden führt. Das Wasser an sich bleibt jedoch erlaubt. Und dass eine Person ohne Begleitung einen nächtlichen Ausgang un-ternimmt, ist ebenso erlaubt. Jedoch hat der Gesandte Allahs (s) es verboten, dass jemand in dieser spezifischen Nacht und an diesem spezifischen Ort die Armee ohne Begleitung verlässt, da dies zu einem Schaden führen würde. Außer in diesem Fall bleibt aber der nächtliche Ausgang einer Person ohne Begleitung erlaubt. Dies ist ein Beleg dafür, dass das Einzelelement einer erlaubten Sache alleine verboten wird, wenn es zu Schaden führt, wobei die Sache an sich erlaubt bleibt. 

DAS REGIERUNGSSYSTEM 
Artikel 16 – Das Regierungssystem ist ein Einheitssys-tem und nicht föderativ. 
Das richtige Herrschaftssystem ist allein das Einheitssys-tem. Denn der islamische Rechtsbeleg ist mit diesem System ergangen und hat jedes andere verboten. So wird von ʿAbdullāh ibn ʿAmr ibn al-ʿĀṣ berichtet, dass er den Gesandten Allahs (s) sagen hörte: 

 فَإِنْ  اسْتَطَاعَ، إِنِ  فَلْـǻُطِعْهُ  قَلǺِْهِ  وَثَمَرَةَ  يَدِهِ  صَفْقَةَ  فَأَعْطَاهُ  إِمَامًا Ǻَاǻَعَ  وَمَنْ «
 »الآخَرِ  عُنȖَُ  فَاضْرȁُِوا يُنَازِعُهُ  آخَرُ  جَاءَ 

Wer einem Imam die baiʿa leistet, ihm seinen Hand-
schlag und die Frucht seines Herzens gibt, der soll ihm 
gehorchen, so er dazu imstande ist. Wenn ein anderer 



185 

kommt und ihm die Befehlsgewalt streitig macht, so 
schlagt dem anderen den Kopf ab! Bei Muslim in ge-
schlossener Kette tradiert. Und von Abū Saʿīd al-Ḫudrī 
wird berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

 »مِنْهُمَا الآخَرَ  فَاقْـتُلُوا لِخَلǻِفَتَيْنِ، بُوǻِعَ  إِذَا«
Wenn zwei Kalifen die baiʿa geleistet wird, so tötet den 
zweiten von ihnen. Bei Muslim in geschlossener Kette 
tradiert. Der Beweisaspekt in diesen beiden Hadithen ist 
folgender: Der erste Hadith macht klar, dass im Falle der 
Übergabe des Imamats - d. h. des Kalifats - an eine Per-
son man dieser gehorchen muss. Macht ihr jemand das 
Kalifat streitig, muss er bekämpft und getötet werden, 
wenn er von seinem Vorhaben nicht Abstand nimmt. 
Der Hadith macht also deutlich, dass derjenige, der dem 
Kalifen das Kalifat streitig macht, getötet werden muss. 
Somit ergibt sich aus dem Sinngehalt (mafhūm) des 
Hadithes das Verbot, den Staat aufzuteilen. Auch hält 
der Hadith dazu an, eine Zerstückelung des Staates und 
eine Abspaltung von diesem nicht zuzulassen. Notfalls 
soll dies mit Gewalt unterbunden werden. 
Der zweite Hadith besagt, dass im Falle des Fehlens ei-
nes Kalifen im Staat und das Kalifat zwei Personen über-
tragen wird, die zweite von beiden getötet werden soll. 
Mit besserem Grunde sollte dies geschehen, wenn das 
Kalifat mehr als zwei Personen übertragen wird. Aus 
dem Sinngehalt (mafhūm) des Hadithes ergibt sich auch 
hier das Verbot, den Staat aufzuteilen. Dies bedeutet, 
dass es verboten ist, den Staat in mehrere Staaten auf-



186 

zugliedern, vielmehr muss er als einheitlicher Staat be-
stehen bleiben. Daher ist das Regierungssystem im Islam 
ein Einheitssystem und kein föderatives System. Ein an-
deres System als das Einheitssystem ist definitiv verbo-
ten. Aufgrund dessen wurde dieser Artikel erlassen. 
Artikel 17 – Die Regierung (al-ḥukm) ist zentral, die Verwaltung (al-idāra) dezentral. 
Dieser Artikel wurde zur Differenzierung zwischen Regie-rung und Verwaltung festgelegt. Diese Differenzierung wird in zwei Aspekten sichtbar: Zum einen in der Realität beider Sachverhalte und zum anderen in den Handlun-gen des Gesandten Allahs (s), und zwar in der Art, wie er Herrscher und Beamte ernannte. Was die Realität der beiden Sachverhalte anlangt, so haben die Ausdrücke al-ḥūkm, al-mulk und as-sulṭān im Arabischen dieselbe Be-deutung. Es ist damit die Regierungsmacht gemeint, die die Gesetze implementiert. Im Sprachlexikon „al-Qāmūs al-muḥīṭ“ heißt es dazu: „Aqarra bi l-mulūkati bedeutet, er hat die Herrschaft (mulk) anerkannt. Es existiert die männliche und die weibliche Form davon. Mulk bedeu-tet Macht (al-ʿaẓama) und Herrschaft (as-sulṭān).“ An einer anderen Stelle wird ausgeführt: „As-sulṭān ist der Beweis und die Befähigung zur Macht (mulk).“ Und an einer dritten Stelle heißt es: „Al-ḥukm bedeutet das Richten, der Plural ist aḥkām. Er hat über ihn den ḥukm (die Entscheidung) ausgesprochen, d. h., er hat über ihn - oder auch unter ihnen - gerichtet. Al-ḥākim ist derjeni-ge, der den ḥukm durchführt.“ Al-ḥukm bedeutet also sprachlich das Richten. Der Ausdruck al-ḥākim bezeich-



187 

net in der Sprache denjenigen, der den ḥukm - d. h. den Richtspruch - durchführt. In diesem Artikel hier ist mit ḥukm jedoch die konventionelle Bedeutung gemeint, nämlich die Durchführung der Gesetze, d. h., al-ḥukm im Sinne von Herrschaft, Regierungsmacht und Befähigung zur Ausübung der Herrschaft. Mit anderen Worten be-deutet al-ḥukm die Ausübung der Befehlsgewalt, die das islamische Recht mit den folgenden Worten des Gesand-ten Allahs (s) den Muslimen vorgeschrieben hat: 
 »أَحَدَهُمْ  عَلَيْهِمْ  رُواأَمَّ  إِلاَّ  فَلاةٍ  Ǻِأَرْضِ  Ȝُǻَونُونَ  نَفَرٍ  لِثَلاثَةِ  ǻَحِلُّ  وَلا«

Für drei Leute ist es nicht statthaft in einem Ödland zu verweilen, außer sie ernennen einen von ihnen zum Befehlshaber. Bei Aḥmad in geschlossener Kette von ʿAbdullāh ibn ʿAmr tradiert. Und diese Ausübung der Befehlsgewalt ist nichts Anderes als die Regierungs-macht, die zur Aufhebung des Unrechts und zur Ent-scheidung in Streitfällen eingesetzt wird. Anders ausge-drückt bedeutet al-ḥukm die Übernahme der Befehls-gewalt, die in folgenden Aussagen des Erhabenen er-wähnt wird: 
َأي ʮَأَطِيعُوا آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  ََّɍمِنْكُمْ  الأَْمْرِ  وَأُوليِ  الرَّسُولَ  وَأَطِيعُوا ا 

Ihr, die ihr glaubt! Gehorcht Allah und gehorcht dem Gesandten und denen, die von euch die Befehlsgewalt innehaben. (4:59) 
 ْهُمْ  الأَْمْرِ  أُوليِ  وَإِلىَ  الرَّسُولِ  إِلىَ  رَدُّوهُ  وَلَو  مِنـْ

Hätten sie es aber vor den Gesandten und vor jene ge-bracht, die unter ihnen die Befehlsgewalt innehaben... (4:83) Es ist also die unmittelbare Betreuung der Ange-



188 

legenheiten der Menschen in praktischer Form. Dies ist die Realität von Herrschaft - al-ḥukm. Demzufolge ist mit ḥukm Herrschaft, Befehlsgewalt, Regierungsmacht und Staatsautorität gemeint. Alles andere fällt in den Bereich der Verwaltung (idāra). Aufgrund dessen wird das, was der Kalif und die von ihm ernannten Befehlshaber - wie Gouverneure (wulāt) und Statthalter (ʿummāl) - an Be-treuungstätigkeiten für die Menschen durchführen, in-dem sie die Gesetze des islamischen Rechts anwenden und die Entscheidungen der Richter umsetzen, als ḥukm (Herrschaftsausübung) bezeichnet. Alle weiteren Tätig-keiten, die von diesen Personen durchgeführt werden oder von anderen, die von ihnen oder vom Kalifen per-sönlich ernannt wurden, fallen in den Bereich der Ver-waltung (idāra). Somit ist der Unterschied zwischen Re-gierung und Verwaltung deutlich geworden. 
Die Regierungsmacht in dieser realen Bedeutung von ḥukm hat der Gesetzgeber dem Kalifen übertragen, der von der Umma gewählt wird, bzw. dem Befehlshaber, den sich die Umma aussucht. Durch die Wahl des Be-fehlshabers bzw. durch die baiʿa des Kalifen hat der Be-fehlshaber bzw. der Kalif die Regierungsbefugnis inne. D. h., die Herrschaft wird dadurch dem Kalifen bzw. dem Befehlshaber übertragen. Niemand anderer hat sie inne, es sei denn, der Kalif oder der Befehlshaber überträgt sie ihm. Daher ist die Regierungsform im Islam zentraler Natur. Das bedeutet, dass die Herrschaftsmacht bzw. die Autorität in Händen der Umma liegt. Sie überträgt diese einer Person, sei es der Kalif oder der Befehlshaber. Mit ihrer Übertragung an den Kalifen durch die baiʿa oder an den Befehlshaber durch eine Wahl hat dieser die Herr-



189 

schaft inne. Er kann dann die Herrschafts- bzw. Regie-rungsbefugnis übertragen wem er will. Niemand außer ihm hat die Regierungsbefugnis inne, es sei denn, er überträgt sie ihm. Damit wird die Zentralität der Herr-schaft im Islam deutlich. Sie manifestiert sich in der Ein-schränkung der Herrschaftsbefugnis in Händen desjeni-gen, den die Umma dafür auswählt. So genießt er in per-sona die Befugnis zur Herrschaftsausübung. Jeder ande-re genießt diese Befugnis nicht in persona. Vielmehr erhält er sie, indem sie ihm von jemand anderem über-tragen wird, und diese Übertragung zeitlich und örtlich sowie nach Rechtsfall festgelegt ist. Aufgrund dessen belegt die Realität der Herrschaft, dass sie zentral ge-steuert ist und diese Zentralität eingehalten werden muss. 
Was nun die Handlungen des Gesandten Allahs (s) anbe-langt, so entsandte er (s) Gouverneure in die Provinzen und befahl ihnen, die Gesetze des islamischen Rechts auf die Menschen anzuwenden. Er ernannte auch Beam-te, um gewisse Tätigkeiten durchzuführen, jedoch nicht, um Gesetze zu implementieren. So ernannte er bei-spielsweise Gouverneure und erteilte ihnen die Befug-nis, die Gesetze anzuwenden. Mittel und Stile der An-wendung legte er ihnen nicht fest, vielmehr überließ er das ihnen. Einigen von ihnen schrieb er Briefe, die isla-mische Rechtssprüche beinhalteten, nicht aber die Mit-tel und Stile ihrer Umsetzung. Manchen befahl er, die Gesetze Allahs anzuwenden. So ernannte er ʿAmr ibn Ḥazm zum Gouverneur und schrieb ihm einen Brief. Er ernannte auch Muʿāḏ ibn Ğabal zum Gouverneur, fragte ihn, wie er richten werde und billigte ihm zu, nach seiner 



190 

Rechtsmeinung zu entscheiden. Ebenso setzte er ʿAƩāb ibn Usaid als Gouverneur ein, damit dieser das Gesetz Allahs implementiert. Auch sah derjenige, der zum Gou-verneur ernannt wurde, es als seine Befugnis an, die Gesetze anzuwenden. So wird berichtet, dass ʿImrān ibn Ḥuṣain mit der zakāt beauftragt wurde. Als er zurück-kam, fragte man ihn: „Wo ist das Geld?“ Er antwortete: „Hast du mich etwa für das Geld entsandt? Wir nahmen es, von wo wir es zur Zeit des Gesandten Allahs (s) ge-nommen haben, und gaben es dafür aus, wofür wir es zu seiner Zeit ausgegeben haben.“ Bei ibn Māğa und al-Ḥākim tradiert. Al-Ḥākim stufte ihn als richtig ein. Dies im Unterschied zu den Angestellten oder Beamten. Ihnen werden ihre Tätigkeiten vorgegeben. Sie haben das durchzuführen, was von ihnen verlangt wird. Der Gesandte Allahs (s) ernannte z. B. ʿAbdullāh ibn Rawāḥā als Ernteermittler für die Dattelernte der Juden. Dieser ermittelte das Erntevolumen, während die Früchte noch auf den Bäumen waren. Aḥmad berichtet in einer richti-gen Kette von Ğābir ibn ʿAbdillāh, der sagte: 
 Ȝما  الله رسول فأقرهم  .  الله رسول على خيبر وجل عز الله أفاء«

 ثم عليهم فخرصها رواحة بن الله عبد فǺعث وȁينهم، بينه هاوجعل Ȝانوا،
 عز الله أنبǻاء قتلتم إلي، الخلȖ أǺغض أنتم اليهود معشر ǻا: لهم قال
. علȜǻم أحيف أن على إǻاكم Ǻغضي ǻحملني ولǻس الله، على وȜذبتم وجل،
. فلي أبيتم وإن فلكم شئتم فإن تمر من وسȖ ألف عشرȂن خرصت قد

 »عنا فاخرجوا أخذنا قد والأرض السماوات قامت بهذا: فقالوا
Allah, der Erhabene, bescherte dem Gesandten Allahs (s) das Land von Ḫaibar als Beute. Der Prophet (s) be-ließ es in Händen der Juden und teilte den Ertrag des 



191 

Landes zwischen sich und ihnen auf. Er schickte ʿAbdullāh ibn Rawāḥā zu ihnen, der die Ernte für sie ermittelte. Dieser sprach zu ihnen: „Ihr Volk der Juden, ihr seid mir wahrlich die verhasstesten Geschöpfe. Ihr habt die Propheten Allahs, des Erhabenen, getötet und über Allah gelogen. Doch mein Hass euch gegenüber verleitet mich nicht dazu, ungerecht zu euch zu sein.“ Ich habe zwanzig Tausend wisq27 an Trockendatteln ermittelt. Wenn ihr wollt, gehören sie euch, wenn nicht, gehören sie mir.“ Sie antworteten: „Damit sind Himmel und Erde erstanden! Wir nehmen sie, und ihr sollt wieder von dannen gehen.“ 
Der Prophet (s) schickte auch Beauftragte aus, um die zakāt einzuheben. Diese sammelten sie ein und brach-ten sie zum ihm. Er pflegte sie dafür zu entlohnen. So wird von Busr ibn Saʿīd über ibn as-Sāʿidī al-Mālikī be-richtet, der sagte: ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb verwendete mich zur Einhebung der zakāt. Als ich die Einhebung beendet hatte und ihm die zakāt übergab, befahl er, mir ein Ent-gelt zu geben. Da sagte ich: „Ich habe es für Allah getan, und mein Lohn obliegt Allah!“ Er antwortete: „Nimm, was dir gegeben wurde. Denn auch ich wurde zur Zeit des Gesandten Allahs (s) von diesem beauftragt. Ich sag-te dasselbe wie du, und der Gesandte Allahs (s) antwor-tete mir: 

قْ  فَكُلْ  تَسْأَلَ  أَنْ  غَيْرِ  مِنْ  شَيْئًا عْطِيتَ أُ  إِذَا«  »وَتَصَدَّ
Wenn dir etwas gegeben wird, ohne dass du fragst, so verzehre es und spende davon.“ Bei Muslim in geschlos-
                                                      27 Arabisches Hohlmaß 



192 

sener Kette tradiert. So war ʿImrān ibn Ḥuṣain Herrscher. Er fand es befremdend, dass die zakāt von ihm eingefor-dert wurde. Denn er hatte das diesbezügliche Gesetz Allahs angewandt und sie unter jenen verteilt, die An-spruch darauf hatten. Er ging in gleicher Weise vor, wie zur Zeit des Propheten (s), als dieser ihn zu ernennen pflegte. Busr ibn Saʿīd war hingegen Beamter. Er erfüllte das, womit er beauftragt wurde, nämlich mit der Einhe-bung der zakāt. Er wandte die Gesetze des islamischen Rechts aber nicht an. Damit ist der Unterschied zwischen den Tätigkeiten des Herrschers und denen des Beamten deutlich geworden. Die Tätigkeit des Herrschers ist die Anwendung des islamischen Rechts; es ist also das Re-gieren, das Herrschen und die Machtausübung. Die Auf-gabe des Beamten ist es hingegen, bestimmte Tätigkei-ten durchzuführen und nicht, die Gesetze anzuwenden. Seine Tätigkeiten zählen somit nicht zur Herrschaft, son-dern zur Verwaltung. 
Dadurch wird gleichermaßen der Unterschied zwischen den Tätigkeiten des Herrschers selbst deutlich. So zählen einige seiner Tätigkeiten zur Herrschaft, nämlich die An-wendung der Gesetze des Islam und die Durchführung der Entscheidungen der Richter. Die Befugnis für diese Aufgaben hat niemand inne, außer er wird vom Inhaber der Herrschaftsvollmacht dafür ernannt. Er übernimmt die Befugnis dazu gemäß seiner Ernennung und in deren Rahmen. Andere Tätigkeiten des Herrschers sind Mittel und Stile, die bei der Umsetzung verwendet werden. Diese zählen zur Verwaltung und bedürfen bei der Er-nennung des Herrschers keiner gesonderten Erwähnung. Der Herrscher muss bei ihrer Verwendung auch keine 



193 

Rücksprache mit jenem halten, der ihn ernannt hat. Vielmehr gibt ihm seine Ernennung zum Herrscher die Befugnis zur Verwendung der Mittel, die er für geeignet hält, und der Stile, die er möchte. Dies für den Fall, dass ihm derjenige, der ihn ernannte, keine bestimmten Mit-tel und Stile vorgegeben hat. Mit anderen Worten gibt ihm seine Ernennung zum Herrscher die Befugnis, admi-nistrative Tätigkeiten durchzuführen, solange keine ad-ministrativen Systeme von jenem erlassen wurden, der die (höhere) Herrschaftsbefugnis innehat. In diesem Fal-le hat er den vorgegebenen Systemen zu folgen. Daraus ergibt sich, dass die Zentralität der Regierung folgende Bedeutung hat: Das Recht zur Ausübung der Regie-rungsmacht, d. h. zur Implementierung der islamischen Gesetze, besitzt niemand in persona, außer es wird ihm von der Umma übertragen. Somit ist dieses Recht auf ihn beschränkt sowie auf denjenigen, den er damit be-traut. Dezentrale Verwaltung bedeutet, dass der Herr-scher, der mit der Ausübung der Gesetze betraut wird, in den administrativen Angelegenheiten nicht mit demjeni-gen Rücksprache halten muss, der ihn ernannt hat. Vielmehr führt er sie nach seinem Ermessen durch. Die Realität der Regierungsausübung, wie sie aus den Offen-barungstexten hervorgeht, bestätigt dies, ebenso das Vorgehen des Gesandten Allahs (s) bei der Ernennung der Herrscher. Dies ist der Rechtsbeleg für diesen Arti-kel. 
Artikel 18 – Die Regenten (Herrscher - al-ḥukkām) im Staat sind vier Personen: Der Kalif, der Voll-machtsassistent (muʿāwin at-tafwīḍ), der Gouverneur (wālī) und der Vorsteher eines 



194 

Landkreises (ʿāmil). Ebenso zählt dazu jeder, der ihnen de jure entspricht. Alle anderen Personen (welche in den staatlichen Institu-tionen Aufgaben übernehmen) werden nicht als Regenten betrachtet, sondern sind Beam-te. 
Regent im vorliegenden Artikel ist der Befehlshaber, der die Angelegenheiten betreut, sei es im gesamten Staat oder in einem Teil davon. Bei juristischer Gesamtbe-trachtung der islamischen Rechtssprüche wird klar, dass diejenigen, denen die Betreuung der Angelegenheiten sowie die Implementierung der Gesetze übertragen wird und denen man bei der Anwendung der Rechtssprüche Gehorsam schuldet, diese vier Personen sind: Der Kalif, der Vollmachtsassistent (muʿāwin at-tafwīḍ), der Gou-verneur (wālī) und der Vorsteher eines Landkreises (ʿāmil - Kreisvorsteher). Ihnen gegenüber besteht die Gehorsamspflicht, die sich aus der Übernahme der Be-fehlsgewalt ergibt. 
Was den Kalifen anbelangt, so ist es der Mann, dem die Umma die baiʿa leistet, damit er in ihrer Vertretung die Glaubensordnung (dīn) errichtet. Er wendet die ḥudūd-Strafen28 an, implementiert die Gesetze, vollzieht den ğihād und hat den Anspruch auf Gehorsam: 

 فَإِنْ  اسْتَطَاعَ، إِنِ  فَلǻُْطِعْهُ  قَلǺِْهِ  وَثَمَرَةَ  يَدِهِ  صَفْقَةَ  فَأَعْطَاهُ  إِمَامًا Ǻَاǻَعَ  وَمَنْ «
 »الآخَرِ  عُنȖَُ  فَاضْرȁُِوا يُنَازِعُهُ  آخَرُ  جَاءَ 

                                                      28 Von Allah festgelegte Strafen für bestimmte Vergehen 



195 

Wer einem Imam die baiʿa leistet, ihm seinen Hand-schlag und die Frucht seines Herzens gibt, der soll ihm gehorchen, so er dazu imstande ist. Wenn ein anderer kommt und ihm die Befehlsgewalt streitig macht, so schlagt dem anderen den Kopf ab! Bei Muslim in ge-schlossener Kette von ʿAbdullāh ibn ʿAmr ibn al-ʿĀṣ tra-diert. 
Der Vollmachtsassistent (wazīr at-tafwīḍ) ist der Helfer, der den Kalifen bei der Betreuung der Bürgerangelegen-heiten unterstützt, und zwar bei ihrer allgemeinen, dau-erhaften und verpflichtenden Betreuung. Beweis dafür, dass es sich bei ihm um einen Befehlshaber handelt, demgegenüber Gehorsamspflicht in den Dingen besteht, mit denen der Kalif ihn beauftragt oder bei denen er von ihm verlangt, ihn bei ihrer Durchführung zu unterstüt-zen, ist folgender bei Aḥmad in einem guten isnād tra-dierte Bericht von ʿĀʾiša, die sagte: Es sprach der Ge-sandte Allahs (s): 

 وَزȂِرَ  لَهُ  جَعَلَ  خَيْرًا Ǻِهِ  فَأَرَادَ  شَيْئًا الْمُسْلِمِينَ  أَمْرِ  مِنْ  وَجَلَّ  عَزَّ  ɱَُّ  وَلاَّهُ  مَنْ  »
رَهُ، نَسِيَ  فَإِنْ  صِدْقٍ، َّȜَرَ  وَإِنْ  ذȜََأَعَانَهُ  ذ« 

Wem Allah, der Erhabene, etwas von den Angelegen-heiten der Muslime überträgt und Gutes mit ihm vor-hat, dem stellt Er einen ehrlichen Helfer zur Seite: Wenn er vergisst, dann erinnert er ihn, und wenn er sich erinnert, dann hilft er ihm. 
Was den Gouverneur (wālī) anbelangt, so ist es der Mann, den der Kalif als Befehlshaber über eine der Pro-vinzen des Staates ernennt. Beweis dafür, dass es sich beim Gouverneur um einen Befehlshaber handelt, dem 



196 

man gehorchen muss, ist der folgende Bericht bei Mus-lim von ʿAuf ibn Mālik al-Ašğaʿī (r), der sprach: Ich hörte den Gesandten Allahs (s) sagen: 
 مِنْ  ǻَأْتِي مَا فَلȜْǻَْرَهْ  ɱَِّ، عْصǻَِةِ مَ  مِنْ  شَيْئًا ǻَأْتِي فَرَآهُ  وَالٍ  عَلǻَْهِ  وَلِيَ  مَنْ  أَلاَ «

ِ، مَعْصǻَِةِ  َّɱ  َطَاعَةٍ  مِنْ  يَدًا يَنْزِعَنَّ  وَلا« 
Wem ein Gouverneur (wālī) vorgesetzt wird und er sieht, wie dieser einen Ungehorsam gegenüber Allah begeht, so soll er das, was dieser an Ungehorsam ge-genüber Allah begeht, verabscheuen, er darf aber keine Hand aus dem Gehorsam ziehen. In einem anderen Be-richt von ihm, der ebenso bei Muslim tradiert wird, sagt der Gesandte Allahs (s): 

 مِنْ  يَدًا تَنْزِعُوا وَلا عَمَلَهُ، افَاكْرَهُو  تَكْرَهُـونَهُ، شَيْئًا وُلاتِكُمْ  مِنْ  رَأَيْتُمْ  إِذَا«
 »طَاعَةٍ 

Wenn ihr von euren Gouverneuren (wulāt) etwas seht, was euch missfällt, so verabscheut ihre Handlung, zieht aber keine Hand aus dem Gehorsam! 
Was den Kreisvorsteher (ʿāmil) betrifft, so ist es die Per-son, die der Kalif als Befehlshaber bzw. Statthalter über einen Landkreis, eine Stadt oder den Teil einer wilāya einsetzt. Seine Tätigkeit entspricht der des Gouverneurs (wālīs), jedoch regiert er nur einen Teil der wilāya und nicht die ganze. Folglich ist er ein Herrscher, dem - gleich dem wālī - Gehorsam zu leisten ist. Denn auch er ist ein Befehlshaber, der vom Kalifen bzw. vom wālī ernannt wurde. Al-Buḫārī berichtet von Anas ibn Mālik, der sag-te: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 



197 

 »زȁَِيǺَةٌ  رَأْسَهُ  Ȝَأَنَّ  حǺََشِيٌّ  عَبْدٌ  عَلȜُǻَْمْ  اسْـتُعْمِلَ  وَإِنِ  وَأَطǻِعُوا اسْمَعُوا«" 
Hört und gehorcht, auch wenn euch ein äthiopischer Sklave vorgesetzt wird, dessen Kopf einer Rosine gleicht! Und Muslim berichtet von Um al-Ḥuṣain, die erzählt, dass sie den Propheten (s) bei der Abschiedspil-gerfahrt sagen hörte: 

 »وَأَطǻِعُوا لَهُ  فَاسْمَعُوا ȜِǺِ  َِّɱتَابِ  ǻَقُودȜُُمْ  عَبْدٌ  عَلȜُǻَْمْ  اسْتُعْمِلَ  وَلَوِ «
Auch wenn euch ein Sklave vorgesetzt wird, der euch mit dem Buch Allahs führt, so hört und gehorcht! 
Mit dem Zusatz „Ebenso zählt dazu jener, der ihnen de jure entspricht“ ist der Richter des maẓālim-Gerichts und auch der oberste Richter gemeint, wenn letzterem die Befugnis zur Ernennung und Absetzung des maẓālim-Richters erteilt wurde. In diesem Falle hat er nämlich die Befugnis, in Rechtsfällen des maẓālim-Gerichts zu ent-scheiden. Denn die Rechtsfälle des maẓālim-Gerichts zählen zur Regentschaft, wie in Artikel 78 dargelegt wird. 
Artikel 19 – Mit dem Regieren oder jeder als solche erachtete Tätigkeit darf nur ein freier, ge-schlechtsreifer, geistig zurechnungsfähiger und rechtschaffener muslimischer Mann be-auftragt werden, der fähig ist, die Aufgabe zur Genüge zu erfüllen. 
Allah, der Erhabene, hat es in apodiktischer Form unter-sagt, dass ein Ungläubiger Herrscher über die Muslime wird. So sagt Er: 

 ْيجَْعَلَ  وَلَن  َُّɍسَبِيلاً  الْمُؤْمِنِينَ  عَلَى لِلْكَافِريِنَ  ا 



198 

Und Allah wird den Ungläubigen niemals Macht über die Gläubigen gewähren! (4:141) Einen Ungläubigen als Herrscher über einen Muslim einzusetzen, gewährt ihm Macht über ihn. Und dies hat Allah definitiv untersagt, indem Er im Vers den Ausdruck lan - „niemals“ - ver-wendete, was ein Indiz (qarīna) für den zwingenden Charakter der Untersagung ist, den Ungläubigen Macht über die Muslime zu gewähren, sie also als Herrscher über die Muslime einzusetzen. Somit ist es verboten. Zudem hat Allah es zur Bedingung erhoben, dass der Zeuge bei Rückholung der Ehefrau ein Muslim sein muss. So sagt Er: 
ذَوَيْ  وَأَشْهِدُوا بمِعَْرُوفٍ  فاَرقُِوهُنَّ  أَوْ  بمِعَْرُوفٍ  فأَمَْسِكُوهُنَّ  جَلَهُنَّ أَ  بَـلَغْنَ  فإَِذَا 

 مِنْكُمْ  عَدْلٍ 
Und wenn sie ihre Frist erreicht haben, so behaltet sie auf rechte Weise oder trennt euch von ihnen auf rechte Weise, und ruft zwei rechtschaffene Leute von euch als Zeugen. (65:2) Aus dem Sinngehalt ergibt sich, nicht von anderen Zeugen zu nehmen. Auch für den Zeugen bei einer Geldschuld stellte Allah die Bedingung, dass er Muslim sein muss. So sagt der Erhabene: 

جَالِكُمْ رِ  مِنْ  شَهِيدَيْنِ  وَاسْتَشْهِدُوا 
Und ruft zwei von euren Männern als Zeugen herbei. (2:282) D. h., keine zwei anderen Männer, die nicht zu euch gehören. Wenn der Gesetzgeber schon in diesen beiden Angelegenheiten voraussetzt, dass der Zeuge ein Muslim sein muss, dann gilt diese Voraussetzung für den Herrscher erst recht. Zudem bedeutet Herrschaft das Anwenden der Gesetze des islamischen Rechts und die 



199 

Umsetzung der Rechtsentscheidungen der Richter. Die-sen ist nun befohlen worden, nach dem islamischen Recht zu richten, was erfordert, dass der Anwender Muslim sein muss, da er an das, was er anwendet, glaubt. Dem Ungläubigen hingegen kann bei der Anwen-dung des Islam nicht vertraut werden. Daher wird vo-rausgesetzt, dass der Herrscher ein Muslim ist. Darüber hinaus sind die Herrscher die Befehlshaber. Und als Allah den Gehorsam gegenüber den Befehlshabern anbefahl und ebenso anbefahl, jede Angelegenheit von Sicherheit oder Furcht vor die Befehlshaber zu bringen, stellte Er die Bedingung, dass die Befehlshaber Muslime sein müs-sen. So sagt Er: 
أَطِيعُوا  ََّɍمِنْكُمْ  الأَْمْرِ  وَأُوليِ  الرَّسُولَ  وَأَطِيعُوا ا 

Ihr, die ihr glaubt! Gehorcht Allah und gehorcht dem Gesandten und denen, die von euch die Befehlsgewalt innehaben. (4:59) 
الرَّسُولِ  إِلىَ  رَدُّوهُ  وَلَوْ ۖ◌  بهِِ  أَذَاعُوا الخْوَْفِ  أَوِ  الأَْمْنِ  مِنَ  أَمْرٌ  جَاءَهُمْ  وَإِذَا 

هُمْ  الأَْمْرِ  أوُليِ  وَإِلىَ   مِنـْ
Und wenn etwas von Sicherheit oder Furcht zu ihnen dringt, so verbreiten sie es. Hätten sie es aber vor den Gesandten und jene gebracht, die von ihnen die Be-fehlsgewalt innehaben […]. (4:83) Hier verwendet Allah den Ausdruck minkum - „von euch“ -, d. h., nicht von anderen. Auch sagt Er: „Minhum“ - „von ihnen“ - d. h., nicht von anderen. Das belegt, dass der Befehlshaber als Bedingung Muslim sein muss. Auch ist im Koran der Ausdruck walī al-amr - Befehlshaber - ausschließlich mit der Verknüpfung erwähnt worden, dass dieser ein Mus-



200 

lim ist. Das unterstreicht die Bedingung, dass der Herr-scher Muslim sein muss. Auch hat der Herrscher gegen-über den Muslimen das Recht auf Gehorsam. Der Mus-lim ist jedoch nicht verpflichtet, einem Ungläubigen Ge-horsam zu leisten, denn der Befehl zur Gehorsamspflicht gilt gegenüber dem muslimischen Befehlshaber. Der Erhabene sagt: 
أَطِيعُوا  ََّɍمِنْكُمْ  الأَْمْرِ  وَأُوليِ  الرَّسُولَ  وَأَطِيعُوا ا 

Gehorcht Allah und gehorcht dem Gesandten und de-nen, die von euch die Befehlsgewalt innehaben. (4:59) Somit befahl Er den Gehorsam gegenüber den muslimi-schen Befehlshabern, nicht gegenüber anderen, was belegt, dass der Gehorsam gegenüber ungläubigen Be-fehlshabern nicht verpflichtend ist. Ohne Gehorsam kann es jedoch keinen Befehlshaber geben. Hier kann nicht eingewendet werden, dass der Muslim verpflichtet sei, dem ungläubigen Kreisamtsdirektor zu gehorchen. Denn der Kreisamtsdirektor ist kein Befehlshaber, son-dern Angestellter, also Dienstnehmer. Der Gehorsam ihm gegenüber ergibt sich aus der Anweisung des Be-fehlshabers, dem Kreisamtsdirektor zu gehorchen. Ge-genstand der Untersuchung ist aber der Befehlshaber und nicht der Dienstnehmer. Daher ist nur zulässig, dass der Befehlshaber der Muslime selbst ein Muslim ist. Es wäre verboten, einen Ungläubigen aufzustellen. Der Herrscher der Muslime darf also keinesfalls ein Ungläu-biger sein. 
Die Bedingung, dass der Herrscher ein Mann sein muss, geht aus dem folgenden Bericht von Abū Bakra hervor, der sagte: Als der Gesandte Allahs (s) vernahm, dass das 



201 

Volk Persiens die Tochter des Chosroes zu seiner Königin ernannte, sprach er: 
 »امْرَأَةً  أَمْرَهُمْ  وَلَّوْا قَوْمٌ  ǻُفْلِحَ  لَنْ «

Kein Volk wird erfolgreich sein, das seine Befehlsgewalt einer Frau überträgt. Bei al-Buḫārī in geschlossener Ket-te tradiert. Die Mitteilung des Gesandten (s) über die Erfolglosigkeit derjenigen, die ihre Befehlsgewalt einer Frau übertragen, kommt einer Untersagung gleich, eine Frau mit der Befehlsgewalt zu betrauen. Denn auch die Mitteilungsform zählt zu den Formulierungsarten, die eine Aufforderung beinhalten können. Nachdem die Mitteilung (iḫbār) hier einen Tadel beinhaltet, ist das ein Indiz (qarīna) dafür, dass die Untersagung (nahy) einen apodiktischen Charakter besitzt. Somit ist die Herr-schaftsübernahme durch eine Frau verboten (ḥarām); und für den Herrscher steht die Bedingung, ein Mann zu sein. 
Die Bedingung, dass der Herrscher rechtschaffen sein muss, geht aus der Tatsache hervor, dass Allah die Rechtschaffenheit beim Zeugen zur Voraussetzung er-hob. Der Erhabene sagt: 

مِنْكُمْ  عَدْلٍ  ذَوَيْ  وَأَشْهِدُوا 
Und ruft zwei rechtschaffene Leute von euch als Zeugen an. (65:2) Wer mächtiger in seinem Einfluss als der Zeu-ge ist, nämlich der Herrscher, sollte mit besserem Grun-de rechtschaffen sein. Wenn nämlich die Rechtschaffen-heit beim Zeugen vorausgesetzt wird, dann gilt sie für den Herrscher erst recht. 



202 

Die Bedingung, dass er frei sein muss, ergibt sich aus dem Umstand, dass der Sklave über sich selbst nicht verfügen kann, somit kann er auch nicht die Angelegen-heiten anderer betreuen. Zudem erfordert die Sklaverei, dass die Zeit des Sklaven seinem Herrn gehört. 
Die Bedingung der Geschlechtsreife besteht deswegen, weil er kein Kind sein darf. So berichtet Abū Dāwūd von ʿAlī ibn Abī Ṭālib, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

بِيِّ  عَنِ : ثَلاَثَةٍ  عَنْ  الْقَلَمُ  رُفِعَ «  ǻَسْـتَـǻْقȌَِ، حَتَّى النَّائِمِ وَعَنِ  يَبْلُغَ، حَتَّى الصَّ
 »يَبْرَأَ  حَتَّى الْمَعْـتُوهِ  وَعَنِ 

Von dreien ist die Feder29 enthoben worden: Vom Kind, bis es geschlechtsreif wir, vom Schlafenden, bis er er-wacht, und vom Irren, bis er zu Sinnen kommt. Abū Dāwūd erwähnt noch eine weitere Tradierung mit dem Wortlaut: 
 وَعَنِ  ǻَفِيȖَ، حَتَّى عَقْلِهِ  عَلَى الْمَغْلُوبِ  الْمَجْنُونِ  عَنِ : ثَلاَثَةٍ  عَنْ  الْقَلَمُ  رُفِعَ «

بِيِّ  وَعَنِ  ǻَسْتǻَْقȌَِ، حَتَّى النَّائِمِ  »ǻَحْتَلِمَ  حَتَّى الصَّ
Vom dreien ist die Feder enthoben worden: Vom Irren, der seinen Verstand verlor, bis er zu sich kommt, vom Schlafenden, bis er erwacht und vom Kind, bis es mannbar wird.Von wem die Feder enthoben wurde, der darf in seinen eigenen Angelegenheiten keine Rechts-handlungen durchführen. Islamrechtlich ist er nicht zu-rechnungsfähig. Somit kann er weder Kalif noch ein Herrscher unter ihm sein, da er keine Rechtshandlungen vornehmen darf. Die Unzulässigkeit, dass ein Kind Kalif 
                                                      29 D. h. die Niederschrift ihrer Taten bei Allah 



203 

ist, wird auch durch folgenden Bericht bei al-Buḫārī be-legt: 
هِ  عَنْ  مَعْبَدٍ  بْنِ  زُهْرَةَ  عَقِيلٍ  أَبي عن«  أَدْرَكَ  قَدْ  وȜََانَ  هِشَامٍ، بْنِ  ɱَِّ  عَبْدِ  جَدِّ

 ǻَا: فَقَالَتْ  ɱ َِّ  رَسُولِ  إِلَى حُمَيْدٍ  بِنْتُ  زȂَْنَبُ  أُمُّهُ  Ǻِهِ  وَذَهَبَتْ   النَّبِيَّ 
 ...» لَهُ  وَدَعَا رَأْسَهُ  فَمَسَحَ . صَغِيرٌ  هُوَ   : النَّبِيُّ  فَقَالَ  Ǻَاǻِعْهُ، ɱَِّ، رَسُولَ 

Es berichtet Abū ʿAqīl Zahra ibn Maʿbad von seinem Großvater ʿAbdullāh ibn Hišām – er hatte den Prophe-ten (s) noch erlebt –, dass dessen Mutter Zainab bint Ḥumaid mit ihm zum Propheten (s) ging und sprach: "O Gesandter Allahs, nimm die baiʿa von ihm!" Der Pro-phet antwortete: „Er ist noch klein.“ Dann streichelte er ihm den Kopf und betete für ihn. (...) Wenn schon die baiʿa eines Kindes unzulässig ist und es ihm nicht zu-steht, einem anderen die baiʿa zu leisten, dann darf es mit besserem Grunde selbst kein Kalif sein. 
Die Bedingung, dass er bei Verstand sein muss, ergeht deswegen, weil ein Herrscher nicht verrückt sein darf. So sprach der Gesandte Allahs (s): 

 »ثَلاَثَةٍ  عَنْ  الْقَلَمُ  رُفِعَ  «
Von dreien ist die Feder enthoben worden: und er-wähnte darunter: 

 »ǻَفِيȖَ  حَـتَّى عَـقْلِهِ  عَلَى الْمَغْلُوبِ  الْمَجْـنُونِ «
Vom Irren, der seinen Verstand verlor, bis er zu sich kommt. Von wem die Feder enthoben wurde, der ist nicht zurechnungsfähig. Denn der Verstand ist die Vo-raussetzung für die Zurechnungsfähigkeit und die Bedin-gung für die Richtigkeit von Rechtshandlungen. Und der 



204 

Kalif führt im Bereich der Herrschaft Rechtshandlungen durch und erfüllt die islamrechtlichen Aufgaben. Somit darf er nicht geistig irr sein. Denn der Irre darf in seinen eigenen Belangen keine Rechtshandlungen vornehmen. Mit besserem Grund darf er dann in den Belangen ande-rer Menschen keine Rechtshandlungen vornehmen. 
Die Bedingung, dass er fähig sein und seinen Aufgaben genügen muss, ist ein Erfordernis der baiʿa, die der Kalif einzuhalten hat. Es ist auch ein Erfordernis der Einset-zungsverträge für die Herrscher unter dem Kalifen, seien es Assistenten, Gouverneure oder Kreisvorsteher. Denn der Unvermögende ist nicht in der Lage, die Angelegen-heiten der Bürger durch Koran und Sunna wahrzuneh-men, auf deren Grundlage ihm ja die baiʿa erteilt wurde bzw. sein Ernennungsvertrag erfolgt ist. 
Belege dafür sind u. a. die folgenden: 
1. Muslim berichtet in geschlossener Kette von Abū Ḏarr (r), der sagte: 

: قَالَ  ثُمَّ  مَنȜِْبِي عَلَى بِيَدِهِ  فَضَرَبَ : قَالَ  تَسْتَعْمِلُنِي؟ أَلا ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: قُلْتُ «
، أǺََا ǻَا  إِلاَّ  وَنَدَامَةٌ، خِزȏٌْ  الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  وَإِنَّهَا أَمَانَةُ، وَإِنَّهَا ضَعِيفٌ، إِنَّكَ  ذَرٍّ

Ǻِ Ȏحَقِّهَا أَخَذَهَا مَنْ   »فِيهَا عَلǻَْهِ  الَّذȏِ وَأَدَّ
Ich sprach: „O Gesandter Allahs, warum überträgst du mir keine Befehlsgewalt?“ Da klopfte mir der Gesandte (s) auf die Schulter und sagte: „O Abū Ḏarr, du bist schwach. Und es ist wahrlich eine Treuhand. Am Tage der Auferstehung wird sie Schande und Reue sein, au-ßer für denjenigen, der sie rechtens übernommen und seine Pflicht dabei erfüllt hat.“ 



205 

Daraus geht klar die Anweisung hervor, die Befehlsge-walt rechtens zu übernehmen und die Pflicht dabei zu erfüllen. Mit anderen Worten muss der Befehlshaber der Aufgabe genügen. Auch weist ein Indiz auf den apodikti-schen Charakter der Anweisung hin, denn der Gesandte (s) sagte über denjenigen, der dafür nicht geeignet ist: 
 ...» أَخَذَهَا مَنْ  إِلاَّ  وَنَدَامَةٌ، خِزȏٌْ  الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  وَإِنَّهَا«

Am Tage der Auferstehung wird sie Schande und Reue sein, außer für denjenigen, der sie rechtens übernom-men und seine Pflicht dabei erfüllt hat. 
2. Al-Buḫārī berichtet in geschlossener Kette von Abū Huraira (r), dass der Gesandte Allahs (s) sprach:  

اعَةَ  تَظِرِ فَانْ  الأَمَانَةُ  ضǻُِّعَتِ  إِذَا«  ɱَِّ؟ رَسُولَ  ǻَا إِضَاعَتُهَا Ȝَيْفَ : قَالَ . السَّ
اعَةَ  فَانْتَظِرِ  أَهْلِهِ  غَيْرِ  إِلَى الأَمْرُ  أُسْنِدَ  إِذَا: قَالَ   »السَّ

Wenn die Treuhand verloren geht, so erwarte die Stunde30!“ Er (Abū Huraira) fragte: „Wie kann sie denn verloren gehen, o Gesandter Allahs?“ Er antwortete: „Wenn die Befehlsgewalt ungeeigneten Leuten über-tragen wird, so erwarte die Stunde!“ 
Auch dieser Hadith beinhaltet das apodiktische Verbot, jemandem die Befehlsgewalt zu übertragen, der dafür ungeeignet ist. Das apodiktische Indiz im Hadith ist die Aussage, dass es den Verlust der Treuhand bedeutet und zu den Zeichen der Stunde zählt, wenn die Befehlsgewalt ungeeigneten Personen übertragen wird, um die extre-me Sündhaftigkeit dessen zu belegen. 
                                                      30 Den Tag des Jüngsten Gerichts 



206 

Zur Bestimmung der Eignung ist eine Sachverhaltsfest-stellung (taḥqīq al-manāṭ) notwendig. Denn die Eignung kann durch eine körperliche oder geistige Krankheit etc. beeinträchtigt sein. Deshalb wird ihre Feststellung dem maẓālim-Gericht überlassen, das z. B. darüber entschei-det, ob die Vertragsbedingungen bei den Kandidaten für das Kalifat erfüllt sind. 
Artikel 20 – Die Regierenden zur Rechenschaft zu zie-hen, zählt zu den Rechten der Muslime und ist eine Pflicht, die sie zur Genüge erfüllen müssen (farḍ kifāya). Die nichtmuslimischen Staatsbürger haben das Recht, sich über Ver-gehen der Regierenden ihnen gegenüber zu beschweren oder darüber, dass die Gesetze des Islam fehlerhaft auf sie angewendet werden. 
Wenn ein Herrscher ernannt wird, um die Bürger zu re-gieren, so ist er dazu aufgestellt worden, ihre Angele-genheiten zu betreuen. Ist er bei dieser Betreuung nach-lässig, so muss er zur Rechenschaft gezogen werden. Auch wenn seine Rechenschaft letztlich Allah obliegt, Der ihn für seine Nachlässigkeit bzw. für sein Versäumnis bestrafen wird, so hat Allah den Muslimen dennoch das Recht gegeben, vom Herrscher Rechenschaft zu fordern. Dies hat Er ihnen sogar als Pflicht auferlegt, die zur Ge-nüge erfüllt werden muss. So hat Er die Umma als Wäch-terin bestimmt, die darauf zu achten hat, dass der Herr-scher seine Pflichten erfüllt. Er hat sie dazu verpflichtet, diesen zurechtzuweisen, wenn er in seiner Pflichterfül-lung nachlässig wird oder in seinen Handlungen Unrech-



207 

tes tut. Muslim berichtet von Um Salama, dass der Ge-sandte Allahs (s) sprach: 
 وَلَكِنْ  سَلِمَ، أَنȜَْرَ  وَمَنْ  بَرِئَ، عَرَفَ  فَمَنْ  وَتُنȜِْرُونَ، فَتَعْرِفُونَ  أُمَرَاءُ  سَتَكُونُ «

 »وَتَاǺَعَ  رَضِيَ  مَنْ 
Es wird Befehlshaber geben; ihr werdet (ihre Handlun-gen) erkennen und ablehnen. Wer erkennt, ist un-schuldig (weil er so einen Weg zur Beseitigung ihres Un-rechts gefunden hat, Anm.), und wer (es mit dem Her-zen, Anm.) ablehnt, der ist gefeit. Wehe dem aber, der gutheißt und folgt. D. h., wer das Unrecht erkennt, der soll es ändern, und wer er es nicht ändern kann und es mit seinem Herzen ablehnt, der ist vor der Sünde gefeit. Die Muslime haben also die Pflicht, den Herrscher zur Rechenschaft zu ziehen, um dessen Unrecht zu beseiti-gen. Sie sind sündhaft, wenn sie seine unrechten Hand-lungen akzeptieren und ihm darin folgen. Was die Nichtmuslime anlangt, so haben sie das Recht, Be-schwerden über die Ungerechtigkeit der Herrscher zu äußern, da das Verbot von Unrecht in kategorischer Form (muṭlaq) ergangen ist und somit Muslime wie auch Nichtmuslime umfasst. Zudem ist es untersagt, den Schutzbefohlenen Leid zuzufügen. So sagt der Gesandte (s): 

 شَيْئًا مِنْهُ  أَخَذَ  أَوْ  طَاقَتِهِ، فَوْقَ  Ȝَلَّفَهُ  أَوْ  انْتَقَصَهُ، أَوْ  مُعَاهِدًا، ظَلَمَ  مَنْ  أَلاَ «
 »الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  حَجِيجُهُ  فَأَنَا نَفْسٍ، طِيبِ  Ǻِغَيْرِ 

Wer einer Person mit Schutzvertrag Unrecht zufügt, sie schmäht, sie über Gebühr belastet oder ihr etwas ohne ihr Wohlwollen abnimmt, so bin ich sein Ankläger am Tage der Auferstehung. Bei Abū Dāwūd in geschlossener 



208 

Kette tradiert. Al-ʿIrāqī stufte sie als gut ein. Hierbei handelt es sich um eine apodiktische Untersagung, Per-sonen mit einem Schutzvertrag (muʿāhidūn) Leid zuzufü-gen. Mit besserem Recht gilt dies für Schutzbefohlene (ḏimmīyūn). Auch sind Untersagungen für bestimmte Arten von Peinigungen in den Offenbarungstexten er-gangen. Gleiches gilt dann für jede Art der Leidzufügung. So berichtet Abū Dāwūd in geschlossener Kette von ibn ʿAbbās, dass der Gesandte (s) in seinem Abkommen mit den Bewohnern Nağrāns Folgendes vereinbarte: 
، لَهُمْ  يُخْرَجَ  وَلا بǻَْعَةٌ، لَهُمْ  تُهْدَمَ  لاَ  أَنْ  عَلَى«  مَا دِينِهِمْ، عَنْ  ǻُفْتَـنُوا وَلا قَسٌّ

ȁَا ǻَأْكُلُوا أَوْ  حَدَثًا ǻُحْدِثُوا لَمْ   »الرِّ
Auf dass ihnen keine Kirche zerstört, kein Priester ver-trieben und keiner von ihnen seines Glaubens entrissen werde. Dies gilt, solange sie nichts Unbilliges hervor-bringen und keinen Zins verzehren. Wird ein Schutzbe-fohlener ungerecht behandelt oder wird ihm seitens des Herrschers Leid zugefügt, so hat er das Recht, sich zu beschweren, damit das Unrecht aufgehoben wird und derjenige, der ihm Unrecht angetan hat, bestraft wird. Seine Beschwerde muss auf alle Fälle angehört werden - ob er darin recht hat oder nicht. Im Werk „al-Ahwāl“ von ibn Abī ad-Dunyā wird - wie es al-Ḥāfiẓ in der Einleitung zu „al-Fatḥ“ bestätigt - in richtiger Kette von Saʿīd ibn al-Musaiyab berichtet, dass Abū Bakr (r) einen Juden, der Finḥāṣ hieß, zum Islam einlud. Finḥāṣ antwortete ihm mit den Worten: Bei Allah, o Abū Bakr! Wir bedürfen Allahs nicht. Er ist es, der unser bedarf. Wir wenden uns Ihm nicht in so inniger Demut zu, wie Er sich uns in inni-ger Demut zuwendet. Vor Ihm sind wir reich, Er aber ist 



209 

uns gegenüber arm und bedürftig. Wenn Er reich wäre, würde Er aus unserem Vermögen kein Darlehen erbitten, wie euer Freund es behauptet. Er untersagt euch den Zins und teilt ihn uns zu. Wenn Er uns nicht brauchen würde, hätte er uns nichts gegeben! Finḥāṣ spielt hier auf folgende Aussage Allah an: 
 ْذَا مَن ȏِقْرِضُ  الَّذǻُ  ََّɱ ضَاعِفَهُ  حَسَنًا قَرْضًاǻَُثِيرَةً  أَضْعَافًا لَهُ  فȜَ 

Wer ist es, der Allah ein gutes Darlehen gibt, damit Er es ihm um ein Vielfaches verdopple? (2:245) Abū Bakr ertrug diese Antwort nicht. Er wurde böse, schlug Finḥāṣ hart ins Gesicht und sprach: „Bei Allah, wäre da nicht das Abkommen zwischen euch und uns, hätte ich dir den Kopf abgeschlagen, du Feind Allahs!“ Da beschwerte sich Finḥāṣ beim Propheten (s) über Abū Bakr. Der Prophet hörte sich seine Beschwerde an und fragte Abū Bakr da-zu. Dieser erzählte ihm, was Finḥāṣ ihm gesagt hatte. Als Finḥāṣ danach gefragt wurde, stritt er ab, das von Allah gegenüber Abū Bakr behauptet zu haben. Darauf sandte der Erhabene folgenden Vers herab: 
 ْعَ  لَقَد  قاَلُوا مَا سَنَكْتُبُ ۘ◌  أَغْنِيَاءُ  وَنحَْنُ  فَقِيرٌ  اɍََّ  إِنَّ  قاَلُوا الَّذِينَ  قَـوْلَ  اɍَُّ  سمَِ

لَهُمُ   الحْرَيِقِ  عَذَابَ  ذُوقُوا وَنَـقُولُ  حَقٍّ  بغَِيرِْ  الأْنَبِْيَاءَ  وَقَـتـْ
Wahrlich, Allah hat das Wort jener gehört, die sagten: "Sieh, Allah ist arm und wir sind reich." Wir werden aufschreiben, was sie sagten, und dass sie die Prophe-ten zu Unrecht töteten; und Wir werden sagen: "Kostet die Strafe des Höllenfeuers.“ (3:181) Diesen Offenba-rungsanlass berichten auch ibn Abī Ḥātim und ibn al-Munḏir in einem guten isnād von ibn ʿAbbās, wie es al-Ḥāfiẓ in „al-Fatḥ“ erwähnt. Bekanntlich war Abū Bakr 



210 

Assistent des Gesandten (s), d. h. sein muʿāwin. Er war also Herrscher und Finḥāṣ eine Person mit Schutzvertrag (muʿāhid). Der Gesandte (s) hörte sich seine Beschwerde gegen Abū Bakr an, obwohl sie unberechtigt war. Wenn die seitens einer Vertragsperson vorgebrachten Be-schwerde angehört wird, dann von einem Schutzbefoh-lenen erst recht. Zudem ist dem Schutzbefohlenen auch ein Schutzversprechen (ʿahd aḏ-ḏimma) gegeben wor-den. 
Was die Beschwerde über die schlechte Anwendung der islamischen Gesetze anlangt, so ist dies ein Recht sowohl für Muslime als auch für Nichtmuslime. So beschwerten sich manche Muslime beim Gesandten (s) darüber, dass Muʿāḏ ibn Ğabal die Rezitation im Gebet in die Länge ziehe. Al-Buḫārī berichtet in geschlossener Kette von Ğabir ibn ʿAbdillāh, der sagte: Ein Mann kam mit zwei Trägerkamelen an, als die Nacht bereits angebrochen war. Er erreichte Muʿāḏ im Gebet, ließ seine beiden Tiere zurück und schloss sich ihm an. Dieser rezitierte die Sure al-Baqara (2) oder an-Nisāʾ (4). Da enƞernte sich der Mann wieder. Er erfuhr aber, dass Muʿāḏ ihn dafür be-schimpfte. Daraufhin ging er zum Propheten (s) und be-schwerte sich über Muʿāḏ. Da sprach der Prophet (s): 

 رȁَِّكَ، اسْمَ  ǺِسǺَِّحِ  تَ صَلَّيْ  فَلَوْلاَ  مِرَارٍ، ثَلاثَ ! أَفَاتِنٌ؟ أَوْ ! أَنْتَ؟ أَفَتَّانٌ  مُعَاذُ  ǻَا«
مْسِ  عِيفُ  الْكَبِيرُ  وَرَاءَكَ  ǻُصَلِّي فَإِنَّهُ  ǻَغْشَى، إِذَا وَاللَّيْلِ  وَضُحَاهَا، وَالشَّ  وَالضَّ

 »الْحَاجَةِ  وَذُو
„O Muʿāḏ, führst du die Menschen in Versuchung?“ Er wiederholte es dreimal. Dann sagte er: „Bete doch mit Sabbiḥ isma rabbik (87), mit Wa-š-šamsi wa ḍuḥāhā 



211 

(91) oder mit Wa-l-laili iḏā yaġšā (92)! Denn hinter dir betet der Alte, der Schwache und jemand, der etwas zu erledigen hat.“ So hat der Gesandte (s) die Beschwerde des Mannes angehört und Muʿāḏ deswegen getadelt. Er sagte ihm sogar: 
 »مرات ثلاث أَنْتَ؟ أَفَتَّانٌ «

„Führst du die Menschen in Versuchung?“, und wie-derholte es dreimal. Muʿāḏ war Gouverneur über den Jemen. Er war auch Vorbeter für seine Sippschaft. Dieser Hadith ist über viele Wege tradiert worden. Ungeachtet dessen, ob die Beschwerde gegen ihn geführt wurde, als er im Jemen oder als er Vorbeter seiner eigenen Sipp-schaft war, so war es in beiden Fällen eine Beschwerde gegen jemanden, den der Gesandte (s) eingesetzt hatte. Es war also eine Beschwerde gegen einen Statthalter wegen der Fehlerhaften Anwendung des islamischen Rechts. Denn der islamische Rechtsspruch lautet, dass der Imam das Gebet erleichtern soll. So sprach der Ge-sandte Allahs (s): 
 »فَلْـيُخَفِّفْ  النَّاسَ  أَحَدȜُُمْ  أَمَّ  إِذَا«

Wenn jemand von euch den Menschen vorbetet, so soll er (das Gebet) erleichtern. Übereinstimmend tradiert, der Wortlaut ist der bei Muslim. Es handelte sich also um eine Beschwerde über die fehlerhafte Anwendung des Islam. Genauso wie sie von einem Muslim in einem Rechtsfall bezüglich des Gebets gehört wird, muss sie auch in den anderen Rechtsfällen gehört werden, die nicht das Gebet betreffen. Zudem handelt es sich bei der fehlerhaften Anwendung der Gesetze des Islam um ein 



212 

Vergehen. Eine diesbezügliche Beschwerde stellt ein Recht für den Muslim als auch für den Schutzbefohlenen dar, denn der Gesandte Allahs (s) pflegte zu sagen: 
 »Ǻِمَظْلِمَةٍ  ǻَطْلُبُنِي مِنȜُْمْ  أَحَدٌ  وَلǻَْسَ  رȁَِّي أَلْقَى أَنْ  لأَرْجُو وَإِنِّي«

Und wahrlich, ich hoffe auf meinen Herrn zu treffen, ohne dass mich jemand von euch wegen einer Unge-rechtigkeit belangt. Bei at-Tirmiḏī in geschlossener Kette tradiert. Er stufte den Hadith als ḥasan-ṣaḥīḥ ein. Der Ausdruck jemand (aḥad) im Hadith umfasst sowohl den Muslim als auch den Schutzbefohlenen. Denn der Pro-phet (s) sagte nicht: „ohne dass mich ein Muslim“, son-dern er sagte: 
 »ǻَطْلُبُنِي مِنȜُْمْ  أَحَدٌ  وَلǻَْسَ «

ohne dass mich jemand von euch belangt. Dies alles ist Beweis für den Artikel. 
Artikel 21 – Die Muslime haben das Recht zur Grün-dung politischer Parteien, um die Regieren-den zur Rechenschaft zu ziehen oder um auf dem Wege der Umma die Regierungsmacht zu erlangen – dies unter der Bedingung, dass diese Parteien auf dem islamischen Überzeu-gungsfundament basieren und die Rechts-sprüche, die sie adoptiert haben, islamische Rechtssprüche sind. Die Gründung einer Par-tei bedarf keiner Zulassung. Jede Blockbil-dung, die nicht auf der Grundlage des Islam basiert, ist verboten. 
Beleg dafür ist die Aussage des Erhabenen: 



213 

 َْْمُرُونَ  الخَْيرِْ  إِلىَ  يدَْعُونَ  ةٌ أُمَّ  مِنْكُمْ  وَلْتَكُنϩَلْمَعْرُوفِ  وʪِ  َهَوْن  عَنِ  وَيَـنـْ
 الْمُفْلِحُونَ  هُمُ  وَأوُلئَِكَ ۚ◌  الْمُنْكَرِ 

Möge aus euch eine Gemeinschaft entstehen, die zum Guten aufruft, das Rechte gebietet und das Unrecht anprangert, und dies sind die Erfolgreichen. (3:104) Der Beweisaspekt in diesem Vers zur Gründung politischer Parteien ist die Tatsache, dass Allah (t) den Muslimen darin befiehlt, aus ihnen eine Gemeinschaft zu bilden, die zum Guten - d. h. zum Islam - aufruft. Ebenso soll sie das Rechte gebieten und das Unrecht anprangern. So sagt der Erhabene: 
 ْةٌ  مِنْكُمْ  وَلْتكَُن  أمَُّ

Möge aus euch eine Gemeinschaft entstehen Er befiehlt also die Gründung eines geschlossenen Blockes, der ihm das Merkmal einer Gemeinschaft innerhalb der Gemein-schaft der Muslime verleiht. So sagt Er: 
 ْمِنْكُم 

aus euch (minkum). Mit der Aussage 
 ْمِنْكُمْ  وَلْتَكُن 

Möge aus euch (minkum) ist also gemeint, dass eine Gemeinschaft aus den Muslimen entsteht und nicht, dass die Muslime allesamt eine Gemeinschaft bilden. D. h., möge aus den Muslimen heraus eine Gemeinschaft entstehen und nicht, mögen die Muslime eine Gemein-schaft sein. Denn die Präposition min (aus) im Vers dient der Auswahl (tabʿīḍ) und nicht der Gattungsdarlegung (ğins). Kriterium bei der Festlegung, ob sie der Auswahl oder der Gattungsdarlegung dient, ist die Frage, ob an 



214 

ihrer Stelle das Wort „einige“ (baʿḍ) gesetzt werden kann. So kann man hier sagen: „Wa liyakun baʿḍakum umma.“ (Mögen einige von euch eine Gemeinschaft bil-den...), während man z. B. bei der āya 
 َوَعَد  َُّɍمِنْكُمْ  آمَنُوا الَّذِينَ  ا 

Verheißen hat Allah denen, die von euch (minkum) glauben und gute Werke tun... (24:55) nicht sagen kann: „Waʿada Allāhu l-laḏīna āmanū baʿḍakum.“ (Verheißen hat Allah denen, die einige von euch gläubig sind...) Des-halb dient min in diesem Falle der Gattungsdarlegung. D. h., die Verheißung Allahs ist nicht nur auf die Genera-tion der Gefährten des Propheten beschränkt, sondern umfasst alle, die glauben und gute Werke tun. Nachdem die Präposition min in der āya 
 ْأُمَّةٌ  مِنْكُمْ  وَلْتَكُن 

Möge aus euch eine Gemeinschaft entstehen... der Auswahl (tabʿīḍ) dient, hat das zwei Dinge zur Folge: Erstens: Die Gründung eines Blockes unter den Musli-men ist eine Pflicht, die zur Genüge erfüllt werden muss (farḍ kifāya), und keine individuelle Pflicht (farḍ ʿain). Zweitens: Die Existenz eines Blockes, der das Merkmal aufweist, eine Gemeinschaft bzw. Vereinigung unter den Muslimen zu sein, reicht aus, um diese Pflicht zu erfül-len. Die Anzahl der Mitglieder ist nicht von Belang, so-lange das Gemeinschaftsmerkmal vorhanden ist und der Block in der Lage ist, die im Vers geforderte Tätigkeit zu erfüllen. So ist mit dem Ausdruck wa-ltakun (möge) in der āya die gesamte islamische Umma angesprochen. Der Ausdruck bezieht sich jedoch auf den Begriff umma 



215 

im Sinne von Vereinigung (ğamāʿa). Das heißt, die For-derung an sich ist an alle Muslime gerichtet; und der Inhalt dieser Forderung ist die Gründung einer Gemein-schaft, die das Gruppenmerkmal aufweist. Die Bedeu-tung der āya ist also die: Ihr Muslime, gründet eine Ge-meinschaft, d. h. eine Vereinigung, die zwei Tätigkeiten durchführt. Zum einen ruft sie zum Guten, d. h., zum Islam, auf. Zum anderen gebietet sie das Rechte und prangert das Unrecht an. Es ist also eine Aufforderung zur Gründung einer Gruppe, wobei diese Aufforderung auch die Tätigkeiten darlegt, die diese Gruppe durchzu-führen hat. Obwohl es sich dabei bloß um eine Aufforde-rung handelt, „wa-ltakun“ (möge), so existiert jedoch ein Indiz (qarīna), das auf den apodiktischen Charakter der Aufforderung hinweist. Denn die im Vers dargelegte Tä-tigkeit, die diese Gruppe durchzuführen hat, stellt eine Pflicht für die Muslime dar, wie es aus zahlreichen ande-ren āyāt und Hadithen feststeht. Und dies ist ein Indiz dafür, dass die Aufforderung, eine Gruppe zu gründen, apodiktischer Natur ist. Somit ist der Befehl in der āya als Pflicht (farḍ) ergangen. Folglich belegt die āya die Pflicht, dass die Muslime unter sich eine Gruppe grün-den, die zum Guten - d. h., zum Islam - aufruft, das Rech-te gebietet und das Unrecht anprangert. 
Dies betraf die Tatsache, dass die Gründung einer Verei-nigung, welche die beiden in der āya erwähnten Tätig-keiten erfüllt, eine Pflicht für die Muslime verkörpert. Sie alle sind sündhaft, wenn diese Vereinigung nicht exis-tiert. Dass es sich bei dieser Gruppe, die gemäß der āya gegründet werden muss, um eine politische Partei han-delt, wird durch zwei Umstände belegt: Erstens: Allah (t) 



216 

hat im Vers nicht von den Muslimen verlangt, zum Gu-ten aufzurufen, das Rechte zu gebieten und das Unrecht anzuprangern, vielmehr hat Er die Gründung einer Ge-meinschaft gefordert, die diese Tätigkeiten erfüllt. Ver-langt ist also nicht die Durchführung der beiden Tätigkei-ten, sondern die Gründung einer Gruppe, die diese Tä-tigkeiten übernimmt. Der Befehl ist also auf die Grün-dung der Gruppe gerichtet und nicht auf die Durchfüh-rung der beiden Tätigkeiten. Die Tätigkeiten legen viel-mehr die Aufgaben dar, welche die zu gründende Grup-pe erfüllen muss. Sie sind nicht selbst Gegenstand des ergangenen Befehls, sondern spezifische Beschreibun-gen für die Art der Gruppe, die durch den Befehl ge-gründet werden soll. Damit nun eine Gruppe in der Lage ist, in ihrer Eigenschaft als Gruppe eine Tätigkeit durch-zuführen, muss sie bestimmte Bedingungen erfüllen, um als Gruppe zu gelten und als solche während des Voll-zugs ihrer Tätigkeit fortzubestehen. Um die im Vers er-wähnte Eigenschaft zu erwerben, nämlich als Gruppe die beiden Tätigkeiten durchzuführen, benötigt sie das, was sie zu einer Gruppe bzw. Vereinigung macht und sie als solche während des Vollzugs der Tätigkeit erhält. Was sie zu einer Gruppe macht, ist die Existenz einer Bin-dung, die ihre Mitglieder verbindet und sie zu einem Körper zusammenschweißt. Ohne das Vorhandensein einer solchen Bindung, existiert die geforderte Gruppe nicht - eine Gruppe, die als solche, als Gemeinschaft, tätig wird. Und was sie während ihrer Tätigkeit als Grup-pe fortbestehen lässt, ist die Existenz eines Befehlsha-bers - amīr -, dem Gehorsam zu leisten ist. Denn das islamische Recht hat jeder Gemeinschaft von drei oder 



217 

mehr Personen anbefohlen, einen Befehlshaber aufzu-stellen. So sprach der Gesandte Allahs (s): 
 »أَحَدَهُمْ  عَلَيْهِمْ  أَمَّرُوا إِلاَّ  فَلاةٍ  Ǻِأَرْضِ  Ȝُǻَونُونَ  نَفَرٍ  لِثَلاثَةِ  ǻَحِلُّ  وَلا«

Drei Leuten in einer Einöde ist ihr Zustand nicht statt-haft, außer sie stellen einen von ihnen als Befehlshaber auf. Bei Aḥmad in geschlossener Kette über den Weg ʿAbdullāh ibn ʿAmrs tradiert. Auch lässt Ungehorsam die Person aus der Gemeinschaft austreten. In einem über-einstimmend tradierten Hadith - der Wortlaut ist der bei Muslim - sprach der Gesandte Allahs (s): 
 شِبْرًا الْجَمَاعَةَ  فَارَقَ  مَنْ  فَإِنَّهُ  فَلǻَْصْبِرْ، Ȝْǻَرَهُهُ  شَيْئًا أَمِيرهِِ  مِنْ  رَأȎَ مَنْ «

 »جَاهِلǻَِّةٌ  فَمِيتَةٌ  فَمَاتَ 
Wer von seinem Befehlshaber etwas sieht, was ihm missfällt, der soll sich gedulden. Denn jeder, der sich von der Gemeinschaft um eine Handbreit entfernt und stirbt, stirbt einen Tod des Heidentums31. Hier hat er den Ungehorsam gegenüber dem Befehlshaber mit dem Verlassen der Gemeinschaft gleichgesetzt. Somit ist der Gehorsam gegenüber dem Befehlshaber der Gemein-schaft der Umstand, der die Gemeinschaft während ih-rer Tätigkeit fortbestehen lässt. Diese beiden Eigen-schaften, die notwendig sind, damit eine Gemeinschaft entstehen kann, die als Gemeinschaft die Tätigkeiten durchführt, nämlich die Existenz einer Gemeinschafts-bindung und eines Befehlshabers, dem man Gehorsam leisten muss, belegen, dass mit der Aussage Allahs 

                                                      31 Vorislamische Zeit auf der Arabischen Halbinsel, arab.: ğāhilīya 



218 

 ْأُمَّةٌ  مِنْكُمْ  وَلْتَكُن 
Möge aus euch eine Gemeinschaft entstehen konkret Folgendes gemeint ist: Möge aus euch eine Gruppe ent-stehen mit einer Bindung, die ihre Mitglieder miteinan-der verschweißt, und einem Befehlshaber, dem Gehor-sam zu leisten ist. Eine solche Gruppe bezeichnet man als Block, als Partei, als Vereinigung, oder als Organisati-on. Sie kann mit irgendeinem Namen versehen werden, der eine Gemeinschaft bezeichnet, welche die Bedin-gungen erfüllt, die sie zu einer Gemeinschaft machen und sie als solche während ihrer Tätigkeit erhält. Dadurch wird klar, dass der Vers den Befehl beinhaltet, eine Partei, Vereinigung, Organisation oder Ähnliches zu gründen. Dass dieser Befehl die Gründung politischer Parteien bedeutet, ergibt sich aus der Tatsache, dass der Befehl die Gründung einer bestimmten Gruppe und nicht irgendeiner fordert, und zwar durch die Festlegung der Tätigkeit, die diese Gruppe zu erfüllen hat. So hat der Vers die Tätigkeit dargelegt, der die Gruppe als Gruppe nachgehen soll. Und durch diese Darlegung hat er die Art der Gruppe definiert, die es zu gründen gilt. Mit anderen Worten hat er die Art der zu gründenden Vereinigung definiert. So erwähnt die āya: Möge aus den Muslimen eine Vereinigung entstehen, die zum Guten aufruft, das Rechte gebietet und das Unrecht anpran-gert. Damit ist die Vereinigung in einer ganz konkreten Weise beschrieben worden. Es gilt also eine Vereinigung zu gründen, die diese Beschreibung vollständig erfüllt und nichts Anderes. Was den Aufruf zum Guten anbe-langt, also den Aufruf zum Islam, so kann dieser von ei-ner Vereinigung, einer Partei oder irgendeiner Organisa-



219 

tion durchgeführt werden. Hingegen kann der Befehl zum Gebieten des Rechten und Anprangern des Un-rechts, der in genereller Form ergangen ist, nur von ei-ner politischen Partei erfüllt werden, denn er umfasst, dem Herrscher das Rechte zu gebieten und dessen Un-recht anzuprangern. Dies ist sogar die wichtigste Aufga-be im Bereich des Gebietens des Rechten und Anpran-gerns des Unrechts. Sie ist auch im Vers beinhaltet, da dieser allgemeingültig formuliert wurde: 
 ََْمُرُونϩَلْمَعْرُوفِ  وʪِ  َهَوْن  الْمُنْكَرِ  عَنِ  وَيَـنـْ

die das Rechte (al-maʿrūf) gebietet und das Unrecht (al-munkar) anprangert. (3:104) Beide Begriffe sind nämlich Gattungswörter (asmāʾ ğins), die mit dem Artikelpräfix al versehen wurden und somit zu den allgemeinen For-mulierungen (ṣiyaġ al-ʿumūm) zählen. Und diese Aufga-be gehört zu den wichtigsten Tätigkeiten einer politi-schen Partei. Sie verleiht einer Partei, Vereinigung oder Organisation den politischen Charakter und lässt sie so zu einer politischen Partei, politischen Vereinigung oder politischen Organisation werden. Diese Tätigkeit, näm-lich dem Herrscher das Rechte zu gebieten und sein Un-recht anzuprangern, zählt zu den wichtigsten Aufgaben des Gebietens des Rechten und Anprangerns des Un-rechts. 
Auch ist das Gebieten des Rechten und Anprangern des Unrechts eine der beiden Tätigkeiten, die in der āya als Tätigkeiten der Gemeinschaft, die gegründet werden soll, verlangt wurden. Somit ist der Befehl im Vers auf die Gründung einer bestimmten Gemeinschaft ausge-richtet, deren Tätigkeit der Aufruf zum Islam ist sowie 



220 

den Herrschern das Rechte zu gebieten und deren Un-recht anzuprangern und ebenso allen anderen Men-schen das Rechte zu gebieten und deren Unrecht anzu-prangern. Dies ist die Gemeinschaft, deren Gründung Allah für die Muslime zu einer Pflicht erhoben hat. Eine Gemeinschaft, welche alle Attribute erfüllt, die im Vers als Beschreibung ergangen sind. Und eine Gemeinschaft in dieser Beschreibung ist eine politische Partei. 
Hier darf nicht behauptet werden, dass eine Gruppe, die zwar zum Islam aufruft, den Menschen das Rechte anbe-fiehlt und ihnen das Unrecht verbietet, sich aber nicht gegen die Herrscher wendet, ausreichen würde, um die Pflicht zu erfüllen. Dies kann deshalb nicht behauptet werden, weil die Pflicht erst dann vollbracht ist, wenn die von den Muslimen gegründete Gemeinschaft sämtli-che Attribute erfüllt. Das heißt, sie muss den vollen Um-fang des Gebietens des Rechten und Anprangerns des Unrechts gemeinsam mit dem Aufruf zum Islam erfüllen. Denn die Konjunktion (ʿaṭf) in der āya ist mit dem Parti-kel wa erfolgt, der einer gleichgestellten Aneinanderrei-hung (von Aufgaben oder Attributen) dient. Auch sind die Ausdrücke al-amr bi l-maʿrūf (das Gebieten des Rechten) und an-nahy ʿan al-munkar (das Anprangern des Unrechts) in allgemeingültiger Formulierung ergan-gen. Daher bleiben sie allgemeingültig; und ihrer Allge-meingültigkeit muss auch genügt werden. Die Pflicht ist also erst dann vollzogen, wenn die Tätigkeit der Gruppe beim Gebieten des Rechten und Anprangern des Un-rechts generell und umfassend erfolgt, so, wie es in der āya gefordert wird, ohne etwas davon auszuschließen. Wird das Gebieten des Rechten und Anprangern des 



221 

Unrechts dem Herrscher gegenüber ausgeschlossen, d. h., wird die politische Tätigkeit ausgeschlossen, dann ist die in der āya geforderte Gruppe nicht entstanden. Die gegründete Gemeinschaft ist dann nicht die, die im Vers verlangt wurde, da sie eine wichtige Tätigkeit des Gebietens des Rechten und Anprangerns des Unrechts ausgeschlossen hat. Der Befehl im Vers ist jedoch in all-gemeingültiger, umfassender Formulierung ergangen. Das geforderte Attribut ist also erst dann erfüllt, wenn das Gebieten des Rechten und Anprangern des Unrechts den Herrschern gegenüber ebenso zu den Tätigkeiten der Gruppe zählt. Aufgrund dessen kann die Pflicht, wie sie in der āya erwähnt ist, nur durch die Gründung einer politischen Gemeinschaft erfüllt werden, d. h. einer poli-tischen Partei, politischen Vereinigung oder politischen Organisation. Einer Gemeinschaft also, bei der das Ge-bieten des Rechten und Anprangern des Unrechts in umfassender Weise erfolgt, ohne irgendeinen Aspekt auszuschließen. Und das ist nur bei einer politischen Partei, politischen Vereinigung oder Ähnlichem gegeben. 
Demzufolge hat Allah mit dem Vers die Gründung politi-scher Parteien anbefohlen, welche die islamische Bot-schaft tragen, die Herrscher zur Rechenschaft ziehen, ihnen das Rechte gebieten und deren Unrecht anpran-gern und ebenso allen anderen Menschen zum Rechten aufrufen und ihnen das Unrecht untersagen. Dies ist der Beweisaspekt aus dem Vers, der den Rechtsbeleg für diesen Artikel bildet. 
Hier kann man nicht einwenden, dass der Vers von einer Gemeinschaft (umma) spricht, also von einer einzigen Partei, womit die Existenz mehrerer Parteien unzulässig 



222 

wäre. Dies kann deshalb nicht gesagt werden, weil der Vers nicht von einer einzigen umma spricht. So heißt es nicht: eine einzige Gemeinschaft (umma wāḥida), son-dern: eine Gemeinschaft (umma). Die Formulierung ist also unbestimmt ohne irgendeine zusätzliche Attribuie-rung ergangen. D. h., das die Gründung einer Gruppe verpflichtend ist. Wird nur eine Gruppe gegründet, ist die Pflicht erfüllt, was aber nicht bedeutet, dass die Gründung mehrerer Gruppen, also mehrerer Blöcke, verboten wäre. Wenn nämlich einer die Pflicht der Ge-nüge (farḍ al-kifāya) erfüllt, die von einer einzigen Per-son erfüllt werden kann, so schließt das nicht andere davon aus, sie ebenfalls zu erfüllen. Auch handelt es sich bei dem Ausdruck umma (Gemeinschaft) im Vers um ein Gattungswort (ism ğins), d. h., irgendeine Gemeinschaft. Es ist also die Gattung „Gemeinschaft“ gemeint und nicht der Singular. Der Erhabene sagt: 
 ْتُم رَ  كُنـْ  لِلنَّاسِ  أُخْرجَِتْ  أمَُّةٍ  خَيـْ

Ihr seid die beste Gemeinschaft, die je den Menschen hervorgebracht wurde. (3:110) Auch hier ist die Gattung gemeint. Gleiches gilt für die folgende Aussage des Ge-sandten (s): 
 »فَلǻُْغَيِّرْهُ  مُنȜَْرًا مِنȜُْمْ  رَأȎَ مَنْ «

Wer von euch ein Unrecht sieht, der soll es ändern. Bei Muslim in geschlossener Kette über den Weg Abū Saʿīd al-Ḫudrīs tradiert. Hier ist ebenso nicht ein einziges Un-recht, sondern das Unrecht als Gattung bzw. als Katego-rie gemeint. Beispiele dafür gibt es viele. Somit wird der Vollzug der Handlungsgattung bzw. die Unterlassung der 



223 

Handlungsgattung gefordert und nicht bloß eine Einzel-handlung daraus. Gemeint ist also die Gattung an sich. Dies trifft sowohl auf ein Einzelelement der Gattung zu als auch auf mehrere Elemente davon. So kann es in der Umma eine Partei oder auch mehrere geben. Ist jedoch eine Partei vorhanden, dann ist die Pflicht zur Genüge erfüllt, sobald diese Partei die in der āya geforderte Tä-tigkeit durchgeführt hat. Es ist aber nicht untersagt, auch andere Parteien zu gründen. Die Gründung einer politi-schen Partei ist eine Pflicht, die von den Muslimen zur Genüge erfüllt werden muss. Wenn eine Partei entstan-den ist und andere eine zweite gründen wollen, um die Pflicht gleichermaßen zu erfüllen, so darf man sie daran nicht hindern. Man würde sie nämlich daran hindern, eine Pflicht zu erfüllen, was verboten ist. Deshalb ist es unzulässig, die Gründung mehrerer politischer Parteien zu untersagen. Dies betrifft allerdings die islamischen Parteien, die das erfüllen, was im Vers gefordert wird, nämlich den Aufruf zum Guten, das Gebieten des Rech-ten und das Anprangern des Unrechts, wozu auch zählt, den Herrschern das Rechte zu gebieten, deren Unrecht anzuprangern und Rechenschaft von ihnen zu verlangen. Was nun andere Bewegungen anlangt, so muss Folgen-des geprüft werden: Werden sie gegründet, um Verbo-tenes zu vollziehen, wie der Aufruf zum Nationalismus, das Verbreiten nichtislamischen Gedankenguts und ähn-liches, so ist deren Gründung untersagt und sie werden vom Staat verboten. Jeder, der sich daran beteiligt, wird bestraft. Werden sie nicht zum Vollzug von Verbotenem gegründet, wenn sie z. B. zur Durchführung von erlaub-ten Dingen entstehen und auf einer erlaubten Grundlage 



224 

basieren, so sind sie gestattet. Sie dienen jedoch nicht dem Vollzug der Pflicht, die Allah mit dem Vers festge-schrieben hat. Es sei denn, es handelt sich um eine poli-tische Partei, die alles erfüllt, was im Vers verlangt wird. 
Nachdem der Vollzug einer Pflicht nicht der Erlaubnis des Herrschers bedarf - den Vollzug der Pflicht von der Erlaubnis des Herrschers abhängig zu machen wäre so-gar verboten (ḥarām) -, braucht die Gründung und Etab-lierung politischer Parteien keinerlei Konzession. 
Artikel 22 – Das Regierungssystem baut auf vier Grund-pfeilern auf: 

1. Das islamische Recht ist der Souverän (Ge-setzgeber) und nicht das Volk. 
2. Die Autorität (Herrschaftsmacht) liegt in Händen der Umma. 
3. Die Aufstellung eines einzigen Kalifen ist für die Muslime verpflichtend. 
4. Der Kalif allein hat das Recht, die islami-schen Gesetze zu adoptieren. Er ist derjenige, der die Verfassung und die übrigen Gesetze erlässt. 

Dieser Artikel legt die Grundpfeiler des Regierungssys-tems fest, ohne die es nicht existieren kann. Geht einer dieser Grundpfeiler verloren, ist das Regierungssystem nicht mehr vorhanden. Gemeint ist das islamische Regie-rungssystem, d. h., die islamische Herrschaft und nicht irgendeine. Diese Grundpfeiler ergeben sich aus der ju-ristischen Gesamtbetrachtung der islamischen Rechtsbe-



225 

lege. Der erste Grundpfeiler, dass das islamische Recht der Souverän ist, hat eine bestimmte Realität, nämlich der Ausdruck Souveränität, und einen Rechtsbeweis, der belegt, dass diese in Händen des islamischen Rechts und nicht des Volkes liegt. Die Realität des Ausdrucks ist die, dass es sich um einen westlichen Fachbegriff handelt, mit dem die höchste Willensgewalt und Oberhoheit ge-meint ist. Wenn der Einzelne Hoheit über seinen Willen besitzt und ihn selbst steuern kann, dann ist er sein ei-gener Souverän. Hat ein Anderer Hoheit über seinen Willen, sodass er ihn steuern kann, so ist Ersterer ein Knecht. Wenn nun der Wille eines Volkes, d. h., die Summe des Willens seiner Einzelpersonen, vom Volk selbst durch Leute aus seinen Reihen gesteuert wird, denen das Volk das Führungsrecht aus freiem Willen überträgt, so ist das Volk sein eigener Souverän. Wird sein Wille unter Zwang von anderen gesteuert, so ist es geknechtet. Deshalb erklärt das demokratische System, dass die Souveränität in Händen des Volkes liegen müs-se. D. h., das Volk steuert seinen Willen selbst. Es stellt wen es will in seiner Vertretung auf und überträgt ihm das Recht, seinen Willen zu steuern. Dies ist die Realität des Begriffs Souveränität, auf den der islamische Rechts-spruch angewendet werden soll. Der diesbezügliche Rechtsspruch ist der, dass die Souveränität in Händen des islamischen Rechts und nicht des Volkes liegt. So wird islamrechtlich der Wille des Einzelnen nicht von ihm selbst gesteuert, sodass er tun und lassen kann, was ihm beliebt, gesteuert wird er vielmehr durch die Gebo-te und Verbote Allahs. Auch die islamische Umma wird nicht durch ihren eigenen Willen gesteuert, sodass sie 



226 

tun und lassen kann, was ihr beliebt. Sie ist gleicherma-ßen den Geboten und Verboten Allahs unterworfen. Beweis dafür ist folgende Aussage des Erhabenen: 
 َنـَهُمْ  شَجَرَ  فِيمَا يحَُكِّمُوكَ  حَتىَّ  يُـؤْمِنُونَ  لاَ  وَربَِّكَ  لاَ ف  بَـيـْ

Nein, bei deinem Herrn, sie werden nicht eher gläubig sein, bis sie dich zum Richter in allem erheben, was un-ter ihnen strittig ist. (4:65) , und ebenso die folgende Aussage des Gesandten Allahs (s): 
 »Ǻِهِ  جِئْتُ  لِمَا تǺََعاً  هَوَاهُ  Ȝُǻَونَ  حَتَّى أَحَدȜُُمْ  يُؤْمِنُ  لاَ «

Keiner von euch ist eher gläubig, bis seine Neigungen dem folgen, womit ich gekommen bin. Bei ibn Abī ʿĀṣim in geschlossener Kette tradiert. An-Nawawī stuft diesen Hadith, den er in seinem Sammelband mit den vierzig Hadithen von ʿAbdullāh ibn ʿAmr ibn al-ʿĀṣ tradiert, als ḥasan-ṣaḥīḥ ein. Was also den Einzelnen und die Umma beherrscht und den Willen der Umma und des Einzelnen steuert, ist das, womit der Gesandte Allahs (s) gekom-men ist. Folglich ist sowohl der Einzelne als auch die Umma dem islamischen Recht unterworfen, und die Souveränität liegt demnach in Händen des islamischen Rechts. Deshalb wird dem Kalifen seitens der Umma die baiʿa (Treueeid) nicht als Dienstnehmer geleistet, der ihr das erfüllt, was sie will, wie es im demokratischen Sys-tem der Fall ist. Vielmehr wird dem Kalifen seitens der Umma die baiʿa auf Grundlage des Buches Allahs und der Sunna Seines Gesandten geleistet, damit er das Buch Allahs und die Sunna Seines Gesandten anwendet, d. h., damit er das islamische Recht anwendet und nicht das, was die Menschen wollen. Sollten diejenigen, die ihm 



227 

die baiʿa geleistet haben, das islamische Recht verlassen, so hat er sie sogar zu bekämpfen, bis sie dazu zurück-kehren. Aus diesem Rechtsbeleg ist das Grundprinzip abgeleitet worden, dass die Souveränität in Händen des islamischen Rechts und nicht des Volkes liegt. 
Das Grundprinzip, dass die Autorität (sulṭān) in Händen der Umma liegt, leitet sich aus der Tatsache ab, dass das islamische Recht die Aufstellung des Kalifen der Umma übertragen hat und der Kalif seine Macht durch die baiʿa bezieht. Dass das islamische Recht die Aufstellung des Kalifen der Umma übertragen hat, geht klar aus den Hadithen über die baiʿa hervor. So wird von ʿUbāda ibn aṣ-Ṣāmit berichtet, der sagte: 

مْعِ  عَلَى ɱ َِّ  رَسُولَ  Ǻَاǻَعْنَا«  »وَالْمȜَْرَهِ  الْمَنْشȊَِ  فِي وَالطَّاعَةِ  السَّ
Wir leisteten dem Gesandten Allahs die baiʿa auf Gehör und Gehorsam, bei Eifer und Missfallen. Übereinstim-mend tradiert. Und von Ğarīr ibn ʿAbdillāh wird berich-tet, der sagte: 

مْعِ  عَلَى  النَّبِيَّ  Ǻَاǻَعْتُ «  »وَالطَّاعَةِ  السَّ
Ich leistete dem Propheten (s) die baiʿa auf Gehör und Gehorsam. Übereinstimmend tradiert. Und von Abū Huraira wird berichtet, der sagte: Es sprach der Gesand-te Allahs (s): 

 عَلَى رَجُلٌ  :أَلǻِمٌ  عَذَابٌ  وَلَهُمْ  يُزȜَِّيهِمْ  وَلا الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  Ȝَǻُ  َُّɱلِّمُهُمُ  لا ثَلاثَةٌ  «
بِيلِ، ابْنَ  مِنْهُ  ǻَمْنَعُ  ǺِالطَّرȖȂِِ  مَاءٍ  فَضْلِ   إِلاَّ  يǺَُاǻِعُهُ  لا إِمَامًا Ǻَاǻَعَ  وَرَجُلٌ  السَّ
 Ǻِسِلْعَةٍ  رَجُلاً  يǺَُاǻِعُ  وَرَجُلٌ  لَهُ، يَفِ  لَمْ  وَإِلاَّ  لَهُ  وَفَى يُرȂِدُ  مَا أَعْطَاهُ  إِنْ  لِدُنǻَْاهُ 



228 

قَهُ  اوȜََذَ  Ȝَذَا بِهَا أُعْطِيَ  لَقَدْ  ǺِاǗَِّ  فَحَلَفَ  الْعَصْرِ  Ǻَعْدَ   ǻُعȊَْ  وَلَمْ  فَأَخَذَهَا فَصَدَّ
 »بِهَا

Drei Leute spricht Allah am Tag der Auferstehung nicht an, Er reinigt sie nicht und schwere Strafe wird ihnen zuteil: Ein Mann an einem Wasserrest am Wegesrand, der ihn dem Reisenden vorenthält, und ein Mann, der einem Imam nur seines Diesseits willen die baiʿa leis-tet, wenn er ihm gibt, was er will, erfüllt er sie ihm, ansonsten erfüllt er sie nicht; und ein Mann, der am späten Nachmittag jemandem eine Ware verkauft, bei Allah schwört, sie bereits um so und so viel verkauft zu haben, der andere glaubt es ihm und erwirbt sie dafür, obwohl es nicht stimmt. Übereinstimmend tradiert. 
Die baiʿa wird also von den Muslimen an den Kalifen geleistet und nicht vom Kalifen an die Muslime. Sie sind es, die ihm die baiʿa leisten und ihn so zum Regenten über sich aufstellen. So haben die Rechtgeleiteten Kali-fen die baiʿa von der Umma erhalten. Erst durch die baiʿa von der Umma sind sie zu Kalifen geworden. Dass der Kalif die Macht durch diese baiʿa erhält, ergibt sich klar aus den Hadithen über den Gehorsam und den Hadithen über die Einheit des Kalifats. So wird von ʿAbdullāh ʿAmr ibn al-ʿĀṣ berichtet, dass er den Gesand-ten Allahs (s) sagen hörte: 

 فَإِنْ  اسْتَطَاعَ، إِنِ  فَلǻُْطِعْهُ  قَلǺِْهِ  وَثَمَرَةَ  يَدِهِ  صَفْقَةَ  فَأَعْطَاهُ  إِمَامًا Ǻَاǻَعَ  وَمَنْ «
 »الآخَرِ  عُنȖَُ  فَاضْرȁُِوا يُنَازِعُهُ، آخَرُ  جَاءَ 

Und wer einem Imam die baiʿa leistet, ihm seinen Handschlag und die Frucht seines Herzens gibt, der soll ihm gehorchen, so er dazu imstande ist. Wenn ein an-



229 

derer kommt und ihm die Befehlsgewalt streitig macht, so schlagt dem anderen den Kopf ab! Bei Muslim in ge-schlossener Kette tradiert. Und von Nāfiʿ wird berichtet, der sagte: ʿAbdullāh ibn ʿUmar sprach zu mir: Ich hörte den Gesandten Allahs (s) sagen: 
ةَ  لا الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  ɱََّ  لَقِيَ  طَاعَةٍ  مِنْ  يَدًا خَلَعَ  مَنْ «  وَلǻَْسَ  مَاتَ  وَمَنْ  لَهُ، حُجَّ

 »جَاهِلǻَِّةً  مِيتَةً  مَاتَ  بǻَْعَةٌ  عُنُقِهِ  فِي
Wer eine Hand aus dem Gehorsam zieht, der trifft auf Allah am Tage der Auferstehung, ohne eine Rechtferti-gung zu haben. Und wer stirbt, ohne im Nacken eine baiʿa zu tragen, stirbt einen Tod des Heidentums. Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Auch wird von ibn ʿAbbās berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

 مِنْ  خَرَجَ  النَّاسِ  مِنَ  أَحَدٌ  لǻَْسَ  فَإِنَّهُ  عَلǻَْهِ، فَلǻَْصْبِرْ  شَيْئًا أَمِيرهِِ  مِنْ  Ȝَرهَِ  مَنْ  «
لْطَانِ   »جَاهِلǻَِّةً  مِيتَةً  مَاتَ  إِلاَّ  عَلǻَْهِ  فَمَاتَ  شِبْرًا السُّ

Wem von seinem Befehlshaber etwas missfällt, der soll sich ihm gegenüber gedulden. Denn jeder unter den Menschen, der sich um eine Handbreit aus der Herr-schaft entfernt und stirbt, stirbt einen Tod des Heiden-tums. Übereinstimmend tradiert. Und von Abū Huraira wird berichtet, dass der Prophet (s) sagte: 
، خَلَفَهُ  نَبِيٌّ  هَلَكَ  Ȝُلَّمَا الأَنْبǻَِاءُ، تَسُوسُهُمُ  إِسْرَائِيلَ  بَنُو Ȝَانَتْ «  لا وَإِنَّهُ  نَبِيٌّ

 بِبǻَْعَةِ  فُوا: قَالَ  تَأْمُرُنَا؟ فَمَا: قَالُوا فȜْǻََثُرُونَ، خُلَفَاءُ  وَسȜُǻََونُ  Ǻَعْدȏِ، نَبِيَّ 
لِ  لِ، الأَوَّ هُمْ  أَعْطُوهُمْ  فَالأَوَّ  »اسْتَرْعَاهُمْ  عَمَّا سَائِلُهُمْ  ɱََّ  فَإِنَّ  حَقَّ

"Das Volk Israel wurde von Propheten betreut; immer, wenn ein Prophet starb, folgte auf ihn ein anderer. 



230 

Wahrlich, nach mir wird es keinen Propheten mehr geben. Es werden Kalifen kommen, und sie werden zahlreich sein." Sie fragten: "Was befiehlst du uns?" Er antwortete: "Erfüllt die baiʿa des jeweils Ersteren und gebt ihnen ihr Recht, denn Allah wird sie darüber zur Rechenschaft ziehen, was Er in ihre Obhut gelegt hat.“ Übereinstimmend tradiert. Diese Hadithe belegen, dass der Kalif die Macht durch die baiʿa erhält. Denn Allah (t) hat den Gehorsam ihm gegenüber durch die baiʿa zur Pflicht erhoben: 
 »فلǻطعه...  ماً إما Ǻاǻع من«

Wer einem Imam die baiʿa leistet (...), der soll ihm ge-horchen. Das Kalifat hat er durch die baiʿa übernom-men, und der Gehorsam ihm gegenüber ist zur Pflicht geworden, weil er ein Kalif ist, der die baiʿa erhalten hat. So hat er die Macht von der Umma durch die baiʿa und durch die Pflicht der Umma erhalten, demjenigen zu gehorchen, dem sie die baiʿa geleistet hat. Mit anderen Worten muss sie demjenigen gehorchen, dessen baiʿa sie „im Nacken trägt“. Und dies ist ein Beleg dafür, dass die Autorität in Händen der Umma liegt. Auch hat der Gesandte (s), obwohl er Gesandter Gottes war, sich die baiʿa von den Menschen geben lassen. Es war eine baiʿa - also ein Eid - für die Übernahme von Macht und Herr-schaft und nicht für das Prophetentum. Er nahm die baiʿa von Frauen und Männern an, jedoch nicht von Kin-dern, die noch nicht geschlechtsreif waren. Die Tatsache, dass es die Muslime sind, die den Kalifen aufstellen und ihm die baiʿa leisten, auf dass er nach dem Buche Allahs und der Sunna Seines Gesandten regiere, und die Tatsa-



231 

che, dass der Kalif durch diese baiʿa die Macht über-nimmt, ist ein klarer Beweis dafür, dass die Macht - also die Autorität - in Händen der Umma liegt und die Umma diese wem sie will überträgt. 
Was den dritten Grundpfeiler anlangt, nämlich die Pflicht für die Muslime, einen einzigen Kalifen aufzustel-len, so steht die primäre Pflicht zur Aufstellung eines Kalifen durch die Hadithe fest. Von Nāfiʿ wird berichtet, der sagte: ʿAbdullāh ibn ʿUmar sprach zu mir: Ich hörte den Gesandten Allahs (s) sagen: 

ةَ  لا الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  ɱََّ  لَقِيَ  طَاعَةٍ  مِنْ  يَدًا خَلَعَ  مَنْ «  وَلǻَْسَ  مَاتَ  وَمَنْ  لَهُ، حُجَّ
 »جَاهِلǻَِّةً  مِيتَةً  مَاتَ  بǻَْعَةٌ  عُنُقِهِ  فِي

Wer eine Hand aus dem Gehorsam zieht, der trifft auf Allah am Tage der Auferstehung, ohne eine Rechtferti-gung zu haben. Und wer stirbt, ohne im Nacken eine baiʿa zu tragen, stirbt einen Tod des Heidentums. Bei Muslim in geschlossener Kette von ʿAbdullāh ibn ʿUmar tradiert. Beweisaspekt in diesem Hadith ist der Um-stand, dass der Gesandte (s) die baiʿa für einen Kalifen „im Nacken“ eines jeden Muslims vorgeschrieben hat, nicht aber, dass jeder Muslim einem Kalifen die baiʿa tatsächlich leistet. Pflicht ist also, dass eine baiʿa „im Nacken“ eines jeden Muslims vorhanden ist, d. h., dass ein Kalif existiert, der „im Nacken“ - also im Gewissen jedes Muslims eine baiʿa verdient. Die Existenz des Kali-fen lässt also „im Nacken“ jedes Muslims eine baiʿa vor-handen sein, ob er nun tatsächlich die baiʿa leistet oder nicht. Dass es nur einen Kalifen geben darf, geht aus dem folgenden Bericht von Abū Saʿīd al-Ḫudrī hervor, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 



232 

 »مِنْهُمَا الآخَرَ  فَاقْتُلُوا لِخَلǻِفَتَـيْنِ  بُوǻِعَ  إِذَا«
Wenn zwei Kalifen die baiʿa geleistet wird, so tötet den letzteren von beiden. Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Mit dieser Aussage wird die Existenz von mehr als einem Kalifen für die Muslime klar untersagt. 
Was den vierten Grundpfeiler anbelangt, dass der Kalif alleine das Recht besitzt, Gesetze zu adoptieren, so steht dies durch den Konsens der Prophetengefährten fest. Diesem Konsens sind die bekannten islamischen Rechts-prinzipien entnommen worden, die da lauten: »Die An-ordnung des Imams hebt den Disput auf«. »Die Anord-nung des Imams ist vollzugspflichtig«. »Der Machthaber hat das Recht, in dem Maße Rechtssprüche zu erlassen, wie Probleme aufkommen«. 
Artikel 23 – Der Staat setzt sich aus dreizehn Einrich-tungen zusammen. Diese sind: 

1. Kalif (das Staatsoberhaupt) 
2. Die bevollmächtigten Assistenten (wuzarāʾ at-tafwīḍ) 
3. Die Vollzugsassistenten (wuzarāʾ at-tanfīḏ) 
4. Die Gouverneure (al-wulāt) 
5. Der amīr al-ğihād 
6. Das Ressort für innere Sicherheit 
7. Das Ressort für auswärtige Angelegenhei-ten 
8. Das Industrieressort 



233 

9. Das Gerichtswesen (al-qaḍāʾ) 
10. Das Amt für Bürgerdienste (der Verwal-tungsapparat) 
11. Das Schatzhaus (bait al-māl) 
12. Die Medien 
13. Die Ratsversammlung (mağlis al-umma - Beratung und Rechenschaftsforderung) 

Beleg dafür ist das Vorgehen des Gesandten (s), da er die staatlichen Institutionen in dieser Form errichtete. So war er das Oberhaupt des Staates. Ebenso befahl er den Muslimen, ein Staatsoberhaupt aufzustellen, als er sie dazu aufforderte, einen Kalifen bzw. einen Imam auf-zustellen. So sagte er (s): 
ةَ  لا الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  ɱََّ  لَقِيَ  طَاعَةٍ  مِنْ  يَدًا خَلَعَ  مَنْ  «  وَلǻَْسَ  مَاتَ  وَمَنْ  لَهُ، حُجَّ

 »جَاهِلǻَِّةً  مِيتَةً  مَاتَ  بǻَْعَةٌ  عُنُقِهِ  فِي
Wer eine Hand aus dem Gehorsam zieht, der trifft auf Allah am Tage der Auferstehung, ohne eine Rechtferti-gung zu haben. Und wer stirbt, ohne im Nacken eine baiʿa zu tragen, stirbt einen Tod des Heidentums. Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Mit baiʿa ist die baiʿa für einen Kalifen gemeint. Auch ist der Konsens der Prophetengefährten darüber ergangen, dass die Aufstel-lung eines Kalifen für den Gesandten Allahs (s) nach des-sen Tode verpflichtend ist. Bestätigt wird ihr diesbezügli-cher Konsens durch den Umstand, dass sie die Beerdi-gung des Gesandten Allahs (s) nach dessen Tode verzö-gerten, weil sie mit der Aufstellung eines Kalifen, eines 



234 

Nachfolgers für ihn in der Regentschaft, beschäftigt wa-ren. 
Beleg für die Existenz von Assistenten (muʿāwinūn) ist der bei Abū Dāwūd tradierte Bericht von ʿĀʾiša, die sag-te: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 

رَهُ  نَسِيَ  إِنْ  صِدْقٍ، وَزȂِرَ  لَهُ  جَعَلَ  خَيْرًا Ǻِالأَمِيرِ  ɱَُّ  رَادَ أَ  إِذَا »  َّȜَرَ  وَإِنْ  ذȜََذ 
 يُذȜَِّرْهُ  لَمْ  نَسِيَ  إِنْ  سُوءٍ، وَزȂِرَ  لَهُ  جَعَلَ  ذَلِكَ  غَيْرَ  Ǻِهِ  ɱَُّ  أَرَادَ  وَإِذَا. أَعَانَهُ 

 »ǻُعِنْهُ  لَمْ  ذȜََرَ  وَإِنْ 
Wenn Allah mit einem Befehlshaber Gutes vorhat, stellt Er ihm einen ehrlichen Helfer zur Seite. Wenn er vergisst, erinnert er ihn. Und wenn er sich erinnert, dann hilft er ihm. Wenn Allah aber anderes mit ihm vorhat, stellt Er ihm einen schlechten Helfer zur Seite. Wenn er vergisst, erinnert er ihn nicht. Und wenn er sich erinnert, dann hilft er ihm nicht. Auch berichtet at-Tirmiḏī von Abū Saʿīd al-Ḫudrī, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 

مَاءِ  أَهْلِ  مِنْ  وَزȂِرَانِ  لَهُ  إِلاَّ  نَبِيٍّ  مِنْ  مَا«   فَأَمَّا الأَرْضِ  أَهْلِ  مِنْ  وَوَزȂِرَانِ  السَّ
 َȏرَاȂِمَاءِ  أَهْلِ  مِنْ  وَز  الأَرْضِ  أَهْلِ  مِنْ  وَزȂِرَاȏَ  وَأَمَّا وَمȜَǻِائِيلُ  فَجِبْرȂِلُ  السَّ

 »وَعُمَرُ  ȜْǺَرٍ  فَأَبُو
Jeder Prophet hatte zwei Helfer unter den Bewohnern des Himmels und zwei Helfer unter den Bewohnern der Erde. Meine zwei Helfer (wazīrāi) unter den Bewoh-nern des Himmels sind Gabriel und Michael, und meine zwei Helfer unter den Bewohnern der Erde sind Abū Bakr und ʿUmar. Der Ausdruck wazīrāi bedeutet hier „zwei Helfer für mich“, denn dies ist ihre sprachliche 



235 

Bedeutung. Hingegen ist die Bedeutung von wazīr, wie ihn die Menschen heute verstehen, ein westlicher Fach-begriff, den die Muslime nicht kennen. Er widerspricht dem Regierungssystem im Islam, wie es an der entspre-chenden Stelle ausgeführt wird. 
Der Vollzugsassistent (wazīr at-tanfīḏ) wurde zur Zeit des Gesandten Allahs (s) und der Rechtgeleiteten Kalifen kātib (Schreiber) genannt. Seine Aufgabe ist es, den Kali-fen bei der Umsetzung, Nachverfolgung und Durchfüh-rung zu unterstützen. So berichtet al-Buḫārī in seinem „Ṣaḥīḥ“-Werk von Zaid ibn Ṯābit, 

 ȜُتǺَُهُ   لِلنَّبِيِّ  Ȝَتَبْتُ  حَتَّى الْيَهُودِ  Ȝِتَابَ  يَتَعَلَّمَ  أَنْ  أَمَرَهُ   النَّبِيَّ  أَنَّ «
 »إِلǻَْهِ  Ȝَتَبُوا إِذَا Ȝُتُبَهُمْ  وَأَقْرَأْتُهُ 

dass der Prophet (s) ihm befahl, die Schrift der Juden zu erlernen. (Zaid berichtet:) So schrieb ich dem Propheten seine Briefe und las ihm ihre Briefe vor, wenn sie ihm schrieben. Und ibn Isḥāq berichtet von ʿAbdullāh ibn az-Zubair, 
 يُجِيبُ  وȜََانَ  ǻَغُوثَ، عَبْدِ  بْنِ  الأَرْقَمِ بْنَ  ɱَِّ  عَبْدَ  اسْتَكْتَبَ  ɱ َِّ  رَسُولَ  أَنَّ «

 »... المُلُوكَ  عَنْهُ 
dass der Gesandte Allahs (s) ʿAbdullāh ibn al-Arqam ibn ʿAbd Yāġūṯ als Schreiber beschäftigte. Er beantwortete für ihn die Briefe der Könige (...) Auch berichtet al-Ḥākim im „al-Mustadrak“ - er stufte den Hadith als rich-tig ein, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu - von ʿAbdullāh ibn ʿUmar (r), der sagte: 



236 

ي أَجِبْ : الأَرْقَمِ بْنِ  ɱَِّ  لِعَبْدِ  فَقَالَ  رَجُلٍ، Ȝِتَابُ   النَّبِيَّ  أَتَى«  فَكَتَبَ . عَنِّ
 عُمَرُ  وَلِيَ  فَلَمَّا وَفِّقْهُ، اللّهُمَّ  وَأَحْسَنْتَ، أَصَبْتَ : فَقَالَ  عَلǻَْهِ، قَرَأَهُ  ثُمَّ  جَوَاǺَهُ 

 »ǻُشَاوِرُهُ  Ȝَانَ 
Der Brief eines Mannes erreichte den Propheten (s). Dieser sprach zu ʿAbdullāh ibn al-Arqam: „Beantworte ihn für mich!“ ʿAbdullāh schrieb die Antwort und las sie ihm vor. Da sagte der Gesandte (s): „Du hast es richtig und gut gemacht! O Allah, lass ihn erfolgreich sein!“ Als ʿUmar das Kalifat übernahm, zog er ihn zurate. 
Was den Beleg für die Gouverneure (al-wulāt) anbe-langt, so berichten al-Buḫārī und Muslim von Abū Burda Folgendes: 

 Ȝُلَّ  وǺََعَثَ : قَالَ  الǻَْمَنِ، إِلَى جَبَلٍ  بْنَ  وَمُعَاذَ  مُوسَى أǺََا ɱ َِّ  رَسُولُ  Ǻَعَثَ «
 »مِخْلافَانِ  وَالǻَْمَنُ : قَالَ  مِخْلافٍ، عَلَى مِنْهُمَا وَاحِدٍ 

Der Gesandte Allahs (s) entsandte Abū Mūsā und Muʿāḏ ibn Ğabal in den Jemen. Er (Abū Burda) sagte: „Er (s) entsandte jeden von ihnen in eine Region. Der Jemen besteht aus zwei Regionen.“ Und in einer Tradie-rung bei Muslim von Abū Mūsā wird berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 
 أَوْ  مُوسَى أǺََا ǻَا أَنْتَ  اذْهَبْ  وَلَكِنِ  أَرَادَهُ، مَنْ  عَمَلِنَا عَلَى نَسْتَعْمِلُ  لاَ  أَوْ  لَنْ «

 »جَبَلٍ  بْنَ  مُعَاذَ  أَتǺَْعَهُ  ثُمَّ  الǻَْمَنِ  عَلَى فǺََعَثَهُ  قǻَْسٍ، بْنَ  ɱَِّ  عَبْدَ  ǻَا
Wir werden niemanden mit unserer Angelegenheit be-trauen, der danach strebt. So gehe du, o Abū Mūsā o-der o ʿAbdullāh ibn Qais!“ Er entsandte ihn in den Je-men und schickte ihm dann Muʿāḏ ibn Ğabal nach. 



237 

Ebenso wird bei al-Buḫārī und Muslim von ʿAmr ibn ʿAuf al-Anṣārī berichtet: 
 بْنَ  الْعَلاءَ  عَلَيْهِمْ  وَأَمَّرَ  الǺَْحْرȂَْنِ  أَهْلَ  صَالَحَ  هُوَ  ɱ َِّ  رَسُولُ  وȜََانَ ... «

 »الْحَضْرَمِيِّ 
(...) Der Gesandte Allahs (s) hatte mit den Bewohnern Bahrains ein Friedensabkommen abgeschlossen und al-ʿAlāʾ ibn al-Ḥaḍramī als Befehlshaber dort eingesetzt. Und ibn ʿAbd al-Birr erwähnt im Buch „al-Istīʿāb“: 

 حتى عليها يَزَلْ  فلم عُمانَ  على العاصِ  بنَ  عَمْرَو ɱ َِّ  رسولُ  وَوَلَّى«
 »  الله رسولُ  قǺُِضَ 

Der Gesandte Allah (s) ernannte ʿAmr ibn al-ʿĀṣ zum Gouverneur über Oman. Dieser blieb dort, bis der Ge-sandte Allahs (s) verstarb. 
Der Beleg für den amīr al-ğihād ergibt sich ebenso aus der Sunna. 
So berichtet ibn Saʿd in „aṭ-Ṭabaqāt“, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

 فَعَبْدُ  قُتِلَ  فَإِنْ  طَالِبَ، أَبِي بْنُ  فَجَعْفَرُ  قُتِلَ  فَإِنْ  حَارِثَةَ، بْنُ  زȂَْدُ  النَّاسِ  أَمِيرُ «
 َِّɱ  ُعَلَيْهِمْ  فَيَجْعَلُوهُ  رَجُـلاً  بَيْنَهُمْ  الـمُـسْـلِمُونَ  فَلْيَـرْتَضِ  قُتِلَ  فَإِنْ  رَوَاحَةَ، بْن« 

Befehlshaber über die Leute ist Zaid ibn Ḥāriṯa. Wenn er getötet wird, dann Ğaʿfar ibn Abī Ṭālib. Wenn dieser auch getötet wird, dann ʿAbdullāh ibn Rawāḥa. Sollte auch er getötet werden, dann sollen die Muslime aus ihren Reihen in Wohlwollen einen Mann bestimmen, den sie zu ihrem Befehlshaber machen. Al-Buḫārī be-richtet von ʿAbdullāh ibn ʿUmar, der sagte: 



238 

 »... حَارِثَةَ  بْنَ  زȂَْدَ  مُؤْتَةَ  غَزْوَةِ  فِي ɱ َِّ  رَسُولُ  أَمَّرَ «
Der Gesandte Allahs (s) ernannte in der Schlacht von Muʾta Zaid ibn Ḥāriṯa zum Befehlshaber (…). Al-Buḫārī berichtet ebenfalls von Salama ibn al-Akwaʿ, der sagte: 

 اسْتَعْمَلَهُ  حَارِثَةَ  ابْنِ  مَعَ  وَغَزَوْتُ  غَزَوَاتٍ  سǺَْعَ   النَّبِيِّ  مَعَ  غَزَوْتُ «
 »عَلَيْنَا

Ich kämpfte mit dem Propheten (s) sieben Schlachten. Auch kämpfte ich mit ibn Ḥāriṯa, den er zu unserem Befehlshaber machte. Auch berichten al-Buḫārī und Muslim von ʿAbdullāh ibn ʿUmar (r), der sagte: 
 فِي النَّاسِ  Ǻَعْضُ  فَطَعَنَ  زȂَْدٍ، بْنَ  أُسَامَةَ  عَلَيْهِمْ  وَأَمَّرَ  Ǻَعْثًا  النَّبِيُّ  Ǻَعَثَ «

 إِمَارَةِ  فِي تَطْعُنُونَ  Ȝُنْتُمْ  فَقَدْ  إِمَارَتِهِ  فِي تَطْعُنُوا أَنْ   :  النَّبِيُّ  فَقَالَ  إِمَارَتِهِ،
 »... لِلإِمَارَةِ  لَخَلǻِقًا Ȝَانَ  إِنْ  ɱَِّ  وَاǻْمُ  قَبْلُ، مِنْ  أَبǻِهِ 

Der Prophet (s) entsandte einen Feldzug und ernannte Usāma ibn Zaid zum Befehlshaber. Einige Leute stellten seine Fähigkeit zur Führerschaft in Frage. Da sprach der Gesandte Allahs (s): „Wenn ihr seine Fähigkeit zur Füh-rerschaft in Frage stellt, so habt ihr bereits jene seines Vaters in Frage gestellt. Aber bei Allah, er ist für die Führerschaft wahrlich geeignet. […]“ Muslim berichtet von Buraida, der sagte: 
 »... أَوْصَاهُ  سَرȂَِّةٍ  أَوْ  جǻَْشٍ  عَلَى أَمِيرًا أَمَّرَ  إِذَا ɱ َِّ  رَسُولُ  Ȝَانَ «

Wenn der Gesandte Allahs (s) einen Befehlshaber über eine Armee oder eine Heerestruppe ernannte, legte er ihm Dinge ans Herz (...). 



239 

Was das Ressort für innere Sicherheit anbelangt, so wird es vom Polizeichef geleitet. Seine Aufgabe ist es, die Si-cherheit in der Stätte des Islam zu gewährleisten. Ist das Ressort dazu nicht mehr in der Lage, übernimmt diese Aufgabe die Armee mit Erlaubnis des Kalifen. Beleg dafür ist der folgende Bericht bei al-Buḫārī von Anas: 
رȉَِ  صَاحِبِ  Ǻِمَنْزِلَةِ   النَّبِيِّ  مِنْ  سَعْدٍ  بْنُ  قǻَْسُ  Ȝَانَ «  »الأَمِيرِ  مِنْ  الشُّ

Qais ibn Saʿd war an der Seite des Propheten (s) wie ein Streifenträger an der Seite des Befehlshabers. 
Das Ressort für auswärtige Angelegenheiten geht eben-so auf das Vorgehen des Gesandten (s) zurück. So hat der Gesandte (s) Außenbeziehungen zu anderen Staaten und politischen Entitäten gepflegt. Er entsandte z. B. ʿUṯmān ibn ʿAffān, um mit Quraiš zu verhandeln. Er führ-te auch selbst Verhandlungen mit Quraiš. Auch entsand-te er Botschafter an die Könige und empfing die Bot-schafter von Königen und Herrschern. Ebenso schloss er Abkommen und Friedensverträge. In gleicher Weise gin-gen die Kalifen nach ihm vor. Auch sie unterhielten poli-tische Beziehungen zu anderen Staaten und Staatsgebil-den. Ebenso beauftragten sie andere Personen damit, und zwar nach dem Prinzip, dass man die Angelegenhei-ten, die einem selbst zufallen, anderen Leuten in Vertre-tung übertragen kann. 
Beleg für das Industrieressort sind Koran und Sunna. Der Erhabene sagt: 



240 

طِ  وَمِنْ  قُـوَّةٍ  مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا لهَمُْ  وَأَعِدُّواʪَِعَدُوَّ  بهِِ  تُـرْهِبُونَ  الخْيَْلِ  ر  َِّɍا 
 شَيْءٍ  مِنْ  تُـنْفِقُوا وَمَاۚ◌  يَـعْلَمُهُمْ  اɍَُّ  تَـعْلَمُونَـهُمُ  لاَ  دُوĔِمِْ  مِنْ  وَآخَريِنَ  وَعَدُوَّكُمْ 

 تُظْلَمُون لاَ  وَأنَْـتُمْ  إِلَيْكُمْ  يُـوَفَّ  اɍَِّ  سَبِيلِ  فيِ 
Und rüstet gegen sie mit allem, was ihr an Kampfkraft und Schlachtrossen aufzubringen vermögt, ihr schüch-tert damit den Feind Allahs und euren Feind ein und dazu noch andere, die hinter ihnen stehen. Ihr kennt sie nicht, doch Allah kennt sie. Und was immer ihr auf Al-lahs Weg ausgebt, wird euch in vollem Maße vergolten, und kein Unrecht wird euch zugefügt. (8:60) Was die Sunna betrifft, so berichtet ibn Saʿd in „aṭ-Ṭabaqāt“ von Makḥūl 

 »يَوْماً  أَرȁَْعِينَ  الطَّائِفِ  أَهْلِ  عَلَى المِنْجَنِيȖَ  نَصَبَ   النَّبِيَّ  أَنَّ «
dass der Prophet (s) gegen die Leute aṭ-Ṭāʾifs vierzig Tage lang Katapulte einsetzte. Und im Buch „al-Maġāzī“ berichtet al-Wāqidī: 

 ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: الفَارِسِيُّ  سَلْمَانُ  لَهُ  فَقَالَ  أَصْحَاǺَهُ، ɱ َِّ  رَسُولُ  وَشَاوَرَ «
 Ȏَتَنْصُبَ  أَنْ  أَر  َȖنَّا فَإِنَّا حِصْنِهِمْ، عَلَى المِنْجَنِيȜُ  ِأَرْضǺِ  َنَنْصُبُ  فَارِس 

نَا مِنْ  فَنُصِيبُ . عَلَيْنَا وَتُنْصَبُ  الحُصُونِ  عَلَى المِنْجَنǻِقَاتِ   مَنَّا وǻَُصِيبُ  عَدُوِّ
،ȖِالمِنْجَنِيǺِ  ْنْ  لَمْ  وَإِنȜُǻَ  ُȖرَسُولُ  فَأَمَرَهُ  الثِّواءُ؛ طَالَ  المِنْجَنِي  َِّɱ   َفَعَمِل 

 »... الطَّائِفِ  حِصْنِ  عَلَى فَنَصǺََهُ  بِيَدِهِ، مِنْجَنǻِقاً 
Der Gesandte Allahs (s) beriet sich mit seinen Gefähr-ten. Da sprach Salmān al-Fārisī zu ihm: „O Gesandter Allahs (s), ich finde, du solltest Katapulte gegen ihre Festung einsetzen. In Persien setzten wir Katapulte gegen die Festungen ein und sie wurden auch gegen 



241 

uns eingesetzt. Durch die Katapulte konnten wir unse-rem Feind Schaden zufügen, und er konnte uns damit Schaden zufügen. Ohne Katapulte würde sich der Auf-enthalt verlängern.“ Da befahl ihm der Gesandte Allahs (s), einen Katapult zu bauen, und er baute ihn mit sei-nen eigenen Händen. Den Katapult setzte er gegen die Festung von aṭ-Ṭāʾif ein. Und ibn Isḥāq erwähnt in seiner Prophetenbiographie „as-Sīra“: 
دْخَةِ  يَوْمُ  Ȝَانَ  إِذَا حَتَّى«  أَصْحَابِ  مِنْ  نَفَرٌ  دَخَلَ  الطَّائِفِ، جِدَارِ  عِنْدَ  الشَّ

 »... لِيَخْرُقُوهُ  الطَّائِفِ  جِدَارِ  إَلَى بِهَا وازَحَفُ  ثُمَّ  ،دǺََّاǺَةٍ  تَحْتَ  ɱ َِّ  رَسُولِ 
Als es zum „Tag der Wunden“32 an der Mauer der Fes-tung von aṭ-Ṭāʾif kam, traten einige der Gefährten des Gesandten Allahs (s) unter ein Panzergefährt. Sie dran-gen zur Mauer der Festung vor, um sie zu durchdringen. (...) Auch ist die Vorbereitung dessen, was den Feind einschüchtert, verpflichtend. Diese Vorbereitung kann aber nur durch Industrie und Fertigung erfolgen. Folglich ist der Aufbau einer Industrie verpflichtend, und zwar gemäß dem Rechtsprinzip »Was zur Erfüllung einer Pflicht unerlässlich ist, wird selbst zur Pflicht«. Den in-dustriellen Aufbau leitet der Kalif selbst oder jemand, den er in seiner Vertretung damit betraut. 
Was das Gerichtswesen anlangt, so hat der Gesandte Allahs (s) Entscheidungen in Gerichtsfällen sowohl selbst übernommen als auch andere damit beauftragt. Dass er selbst Gerichtsentscheidungen übernommen hat, geht 
                                                      32 Bezeichnung eines Kampftages während der Belagerung aṭ-Ṭāʾifs, an dem es zu zahlreichen Verwundungen und Verlusten auf musli-mischer Seite kam. 



242 

aus einem Bericht von Um Salama hervor, wo der Ge-sandte Allahs (s) sprach: 
، تَصِمُونَ تَخْ  وَإِنȜَُّمْ  Ǻَشَرٌ  أَنَا إِنَّمَا« تِهِ  أَلْحَنَ  Ȝُǻَونَ  أَنْ  ǺَعْضȜَُمْ  وَلَعَلَّ  إِلَيَّ  Ǻِحُجَّ

 أَخǻِهِ  حȖَِّ  مِنْ  لَهُ  قَضَيْتُ  فَمَنْ  أَسْمَعُ، مَا نَحْوِ  عَلَى لَهُ  وَأَقْضِيَ  Ǻَعْضٍ  مِنْ 
مَا ǻَأْخُذْ، فَلاَ  شَيْئًا  »النَّارِ  مِنْ  قِطْعَةً  لَهُ  أَقْطَعُ  فَإِنَّ

Ich bin doch nur ein Mensch, und ihr kommt in Streit-fällen zu mir. Vielleicht ist der eine von euch eloquen-ter in seiner Beweisführung als der andere. Dann spre-che ich ein Urteil zu seinen Gunsten aus, so, wie ich es gehört habe. Wem ich aber vom Anrecht seines Bru-ders etwas zuspreche, der soll es nicht nehmen, denn ich teile ihm ein Stück Feuer zu! Übereinstimmend tra-diert, der Wortlaut ist der bei al-Buḫārī. Auch berichten Abū Huraira und Zaid ibn Ḫālid einen Hadith, wo sie sa-gen: 
 خَصْمُهُ  فَقَامَ . ȜِǺِ  َِّɱتَابِ  بَيْنَنَا اقْضِ  ɱَِّ، ولَ رَسُ  ǻَا: فَقَالَ  أَعْرَابِيٌّ  جَاءَ «

 »... ȜِǺِ  َِّɱتَابِ  بَيْنَنَا اقْضِ  صَدَقَ،: فَقَالَ 
Ein Wüstenaraber kam und sprach: „O Gesandter Al-lahs, richte zwischen uns nach dem Buche Allahs!“ Da erhob sich sein Streitgegner und sagte: „Er hat recht gesprochen, richte zwischen uns nach dem Buche Al-lahs!“ (...) Übereinstimmend tradiert, der Wortlaut ist der bei al-Buḫārī. Dass der Prophet (s) auch andere mit dem Gerichtswesen betraute, geht aus dem folgenden Bericht bei al-Ḥākim hervor, den dieser als ṣaḥīḥ nach den Regeln von al-Buḫārī und Muslim einstufte. Aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu. Von ibn ʿAbbās wird berichtet, der sagte: 



243 

رَائِعَ  عَلِّمْهُمُ : فَقَالَ  عَلǻِّاً  الǻَمَنِ  إِلَى  النَّبِيُّ  Ǻَعَثَ « : قَالَ . بَيْنَهُمْ  وَاقْضِ  الشَّ
 »لِلْقَضَاءِ  اهْدِهِ  اللَّهُمَّ : فَقَالَ  صَدْرهِِ  فِي فَدَفَعَ . Ǻِالقَضَاءِ  لِي عِلْمَ  لاَ 

Der Prophet (s) entsandte ʿAlī in den Jemen und sprach: „Bringe ihnen die Rechtssprüche bei und richte zwi-schen ihnen!“ Doch ʿAlī antwortete: „Bei Gerichtsent-scheidungen kenne ich mich nicht aus.“ Da stieß ihm der Prophet in die Brust und sprach: „O Allah, leite ihn zu den Gerichtsentscheidungen hin!“ In einem weiteren Hadith bei al-Ḥākim, den dieser als ṣaḥīḥ einstufte und aḏ-Ḏahabī ihm darin zustimmte, wird von ʿAlī berichtet, der sagte: 
 وَأَنَا أَسْنَانٍ  ذَوȏِ  قَوْمٍ  إِلَى تǺَْعَثُنِي: فَقُلْتُ  الǻَمَنِ  إِلَى ɱ َِّ  رَسُولُ  Ǻَعَثَنِي«

نِّ  حَدَثُ   تَسْمَعَ  حَتَّى لأَحَدِهِمَا تَقْضِ  فَلاَ  الخَصْمَانِ  إِلǻَْكَ  جَلَسَ  إِذَا: قَالَ ! السِّ
لِ  مِنَ  سَمِعْتَ  Ȝَمَا الآخَرِ  مِنَ   »قَاضǻِاً  زِلْتُ  فَمَا: عَلِيٌّ  قَالَ . الأَوَّ

Der Gesandte Allahs (s) entsandte mich in den Jemen, da sprach ich zu ihm: „Du schickst mich zu einem Volk von Alter, wo ich doch noch jung bin?“ Doch der Pro-phet (s) antwortete: „Wenn sich die beiden Streitgeg-ner zu dir setzen, so entscheide nicht für den einen, bevor du den anderen genauso anhörst, wie du den ersten angehört hast.“ Und ʿAlī sagte: „Seitdem bin ich Richter.“ 
Was den Konsens anbelangt, so erwähnt ihn al-Māwirdī in seinem Werk „al-Ḥāwī“ wie folgt: Die Rechtgeleiteten Kalifen richteten unter den Menschen. Sie setzten auch Richter und Herrscher (mit der Befugnis zur Richter-schaft) ein (...). Aus ihrer Handlung hat sich somit ein Konsens ergeben. Auch ibn Qudāma erwähnt dies in sei-



244 

nem Werk „al-Muġnī“ mit den Worten: Über die Recht-mäßigkeit der Aufstellung von Richtern ist der Konsens der Muslime ergangen. 
Beleg für das Amt für Bürgerdienste (Verwaltungsappa-rat) ist ebenso das Vorgehen des Gesandten Allahs (s). Er betreute die Angelegenheiten und ernannte Schreiber, um diese zu verwalten. So verwaltete er (s) die Angele-genheiten der Menschen in Medina und betreute sie. Er löste ihre Probleme, regelte ihre Beziehungen, erfüllte ihre Anliegen und führte sie darin zum Besseren hin. All das zählt zu den Verwaltungsangelegenheiten, die den Menschen ihr Leben erleichtern und es problemlos und unkompliziert gestalten sollen. 
In Bildungsangelegenheiten z. B. ließ der Gesandte Al-lahs (s) die ungläubigen Kriegsgefangenen als Loskauf zehn muslimischen Kindern das Lesen und Schreiben beibringen. Nun zählt der Loskauf zur Kriegsbeute, die ja Eigentum aller Muslime ist. Die Gewährleistung von Bil-dung ist somit zu einem öffentlichen muslimischen Inte-resse erhoben worden. 
Im Bereich der medizinischen Versorgung ist dem Ge-sandten Allahs (s) ein Arzt geschenkt worden, den er den Muslimen zur Verfügung stellte. Die Tatsache, dass der Gesandte (s) den ihm geschenkten Arzt nicht für sich beanspruchte, nicht allein verwendete, sondern den Muslimen zur Verfügung stellte, ist ein Beweis dafür, dass die medizinische Behandlung zu den allgemeinen Interessen der Muslime zählt. In einem richtigen, über-einstimmend tradierten Hadith wird von ʿĀʾiša berichtet, die sagte: 



245 

 رَمَاهُ  الْعَرِقَةِ  ابْنُ  لَهُ  ǻُقَالُ  رȂَْشٍ قُ  مِنْ  رَجُلٌ  رَمَاهُ  الْخَنْدَقِ  يَوْمَ  سَعْدٌ  أُصِيبَ «
 مِنْ  ǻَعُودُهُ  الْمَسْجِدِ  فِي خǻَْمَةً  ɱ َِّ  رَسُولُ  عَلǻَْهِ  فَضَرَبَ  الأَكْحَلِ  فِي

 ...»قَرȂِبٍ 
Saʿd33 wurde am Tage der Grabenschlacht verwundet. Ein Mann aus den Reihen der Quraiš, den man ibn al-ʿAriqa nannte, haƩe mit einem Pfeil eine Hauptader seines Armes getroffen. Der Gesandte Allahs (s) ließ in der Moschee ein Zelt für ihn errichten, um aus der Nä-he stets nach ihm sehen zu können. (...) Die Tatsache, dass der Gesandte (s) als Oberhaupt des Staates den verwundeten Saʿd in der Moschee betreute, gibt zu ver-stehen, dass die medizinische Versorgung zu den allge-meinen Interessen der Muslime zählt, die der Staat ge-währleistet. Auch die Rechtgeleiteten Kalifen folgten diesem Beispiel. So berichtet al-Ḥākim im „al-Mustad-rak“ in geschlossener Kette von Aslam und dieser von seinem Vater, der sagte: Ich erkrankte schwer in der Zeit ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭābs. Da rief ʿUmar einen Arzt für mich herbei. Dieser sengte meinen Körper, sodass ich vor lau-ter Hitze Dattelkerne lutschte. 
Im Bereich von Arbeit und Beschäftigung wies der Ge-sandte Allahs (s) einen Mann an, ein Seil und eine Axt zu kaufen, damit Brennholz zu schlagen und es den Men-schen zu verkaufen, anstatt sie um Almosen zu bitten, wo der eine ihm gibt und der andere ihn zurückweist. So wird in einem Hadith, den Abū Dāwūd und ibn Māğa in geschlossener Kette tradieren, Folgendes erwähnt: 
                                                      33 Gemeint ist Saʿd ibn Muʿāḏ, der Anführer des Stammes Aus. 



246 

رْهَ  وَاشْتَرِ «...   ɱَِّ  رَسُولُ  فǻِهِ  فَشَدَّ  Ǻِهِ، فَأَتَاهُ  Ǻِهِ، فَائْتِنِي قَدُوماً  الآخَرِ  مǺِِالدِّ
  ًعْ، وَاحْتَطِبْ  اذْهَبْ : قَالَ  ثُمَّ  بِيَدِهِ  عُوداǺَِنَّكَ  فَلاَ  وȂََيَوْماً، عَشَرَ  خَمْسَةَ  أَر 

 ...» دَرَاهِـمَ  عَـشْـرَةَ  أَصَابَ  وَقَدْ  فَجَاءَ  فَفَعَلَ،
„(...) Kaufe mit dem anderen Dirham ein Beil und komm damit zu mir.“ Der Mann kam damit zum Pro-pheten (s). Der Prophet (s) band eigenhändig einen Schaft an das Beil und sprach: „Geh, schlage Brennholz damit und verkaufe es. Fünfzehn Tage lang möchte ich dich nicht sehen! Er tat es, kam zurück und hatte zehn Dirham verdient. (...) Auch sagte der Gesandte Allahs (s) in einem Hadith, den al-Buḫārī in geschlossener Kette herausgebracht hat: 

 ɱَُّ  فȜُǻََفَّ  فَيَبǻِعَهَا رهِِ ظَهْ  عَلَى الْحَطَبِ  Ǻِحُزْمَةِ  فǻََأْتِيَ  حَبْلَهُ  أَحَدȜُُمْ  ǻَأْخُذَ  لأََنْ «
 »مَنَعُوهُ  أَوْ  أَعْطَوْهُ  النَّاسَ  ǻَسْأَلَ  أَنْ  مِنْ  لَهُ  خَـيْـرٌ  وَجْهَهُ  بِهَا

Dass einer von euch sein Seil nimmt, mit einem Bund Brennholz auf seinem Rücken herkommt und es ver-kauft, sodass Allah ihm damit sein Antlitz wahrt, ist besser für ihn, als die Menschen zu fragen, ob sie ihm geben oder nicht. Das Lösen von Arbeitsproblemen zählt somit ebenfalls zu den allgemeinen Interessen der Mus-lime. 
Auch den Bereich der Verkehrswege regelte der Gesand-te Allahs (s). So legte er in seiner Zeit die Wegbreite im Falle von Streitigkeiten auf sieben Ellen fest. Al-Buḫārī berichtet im Kapitel „Die begangenen Wege“ von Abū Huraira folgende Aussage: 

 »أَذْرُعٍ  سǺَْعَ  عَرْضُهُ  جُعِلَ  الطَّرȖȂِِ  فِي اخْـتَلَفْـتُمْ  إِذَا«



247 

Wenn die Menschen über die Straßenbreite stritten, so entschied der Prophet (s) auf sieben Ellen.Und in der Tradierung bei Muslim heißt es: Wenn ihr über die Stra-ße uneinig seid, dann wird ihre Breite auf sieben Ellen festgelegt. Dies war eine administrative Regelung für die damalige Zeit. Ist der Bedarf nach einer größeren Weg-breite vorhanden, so kann dem entsprochen werden, wie es die Rechtsschule aš-Šāfiʿīs vorsieht. 
Aus dem Bereich der Landwirtschaft wird berichtet, dass az-Zubair und ein Mann von den anṣār sich über die Be-wässerung ihrer Landflächen durch eine Wasserrinne uneins waren. Da sprach der Gesandte Allahs (s): 

»  ِȖْا اسǻَ  ُيْرȁَُجَارِكَ  إِلَى الْمَاءَ  أَرْسِلِ  ثُمَّ  ز« 
Bewässere, o Zubair, und lass das Wasser dann zu dei-nem Nachbarn fließen! Übereinstimmend tradiert, der Wortlaut ist der bei Muslim. 
Auf diese Weise verwaltete der Gesandte (s) die Angele-genheiten der Menschen und ihre Anliegen. Ebenso ta-ten es die Rechtgeleiteten Kalifen nach ihm, oder sie ernannten jemanden, der diese Aufgabe übernahm. 
Was das Schatzhaus anbelangt, so sind zahlreiche Belege ergangen, dass dieses dem Gesandten (s) bzw. dem Kali-fen direkt unterstand. Oder es unterstand der Person, die vom Kalifen damit betraut wurde. Manchmal über-nahm der Gesandte Allahs (s) das Einlagern der Güter des Schatzhauses persönlich. Dazu hatte er eine eigene Speicherkammer. So nahm er die Vermögenswerte des Schatzhauses selbst in Empfang, verteilte sie und führte sie ihren entsprechenden Mündungen zu. Manchmal 



248 

übertrug er diese Aufgaben auch anderen Personen. In gleicher Weise gingen die Rechtgeleiteten Kalifen nach ihm vor. Sie übernahmen die Angelegenheiten des Schatzhauses selber oder beauftragten andere in ihrer Vertretung damit. 
Der Gesandte Allahs (s) pflegte die Güter des Schatzhau-ses entweder in die Moschee zu bringen, wie es al-Buḫārī im folgenden Hadith von Anas berichtet: 

 »الْمَسْجِدِ  فِي انْثُرُوهُ : فَقَالَ  الǺَْحْرȂَْنِ  مِنَ  Ǻِمَالٍ   النَّبِيُّ  أُتِيَ «
Es wurden Güter aus Bahrain zum Propheten gebracht. Da sagte er: „Breitet sie in der Moschee aus!“ , oder er brachte sie in eines der Gemächer seiner Ehefrauen. Al-Buḫārī berichtet von ʿUqba, der sprach: 

 فَتَخَطَّى مُسْرِعًا، قَامَ  ثُمَّ  فَسَلَّمَ  الْعَصْرَ، Ǻِالْمَدِينَةِ   النَّبِيِّ  وَرَاءَ  صَلَّيْتُ «
 فَخَرَجَ  سُرْعَتِهِ، مِنْ  النَّاسُ  فَفَزِعَ  نِسَائِهِ، حُجَرِ  Ǻَعْضِ  إِلَى النَّاسِ  رِقَابَ 
 عِنْدَنَا، تِبْرٍ  مِنْ  شَيْئًا ذȜََرْتُ : فَقَالَ  سُرْعَتِهِ، مِنْ  عَجِبُوا أَنَّهُمْ  فَرَأȎَ عَلَيْهِمْ،

 »Ǻِقِسْمَتِهِ  فَأَمَرْتُ  ǻَحǺِْسَنِي، أَنْ  فَكَرِهْتُ 
Ich betete hinter dem Gesandten (s) das Nachmittags-gebet in Medina. Er vollzog den abschließenden salām, erhob sich schnell, überstieg die Köpfe der Leute und eilte zu einem der Gemächer seiner Frauen. Die Men-schen waren von seiner Eile überrascht. Der Prophet kam zurück und sah ihr Staunen angesichts seiner Eile. Da sagte er: Ich erinnerte mich an etwas Gold, das bei uns aufbewahrt war. Es missfiel mir, dieses zurückzu-halten, so befahl ich, es zu verteilen. 



249 

In der Epoche der Rechtgeleiteten Kalifen wurde der Ort, an dem die Güter aufbewahrt wurden, bait al-māl (Schatzhaus) genannt. So berichtet ibn Saʿd in „aṭ-Ṭabaqāt“ von Sahl ibn Abī Ḥaṯma und anderen, dass Abū Bakr in as-Sunḥ ein Schatzhaus hatte, das von nieman-dem bewacht wurde. Da sprach man zu ihm: „Möchtest du niemanden aufstellen, der es bewacht?“ Er antworte-te: „Es ist ein Schloss darauf.“ Er pflegte, davon auszutei-len, bis es leer war. Als er nach Medina zurückkehrte, verlegte er es in sein Haus.“ Und Hannād berichtet in „az-Zuhd“ mit einer guten Kette von Anas, der sagte: Ein Mann kam zu ʿUmar und sprach: „O Führer der Gläubi-gen, rüste mich aus, denn ich möchte in den ğihād zie-hen.“ Da sagte ʿUmar zu einem Mann: „Nimm ihn und lass ihn ins Schatzhaus eintreten. Er soll sich dort neh-men, was er möchte (...).“ 
Beleg für das Medienamt sind Koran und Sunna. 
Was den Koran betrifft, so sagt der Erhabene: 

الرَّسُولِ  إِلىَ  رَدُّوهُ  وَلَوْ ۖ◌  بهِِ  أَذَاعُوا الخْوَْفِ  أَوِ  الأَْمْنِ  مِنَ  أَمْرٌ  جَاءَهُمْ  وَإِذَا 
هُمْ  الأَْمْرِ  أوُليِ  وَإِلىَ  هُمْ  يَسْتـَنْبِطُونهَُ  الَّذِينَ  لَعَلِمَهُ  مِنـْ  مِنـْ

Und wenn ihnen etwas zu Ohren kommt, was Sicherheit oder Furcht betrifft, dann machen sie es bekannt. Hät-ten sie es aber vor den Gesandten und vor jene ge-bracht, die unter ihnen die Befehlsgewalt innehaben, dann würden es sicher diejenigen unter ihnen erken-nen, die es deuten können. (4:83) Thema des Verses sind die Nachrichten. 
Und was die Sunna anbelangt, so wird bei al-Ḥākim im „al-Mustadrak“ dazu ein Hadith von ibn ʿAbbās über die 



250 

Eröffnung Mekkas tradiert. Al-Ḥākim stufte ihn als ṣaḥīḥ nach den Voraussetzungen von Muslim ein, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu. Darin heißt es: 
 يدرون  ولا  الله رسول خبر ǻأتيهم فلا قرȂش، على الأخǺار عميت وقد«

 »صانع هو ما
Die Nachrichten wurden dem Stamm der Quraiš vor-enthalten. Sie erhielten keine Kunde vom Gesandten Allahs (s) und wussten nicht, was er tun würde. Auch wird bei ibn Abī Šaiba ein Hadith mursal von Abū Salama tradiert, in dem es heißt: Dann sprach der Prophet (s) zu ʿĀʾiša: 

زȂِنِي«  عَلَى فَعَمَّى فَحǺُِسَتْ، Ǻِالطُّرُقِ  أَمَرَ  ثُمَّ ...  أَحَداً، بِذَلِكَ  تُعْلِمِي وَلاَ  جَهِّ
ةَ  أَهْلِ  َّȜَأْتِيهِمْ  لاَ  مǻَ  ٌخَبَر« 

„Statte mich aus, aber setze niemanden darüber in Kenntnis.“ (...) Sodann befahl er, alle Wege abzusper-ren. Damit blieben die Mekkaner in Unkenntnis, keine Nachricht drang mehr zu ihnen. 
Dies beweist, dass die Nachrichten, die mit der Sicher-heit des Staates in Verbindung stehen, an den Kalifen gebunden sind bzw. an ein Amt, das er zu diesem Zwe-cke errichtet. 
Was die Ratsversammlung (mağlis aš-šūrā) betrifft, so hatte der Gesandte (s) keinen ständigen Rat. Vielmehr beriet er sich mit den Muslimen zu zahlreichen Anlässen in Erfüllung der Aussage des Erhabenen: 

 ْالأَْمْرِ  فيِ  وَشَاوِرْهُم 



251 

Und berate dich mit ihnen in der Angelegenheit. (3:159) Zu diesen Beratungen zählt folgender Bericht, den Mus-lim von Anas über die Schlacht von Badr tradiert: 
 ȜْǺَرٍ  أَبُو فَتَكَلَّمَ : قَالَ . سُفǻَْانَ  أَبِي إِقǺَْالُ  بَلَغَهُ  حِينَ  شَاوَرَ  ɱ َِّ  رَسُولَ  أَنَّ «

 إǻَِّانَا: فَقَالَ  Ǻَادَةَ عُ  بْنُ  سَعْدُ  فَقَامَ  عَنْهُ، فَأَعْرَضَ  عُمَرُ  تَكَلَّمَ  ثُمَّ  عَنْهُ، فَأَعْرَضَ 
 الǺَْحْرَ  نُخǻِضَهَا أَنْ  أَمَرْتَنَا لَوْ  بِيَدِهِ، نَفْسِي وَالَّذɱ ȏَِِّ، رَسُولَ  ǻَا تُرȂِدُ 

 فَنَدَبَ  قَالَ . لَفَعَلْنَا الْغِمَادِ  بَرْكِ  إِلَى أَكǺَْادَهَا نَضْرِبَ  أَنْ  أَمَرْتَنَا وَلَوْ  لأَخَضْنَاهَا،
 »بَدْرًا نَزَلُوا حَتَّى فَانْطَلَقُوا ɱ َِّ  رَسُولُ 

Als der Gesandte Allahs (s) von der Ankunft Abū Sufyāns erfuhr, beriet er sich mit seinen Gefährten. Abū Bakr sprach, doch der Gesandte (s) schwieg dazu. Dann sprach ʿUmar, doch er (s) schwieg ebenso dazu. Da erhob sich Saʿd ibn ʿUbāda und sagte: „Du meinst uns, o Gesandter Allahs (s). Bei Dem, in Dessen Hand meine Seele liegt, würdest du uns befehlen, das Meer zu durchkreuzen, dann würden wir es tun. Und würdest du uns befehlen, unsere Reittiere bis in die entlegenste Ecke zu treiben, dann würden wir es ebenfalls tun. Da-raufhin rief sie der Gesandte zum Ausrücken auf, und sie rückten aus, bis sie sich in Badr niederließen. Auch zählt dazu, was al-Buḫārī von al-Miswar und Marwān über das Ereignis von Ḥudaibīya tradiert. Beide berich-ten: 
 قُرȂَْشًا إِنَّ  قَالَ  عَيْنُهُ، أَتَاهُ  الأَشْطَاǺِ  ِȉغَدِيرِ  Ȝَانَ  حَتَّى  النَّبِيُّ  وَسَارَ «

وكَ  مُقَاتِلُوكَ  وَهُمْ  الأَحَابǻِشَ، لَكَ  جَمَعُوا وَقَدْ  جُمُوعًا، لَكَ  جَمَعُوا  عَنِ  وَصَادُّ
، النَّاسُ  أَيُّهَا أَشِيرُوا: فَقَالَ . وَمَانِعُوكَ  الْبَيْتِ،  إِلَى أَمِيلَ  أَنْ  أَتَرَوْنَ  عَلَيَّ

ونَا أَنْ  يُرȂِدُونَ  الَّذِينَ  هَؤُلاءِ  وَذَرَارȏِِّ  عǻَِالِهِمْ   Ȝَانَ  ǻَأْتُونَا فَإِنْ  الْبَيْتِ؟ عَنِ  ǻَصُدُّ



252 

 َُّɱ  َّينَ  مِنَ  عَيْنًا قَطَعَ  قَدْ  وَجَلَّ  عَزȜِِنَاهُمْ  وَإِلاَّ  الْمُشْـرȜَْينَ  تَرȁِأَبُو قَالَ . مَحْـرُو 
 حَرْبَ  وَلا أَحَـدٍ  قَـتْلَ  تُرȂِدُ  لا الْبَيْتِ  لِهَذَا عَامِدًا خَرَجْتَ  ɱَِّ  رَسُولَ  ǻَا: ȜْǺَرٍ 
هْ  أَحَدٍ، نَا فَمَنْ  لَهُ  فَتَوَجَّ  »... ɱَِّ  اسْمِ عَلَى امْضُوا قَالَ . قَاتَلْنَاهُ  عَنْهُ  صَدَّ

Der Prophet (s) zog weiter, bis er den Wasserlauf von al-Ašṭāṭ erreichte, wo sein Kundschafter zu ihm kam. Dieser sprach: „Die Quraiš haben dir Truppen zusam-mengeschart - Leute aus verschiedensten Stämmen. Sie wollen dich bekämpfen, dich vom Hause34 fernhalten und dir den Zutritt verwehren.“ Da sprach der Gesand-te (s): „Gebt mir euren Rat, ihr Menschen! Meint ihr, dass wir über die Angehörigen und Kinder dieser Leute, die uns vom Hause fernhalten wollen, herfallen soll-ten? Kommen sie dann zu uns, so hätte Allah den Göt-zendienern eine Niederlage beschert. Kommen sie nicht, belassen wir sie mittellos. Da sagte Abū Bakr: „O Gesandter Allahs (s), du bist als Pilger zu diesem Hause gezogen. Weder wollten wir jemanden bekämpfen noch wollten wir jemanden töten. So ziehe hin zum Hause, wer uns davon fernhalten möchte, den bekämp-fen wir.“ Und der Gesandte (s) sprach: „So ziehet in Gottes Namen!“ (...). 
Obwohl der Gesandte (s) die Muslime zu mehreren An-lässen versammelte und sich mit ihnen beriet, pflegte er auch bestimmte Personen zu sich zu rufen und sich im-mer mit ihnen zu beraten. Sie zählten zu den Oberhäup-tern unter den Menschen. Es waren folgende Personen: Ḥamza, Abū Bakr, Ğaʿfar, ʿUmar, ʿAlī, ibn Masʿūd, Su-laimān, ʿAmmār, Ḥuḏaifa, Abū Ḏarr, al-Miqdād und Bilāl. 
                                                      34 Gemeint ist die Kaaba in Mekka 



253 

Sie entsprachen einer Ratsversammlung für den Gesand-ten Allahs (s), da er sie immer zur Beratung heranzog. Ebenso berieten sich die Rechtgeleiteten Kalifen mit den Menschen im Allgemein und im Besonderen mit be-stimmten Personen unter ihnen. So pflegte sich Abū Bakr mit bestimmten Personen unter den muhāğirūn (Auswanderern) und den anṣār (Unterstützern) zu bera-ten und ihre Meinung einzuholen, wenn er eine Angele-genheit zu entscheiden hatte. Sie waren für ihn wie ein Beratungsgremium. 
Zur Zeit Abū Bakrs bestand dieses Gremium aus Gelehr-ten und Personen, die den Menschen die Rechtssprüche darlegten. Ibn Saʿd berichtet in geschlossener KeƩe von al-Qāsim: Wenn Abū Bakr aṣ-Ṣiddīq eine Angelegenheit zu entscheiden hatte, bei der er sich mit Leuten von Ver-stand und Gelehrsamkeit beraten wollte, zog er be-stimmte Personen unter den muhāğirūn und den anṣār heran. Diese waren ʿUmar, ʿUṯmān, ʿAlī, ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf, Muʿāḏ ibn Ğabal, Ubai ibn Kaʿb und Zaid ibn Ṯābit.Sie alle erteilten Rechtsmeinungen (fatāwā) in der Herrschaftszeit Abū Bakrs. Wenn es Rechtsfragen unter den Menschen gab, wurden diese Personen herangezo-gen. Abū Bakr setzte es so fort. Als ʿUmar das Kalifat übernahm, zog er ebenso diese Personen zu Rate. 
All das zeigt auf, dass die Textbelege aus Koran und Sunna die Einrichtung eines eigenen Versammlungsgre-miums fordern, das die Umma bei permanenten Bera-tungsangelegenheiten vertritt. Dieses Gremium wird als mağlis al-umma (Ratsversammlung) bezeichnet, weil es als Vertreter der Umma in Beratungsfragen (šūrā) fun-giert. Ebenso zählt die Rechenschaftsforderung zu des-



254 

sen Tätigkeiten aufgrund der dazu ergangenen Rechts-belege. So wird von Muslim berichtet, dass der Gesandte (s) sprach: 
 كِنْ وَلَ  سَلِمَ، أَنȜَْرَ  وَمَنْ  بَرِئَ، عَرَفَ  فَمَنْ  وَتُنȜِْرُونَ، فَتَعْرِفُونَ  أُمَرَاءُ  سَتَكُونُ «

 »صَلَّوْا مَا لاَ : قَـالَ  نُقَاتِلُهُمْ؟ أَفَلاَ : قَالُوا وَتَاǺَعَ، رَضِـيَ  مَنْ 
„Es wird Befehlshaber geben; ihr werdet (ihre Hand-lungen) erkennen und ablehnen. Wer erkennt, ist un-schuldig35, und wer (es mit dem Herzen) ablehnt, der ist gefeit. Wehe dem aber, der gutheißt und folgt.“ Sie fragten: „Sollen wir sie nicht bekämpfen?“ Er antworte-te: „Nein, solange sie beten!“ Das Gebet ist hier eine Metonymie für das Regieren nach dem Islam. 
Zur Rechenschaftsforderung zählt auch, dass die Musli-me - allen voran ʿUmar - zu Anfang Abū Bakr für seinen Beschluss kritisierten, die Apostaten zu bekämpfen. So berichten al-Buḫārī und Muslim von Abū Huraira, der sagte: Als der Gesandte Allahs (s) verstarb und Abū Bakr die Herrschaft übernahm, fielen einige unter den Arabern vom Islam ab. Da sprach ʿUmar: „Wie kannst du die Leu-te bekämpfen, wo doch der Gesandte Allahs (s) sagte: 

ُ، إِلاَّ  إِلَهَ  لاَ  ǻَقُولُوا حَتَّى النَّاسَ  أُقَاتِلَ  أَنْ  أُمِرْتُ « َّɱ  ْعَصَمَ  فَقَدْ  قَالَهَا فَمَن 
ي  »ɱَِّ  عَلَى وَحِسَاǺُهُ  Ǻِحَقِّهِ، إِلاَّ  وَنَفْسَهُ  مَالَهُ  مِنِّ

Mir ist befohlen worden, die Menschen zu bekämpfen, bis sie sagen: „Es gibt keinen Gott außer Allah.“ Wer das sagt, hat sein Vermögen und sein Leben - bis auf den Rechtsanspruch darauf - vor mir gewahrt, und sei-
                                                      35 Weil er so einen Weg zur Beseitigung ihres Unrechts gefunden hat. 



255 

ne Rechenschaft obliegt Allah. Doch Abū Bakr antworte-te: „Bei Allah, ich werde jeden bekämpfen, der zwischen Gebet und zakāt36 unterscheidet. Denn die zakāt ist der Rechtsanspruch am Vermögen. Bei Allah, sollten sie mir ein Halfter verweigern, das sie dem Gesandten Allahs (s) zu entrichten pflegten, dann werde ich sie dafür bekämp-fen!“ Da sagte ʿUmar: „Bei Allah, es war nicht anders, als dass Allah das Herz Abū Bakrs (für diesen Entschluss) geöffnet hatte, und so erkannte ich, dass es die Wahrheit war.“ 
Auch kritisierten Bilāl ibn Rabāḥ, az-Zubair und andere ʿUmar dafür, dass Land des Irak nicht auf die Kämpfer aufteilte. Ebenso prangerte ein Wüstenaraber ʿUmar dafür an, dass er auf einigen Weideflächen Schutzzonen errichten ließ. So berichtet Abū ʿUbaid im Buch „al-Amwāl“ von ʿĀmir ibn ʿAbdillāh ibn az-Zubair und dieser - wie Abū ʿUbaid meint - von seinem Vater, der sagte: Ein Wüstenaraber kam zu ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb und sprach: „O Führer der Gläubigen. Unser Land! Wir haben dafür im Heidentum (ğāhilīya) gekämpft und den Islam darauf angenommen, warum lässt du es schützen?“ ʿUmar dachte nach und schwieg. Er blies und drehte an seinem Schnurrbart. Immer, wenn ihm eine Sache Sorgen berei-tete, blies er und drehte an seinem Schnurrbart. Als der Wüstenaraber das sah, wiederholte er sein Anliegen. Da sagte ʿUmar: „Das Vermögen ist das Vermögen Allahs, und die Diener sind die Diener Allahs. Bei Allah, wären da nicht die Reittiere, die ich im Kampfe auf dem Wege Al-lahs einsetze, hätte ich keine Handbreit mal einer Hand-
                                                      36 Soziale Pflichtabgabe von wohlhabenden Muslimen. 



256 

breit eines Bodens geschützt.“ ʿUmar haƩe nämlich für die Schlachtrosse der Muslime einige Ländereien des öffentlichen Eigentums als Schutzzonen eingerichtet. 
Ebenso kritisierte ihn eine Frau dafür, dass er es unter-sagt hatte, mehr als Vierhundert Dirham als Brautgabe zu verlangen. Sie sagte ihm: Dies steht dir nicht zu, o ʿUmar. Hast du denn nicht die Worte Allahs vernommen: 

 »شَيْئًا مِنْهُ  تَأْخُذُوا فَلاَ  قِنْطَارًا إِحْدَاهُنَّ  آتَيْتُمْ وَ «
und ihr einer von ihnen ein Talent (als Brautgabe) gabt, so zwackt nichts davon ab! (4:20) Da sagte ʿUmar: Eine Frau hat Recht und ʿUmar hat Unrecht! 
Aus der Erläuterung dieses Artikels wird somit klar, dass der Gesandte (s) bestimmte Institutionen für den Staat ins Leben rief, und zwar in einer ganz spezifischen Form. Diese institutionelle Form des Staates hielt er aufrecht, bis er zu seinem Herrn gerufen wurde. Die Kalifen nach ihm folgten seinem Beispiel. Sie regierten genau nach demselben institutionellen System, das der Gesandte Allahs (s) errichtet hatte. Dies geschah vor den Augen der Prophetengefährten, was belegt, dass der institutio-nelle Aufbau des islamischen Staates diese Form haben muss. 

DER KALIF 
Artikel 24 – Der Kalif ist derjenige, der die Umma in der Ausübung der Herrschaftsmacht und der Durchführung des islamischen Rechts ver-tritt. 



257 

Das Kalifat ist eine allgemeine Führerschaft für alle Mus-lime auf der Welt, um die Gesetze des islamischen Rechts durchzuführen und die islamische Botschaft in die Welt zu tragen. Und diejenigen, die diesen Führer, d. h. den Kalifen, aufstellen, sind allein die Muslime. Nun liegt die Autorität, d. h. die Herrschaftsmacht, in Händen der Muslime und die Anwendung des islamischen Rechts ist für sie verpflichtend. Der Kalif ist ihr Führer, also ist er real gesehen ihr Vertreter bei der Machtausübung und bei der Anwendung des islamischen Rechts. Deshalb kann er nur dann Kalif sein, wenn ihm die Umma die baiʿa leistet. Denn die baiʿa ist ein Beleg dafür, dass er die Umma vertritt. Und die Gehorsamspflicht ihm ge-genüber belegt, dass er durch diese baiʿa, mit der das Kalifat für ihn vertraglich abgeschlossen wird, die Herr-schaftsmacht übertragen bekommt. Das bedeutet, dass er in ihrer Vertretung die Herrschaftsmacht ausübt. Auf-grund dessen wurde dieser Artikel erlassen. 
Artikel 25 – Das Kalifat ist ein auf Einvernehmen (murāḍāt) und freier Wahl (iḫtiyār) beruhen-der Vertrag. Niemand darf zu seiner Annah-me gezwungen werden, noch darf jemand zur Wahl einer Person gezwungen werden, der das Kalifat übertragen werden soll. 
Der Beweis dafür ist derselbe wie für jeden islamrechtli-chen Vertrag, der zwischen zwei Vertragspartnern abge-schlossen wird. Denn islamrechtlich handelt es sich bei der baiʿa um einen Vertrag gleich jeder anderen vertrag-lichen Vereinbarung. Darüber hinaus ist der Hadith über den Wüstenaraber, der dem Gesandten (s) die baiʿa leis-



258 

tete, dann zu ihm kam und ihn um die Entbindung von der baiʿa bat, ein Beleg dafür, dass es sich beim Kalifat um einen Vertrag handelt. So wird von Ğābir ibn ʿAbdillāh berichtet, 
 فَأَتَى Ǻِالْمَدِينَةِ، وَعْكٌ  الأَعْرَابِيَّ  فَأَصَابَ  ɱ َِّ  رَسُولَ  Ǻَاǻَعَ  أَعْرَابčǻِا أَنَّ «

دُ، ǻَا: فَقَالَ   النَّبِيَّ   جَاءَهُ  ثُمَّ  ،ɱ َِّ  رَسُولُ  فَأَبَى بǻَْعَتِي، أَقِلْنِي مُحَمَّ
 فَخَرَجَ  فَأَبَى، بǻَْعَتِي، أَقِلْنِي: فَقَالَ  جَاءَهُ  ثُمَّ  فَأَبَى، بǻَْعَتِي، أَقِلْنِي: فَقَالَ 

،  وȂََنْصَعُ  خَبَثَهَا تَنْفِي Ȝَالْكِيرِ  الْمَدِينَةُ  إِنَّمَا : ɱ َِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  الأَعْرَابِيُّ
بُهَا  »طَيِّ

dass ein Wüstenaraber dem Gesandten Allahs (s) die baiʿa leistete. Doch dann erkrankte er in Medina. Er kam zum Propheten (s) und sprach: „O Muḥammad, entbinde mich von meiner baiʿa!“, doch der Gesandte Allahs (s) weigerte sich. Er kam ein zweites Mal zu ihm und bat: „Entbinde mich von meiner baiʿa", doch der Prophet weigerte sich erneut. Er kam ein drittes Mal zu ihm und sprach: „Entbinde mich von meiner baiʿa!“, aber der Prophet (s) weigerte sich auch dieses Mal. Daraufhin verließ er die Stadt. Da sprach der Gesandte Allahs (s):„Medina ist wie ein Tiegel; das Schlechte wird abgesondert und das Gute gereinigt.“ Übereinstim-mend tradiert. 
Nachdem die baiʿa auf das Kalifat eine baiʿa auf Gehor-sam dem Befehlshaber gegenüber bedeutet, muss sie im Einvernehmen und aus freier Wahl geschehen. Sie darf nicht durch Zwang erfolgen - weder durch den Zwang derjenigen, die die baiʿa leisten, noch desjenigen, dem sie geleistet wird. So sprach der Gesandte (s): 



259 

سْـǻَانَ  الْخَطَأَ  أُمَّتِي عَنْ  وَضَعَ  ɱََّ  إِنَّ  «  »عَلǻَْهِ  اسْـتُكْرِهُوا وَمَا وَالنِّ
Wahrlich, Allah hat von meiner Umma den Fehler, das Vergessen und das enthoben, wozu sie gezwungen wurden. Bei ibn Māğa von ibn ʿAbbās in geschlossener Kette tradiert. Dies gilt allgemein für jede Art von Ver-trag, wozu auch der Kalifatsvertrag zählt. Denn jeder Vertrag, der unter Zwang abgeschlossen wurde, ist un-gültig, da er islamrechtlich nicht zustande kam. Wie je-der andere Vertrag kommt auch der Kalifatsvertrag un-ter Zwang nicht zustande. Ebenso kann der Kalifatsver-trag - wie jeder andere Vertrag auch - nur durch zwei Vertragspartner zustande kommen. So wird jemand erst dann zum Kalifen, wenn ihm ein anderer das Kalifat überträgt. Stellt sich jemand ohne die baiʿa derjenigen, mit deren baiʿa das Kalifat vertraglich vollzogen wird, selbst zum Kalifen auf, so ist er kein Kalif. Er wird es erst dann, wenn ihm diese im Einvernehmen und aus freier Wahl die baiʿa geleistet haben - vorher nicht. Zwingt er sie zur baiʿa, ist er durch diese baiʿa, die unter Zwang erfolgt ist, nicht zum Kalifen geworden. Für ihn ist das Kalifat vertraglich nicht zustande gekommen. Denn das Kalifat ist ein Vertrag, der unter Zwang nicht zustande kommen kann. So sagte der Gesandte (s): 

ـتِي عَـنْ  وَضَـعَ  ɱََّ  إِنَّ  « ـسْـǻَانَ  الْخَطَأَ  أُمَّ  »عَلǻَْهِ  اسْـتُكْرِهُوا وَمَا وَالنِّ
Wahrlich, Allah hat von meiner Umma den Fehler, das Vergessen und das enthoben, wozu sie gezwungen wurden. Und was von den Muslimen enthoben wurde, ist ungültig. 



260 

Artikel 26 – Jeder erwachsene Muslim, Mann oder Frau, der geistig zurechnungsfähig ist, hat das Recht, den Kalifen zu wählen und ihm den Treueid (baiʿa) zu leisten. Nichtmuslime ha-ben kein Recht dazu. 
Die Realität des Kalifats belegt, dass jeder Muslim das Recht hat, den Kalifen zu wählen und ihm die baiʿa zu leisten. So legen die Hadithe fest, dass die Muslime es sind - und zwar Männer und Frauen gleichermaßen -, die dem Kalifen die baiʿa leisten. Von ʿUbāda ibn aṣ-Ṣāmit wird berichtet, der sagte: 

  ɱ «َِّ  رَسُولَ  Ǻَاǻَعْنَا«
Wir leisteten dem Gesandten Allahs (s) die baiʿa (...). Bei al-Buḫārī tradiert. Und von Um ʿAṭīya wird berichtet, die sprach: 

  ɱ «َِّ  رَسُولَ  Ǻَاǻَعْنَا«
Wir leisteten dem Gesandten Allahs (s) die baiʿa (...). Ebenfalls bei al-Buḫārī tradiert. Auch erwähnt ibn Kaṯīr in seinem Werk „al-Bidāya wa an-nihāya“, dass ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf - als ihm die Aufgabe übertragen wur-de, die Meinung der Muslime darüber einzuholen, wer Kalif werden sollte - sowohl die Männer als auch die Frauen fragte. Niemand von den Prophetengefährten rügte ihn dafür. Somit hat jeder Muslim - Mann oder Frau - das Recht, den Kalifen zu wählen und ihm die baiʿa zu leisten. Ein Nichtmuslim hat hingegen kein Recht dazu, da die baiʿa für das Regieren nach dem Ko-



261 

ran und der Sunna geleistet wird. Er aber glaubt nicht daran. Sollte er daran glauben, dann wäre er ein Muslim. 
Artikel 27 – Wird der Kalifatsvertrag mit jemandem durch die baiʿa derjenigen geschlossen, mit denen die baiʿa rechtmäßig vollzogen ist, so ist die baiʿa der übrigen eine Gehorsams- (baiʿat aṭ-ṭāʿa) und keine Vertrags-baiʿa (baiʿat al-inʿiqād) mehr. Danach wird jeder, bei dem die Möglichkeit zur Auflehnung und zur Spaltung der Muslime erkannt wird, zur Gehorsams-baiʿa gezwungen. 
Beleg dafür ist der Ablauf bei der baiʿa der vier Rechtge-leiteten Kalifen, weil es sich dabei um einen Konsens der Prophetengefährten handelt. So begnügte man sich bei der baiʿa Abū Bakrs allein mit den Meinungs- und Ent-scheidungsträgern (ahl al-ḥal wa l-ʿaqd) in Medina. Glei-ches gilt für die baiʿa ʿUmars. Bei der baiʿa von ʿUṯmān begnügte man sich mit der Einholung der Meinung der Muslime Medinas und mit ihrer baiʿa. Und bei der baiʿa ʿAlīs begnügte man sich mit der baiʿa der meisten Ein-wohner Medinas und Kufas. Dies belegt, dass es für den vertraglichen Abschluss des Kalifats nicht notwendig ist, dass alle Muslime die baiʿa leisten, vielmehr genügt die baiʿa durch die Mehrheit ihrer Vertreter. Für die restli-chen ist es dann nur mehr eine Gehorsams-baiʿa. 
Dass derjenige, bei dem man eine Auflehnung gegen die baiʿa wahrnimmt, zur baiʿa gezwungen wird, nachdem sie von den Vertretern der Mehrheit geleistet wurde, geht aus der Tatsache hervor, dass ʿAlī darauf bestand, 



262 

von Muʿāwiya die baiʿa zu erhalten und ihn aufforderte, in den Gehorsam einzutreten, in den die Menschen ein-getreten waren. Auch zwang ʿAlī Talḥa und az-Zubair dazu, ihm die baiʿa zu leisten. Niemand unter den Pro-phetengefährten prangerte ihn dafür an, obwohl ihm einige den Rat erteilten, Muʿāwiya nicht von seinem Pos-ten als Gouverneur von aš-Šām abzusetzen. Das Schwei-gen der Prophetengefährten zu einer Handlung, die ei-ner von ihnen begeht und die eigentlich abzulehnen wä-re, wie der Zwang zur baiʿa, die ja im Grunde ein Vertrag ist, der im Einvernehmen und aus freier Wahl erfolgt, gilt als stillschweigender Konsens und somit als islamischer Rechtsbeleg. 
Artikel 28 – Niemand wird zum Kalifen, es sei denn, die Muslime haben ihn damit beauftragt. Nie-mand besitzt die Vollmachten des Kalifats, es sei denn, der Kalifatsvertrag wurde - wie je-der andere Vertrag im Islam - nach Maßgabe des islamischen Rechts mit ihm geschlossen. 
Beleg dafür ist die Tatsache, dass es sich beim Kalifat um einen Vertrag handelt, der im Einvernehmen und aus freier Wahl geschlossen wird. Nachdem es sich um einen Vertrag handelt, kann dieser nur durch zwei Vertrags-partner zustande kommen. Somit kann niemand Kalif werden, es sei denn, das Kalifat wird ihm durch jene übertragen, durch die der Kalifatsvertrag islamrechtlich vollzogen wird. Ernennt sich jemand ohne die baiʿa der-jenigen zum Kalifen, durch deren baiʿa der Kalifatsver-trag zustande kommt, dann gilt er solange nicht als Kalif, bis diese ihm die baiʿa im Einvernehmen und aus freier 



263 

Wahl leisten. Da es sich nun beim Kalifat um einen Ver-trag handelt, ist die Existenz zweier Vertragspartner er-forderlich, von denen jeder die islamrechtliche Eignung zur Übernahme und Erfüllung des Vertrages besitzt. 
Aus dem Gesagten geht hervor, dass ein Tyrann, der die Herrschaft mit Gewalt an sich reißt, dadurch nicht zum Kalifen wird, auch wenn er sich selbst zum Kalifen der Muslime erklärt, weil ihm das Kalifat seitens der Musli-men nicht rechtens übertragen wurde. Auch wenn er den Muslimen die baiʿa unter Zwang und Nötigung ab-nimmt und sie tatsächlich erfolgt, ist er kein rechtmäßi-ger Kalif. Denn eine baiʿa unter Zwang und Nötigung ist ungültig und das Kalifat damit nicht vollzogen. Das Kali-fat ist nämlich ein Vertrag, der Einvernehmen und freie Wahl voraussetzt; er kann nicht unter Zwang und Nöti-gung erfolgen. Nur durch eine baiʿa aus freiwilligem Ein-verständnis und freier Wahl kann das Kalifat rechtlich vollzogen werden. Wenn dieser Tyrann jedoch die Men-schen zu überzeugen vermag, dass das Interesse der Muslime in seiner baiʿa liegt, die Aufrechterhaltung der Gesetze des Islam seine baiʿa notwendig macht und die Menschen dies einsehen, sich einverstanden erklären und ihm anschließend die baiʿa im Einvernehmen und aus freier Wahl leisten, so ist er ab dem Zeitpunkt, ab dem er die baiʿa aus freier Wahl erhalten hat, rechtmä-ßiger Kalif der Muslime, auch wenn er anfangs die Herr-schaft mit Gewalt an sich gerissen haben sollte. Bedin-gung ist, dass die baiʿa im Einvernehmen und aus freier Wahl erfolgt, ungeachtet dessen, ob derjenige, der die baiʿa erhält, bereits vorher Regent und Machthaber war oder nicht. 



264 

Artikel 29 – Die Region oder die Länder, die dem Kalifen die Vertrags-baiʿa leisten, müssen die Bedin-gung erfüllen, dass die dort bestehende Macht (sulṭān) autark ist, sich allein auf die Muslime stützt und nicht auf irgendeinen ungläubigen Staat. Auch muss die Sicherheit (amān) der Muslime in dieser Region nach innen wie nach außen allein durch den Islam und nicht durch den Unglauben gewährleis-tet sein. Hingegen ist dies für die bloße Ge-horsams-baiʿa anderer Länder nicht voraus-zusetzen. 
Beleg dafür ist das Verbot, den Ungläubigen Macht über die Gläubigen zu gewähren, und zwar in Bestätigung der folgenden Aussage des Erhabenen: 

 ْيجَْعَلَ  وَلَن  َُّɍسَبِيلاً  الْمُؤْمِنِينَ  عَلَى لِلْكَافِريِنَ  ا 
Und Allah wird den Ungläubigen niemals Macht über die Gläubigen gewähren! (4:141) Wenn also die Un-gläubigen über irgendeine islamische Region Macht be-sitzen, so hat diese Region kein Recht, einen Kalifen ein-zusetzen. Denn durch die Einsetzung eines Kalifen er-richtet sie eine Herrschaftsmacht, obwohl sie selbst die-se Macht nicht besitzt. Somit kann sie diese auch nicht übertragen. Seine Macht würde sich nämlich in diesem Falle auf die Macht des Unglaubens stützen, und der Kalif darf nicht durch die Macht des Unglaubens einge-setzt werden. Dies gilt für die Herrschaftsmacht. Was die Gewährleistung der Sicherheit anbelangt, so ist der Be-leg dafür derselbe wie der für die Stätte des Islam und die Stätte des Unglaubens. Denn die Ernennung des Kali-



265 

fen dient der Umwandlung eines Landes in eine Stätte des Islam. Und ein Land wird nicht bloß durch die Errich-tung der islamischen Herrschaft zu einer Stätte des Is-lam. Vielmehr muss auch dessen Sicherheit allein durch den Islam und nicht durch den Unglauben gewährleistet sein. Eine Stätte wird nämlich erst dann zu einer Stätte des Islam, wenn zwei Bedingungen erfüllt sind: Erstens: Sie wird mit dem Islam regiert. Zweitens: Ihre Sicherheit wird allein durch den Islam und nicht durch den Unglau-ben gewährleistet. 
Artikel 30 – Derjenige, dem die baiʿa für das Kalifat ge-leistet wird, muss lediglich die Vertragsbe-dingungen erfüllen. Auch wenn er die Vor-zugsbedingungen nicht erfüllt, ist seine baiʿa gültig, denn maßgeblich sind die Vertragsbe-dingungen. 
Beweis dafür sind die Belege, die zu den Eigenschaften des Kalifen ergangen sind. So beinhalten einige dieser Belege keine zwingende Aufforderung, wie z. B. folgende Aussage des Gesandten Allahs (s): 

 »قُرȂَْشٍ  فِي الأَمْرَ  هَذَا إِنَّ «
Wahrlich, diese Angelegenheit (Befehlsgewalt) weilt in Quraiš. Bei al-Buḫārī von Muʿāwiya tradiert. Hierbei handelt es sich um eine Mitteilung (iḫbār). Und die Mit-teilungsform, auch wenn sie als Handlungsaufforderung zu verstehen ist, gilt nicht als zwingende Aufforderung, solange sie mit keinem Indiz (qarīna) verknüpft wurde, das ihren apodiktischen Charakter belegt. Nun ist in kei-ner richtigen Überlieferung dieser Hadith mit einem 



266 

apodiktischen Indiz verknüpft worden. Was die Äuße-rung im Hadith betrifft 
ينَ  أَقَامُوا مَا وَجْهِهِ  عَلَى ǺȜَ  َُّɱَّهُ  إِلاَّ  أَحَدٌ  ǻُعَادِيهِمْ  لاَ «  »الدِّ

Jeder, der sie anfeindet, wird von Allah mit dem Ge-sicht zu Boden geworfen, solange sie den Glauben auf-recht halten, so ist damit die Untersagung ihrer Anfein-dung gemeint und nicht die Bestätigung der Aussage 
 »قرȂش في الأمر هذا إن «

Wahrlich, diese Angelegenheit (Befehlsgewalt) weilt in Quraiš. Darüber hinaus handelt es sich beim Ausdruck Quraiš um einen Eigennamen (ism) und nicht um ein Attribut (ṣifa). In den Rechtsgrundlagen (uṣūl) wird er als laqab (Titel) bezeichnet. Aus einem Eigennamen bzw. einem Titel kann juristisch kein Sinngehalt (mafhūm) abgeleitet werden, weil dieser keinen Sinngehalt besitzt. Daher bedeutet die Aussage weilt in Quraiš nicht, dass die Befehlsgewalt anderen nicht übertragen werden darf. 
Demzufolge ist der Hadith ein Beleg für eine Vorzugs- und nicht für eine Vertragsbedingung, da kein Indiz vor-handen ist, das der Aufforderung einen apodiktischen Charakter verleiht. Vielmehr existiert ein Indiz, das den nicht zwingenden Charakter der Aufforderung belegt: 

 وقالوا صعصعة بن عامر قبيلة على نفسه عرض حين  الرسول فإن
 »ǻَشَاءُ  حَيْثُ  ǻَضَعُهُ  Ǘَِّ  الأَمْرَ  إِنَّ : «قال »Ǻَعْدِكَ  مِنْ  الأَمْرُ  لَنَا أȜُǻََونُ : «له

Als sich der Gesandte Allahs (s) dem Stamm ʿĀmir ibn Ṣaʿṣaʿa anbot, fragten sie ihn: „Gehört uns die Befehls-gewalt nach dir?“ Er antwortete: „Die Befehlsgewalt 



267 

gehört Allah, Er setzt sie ein, wo Er will.“ Bei ibn Isḥāq von az-Zuhrī tradiert. Dies belegt, dass die Aufforderung im Hadith über die Quraiš nicht apodiktischer Natur ist, denn die Antwort des Gesandten (s) weist darauf hin, dass es zulässig wäre, die Befehlsgewalt nach ihm ihnen zu übertragen, wie es auch zulässig wäre, sie anderen zu geben. Und das beweist, dass es sich bei der Bedingung der Zugehörigkeit zum Stamm der Quraiš um eine Vor-zugsbedingung handelt. 
Denn bei einer Vertragsbedingung ergeht die Aufforde-rung (ṭalab) in apodiktischer Form, was zur Folge hat, dass bei Nichterfüllung die daran geknüpfte Angelegen-heit nicht gilt, wie es die islamrechtliche Definition von Bedingung (šarṭ) festlegt. Mit anderen Worten wäre in diesem Falle das Kalifat für jemanden, der nicht zu Quraiš gehört, ungültig. Das bedeutet, dass die Forde-rung der Zugehörigkeit zum Stamm der Quraiš apodikti-schen Charakter hätte. Die Antwort des Gesandten (s) an den Stamm der Banū ʿĀmir wendet jedoch den apodikti-schen Charakter von der Forderung ab. Dies im Unter-schied zu den Texten, die Vertragsbedingungen erwäh-nen. Bei der Bedingung der Geschlechtsreife zum Bei-spiel lehnte es der Gesandte (s) ab, von einem Kind die baiʿa zu erhalten. So lehnte er die baiʿa von ʿAbdullāh ibn Hišām mit der Begründung ab, dass dieser noch ein Kind sei. Dies belegt, dass der Kalif die Bedingung der Geschlechtsreife erfüllen muss. Denn wenn die baiʿa eines Kindes schon unzulässig ist, dann ist es mit besse-rem Grunde unzulässig, dass ein Kind Kalif wird. Somit gelten die Attribute, die in apodiktischer Form ergangen sind, als Voraussetzung, um das Kalifat für eine Person 



268 

vertraglich zu vollziehen. Andere Attribute gelten nicht als Voraussetzung, auch wenn sie in einem Text erwähnt worden sind, solange die Forderung danach keinen apo-diktischen Charakter aufweist. 
Artikel 31 – Der Kalif muss sieben Bedingungen erfül-len, damit das Kalifat für ihn vertraglich voll-zogen werden kann: Er muss männlich sein, Muslim, frei, geschlechtsreif, geistig zurech-nungsfähig, rechtschaffen und imstande, die Aufgabe zur Genüge zu erfüllen. 
Nachdem das Kalifat zur Regentschaft zählt, sie verkör-pert sogar die höchste Regierungsgewalt im Staate, kommt Artikel 19 in vollem Umfang zur Anwendung. Das bedeutet, dass der Kalif die erwähnten sieben Bedin-gungen erfüllen muss: 
Beleg für die Männlichkeit ist der Hadith des Gesandten Allahs (s). Als er erfuhr, dass die Perser die Tochter des Chosroes zu ihrer Herrscherin ernannten, sprach er: 

 »امْرَأَةً  أَمْرَهُمُ  وَلَّوْا قَوْمٌ  ǻُفْلِحَ  لَنْ «
Niemals wird ein Volk erfolgreich sein, das seine Be-fehlsgewalt einer Frau überträgt. Bei al-Buḫārī über den Weg Abū Bakras tradiert. Dieser Hadith beinhaltet eine apodiktische Untersagung für die Übernahme des Kali-fats durch eine Frau. Denn die Formulierung lan (niemals wird) bringt die Dauerhaftigkeit zum Ausdruck, was einer hyperbolischen Negation des Erfolgs entspricht. Auch beinhaltet der Hadith eine Kritik. Somit ist die Aufforde-rung, es zu unterlassen, einer Frau das Kalifat zu über-



269 

tragen, in zwingender Form erfolgt. Aufgrund dessen muss der Kalif ein Mann sein. 
Die Bedingung des Islam ergibt sich aus der Aussage des Erhabenen: 

 ْيجَْعَلَ  وَلَن  َُّɍسَبِيلاً  الْمُؤْمِنِينَ  عَلَى لِلْكَافِريِنَ  ا 
Und Allah wird den Ungläubigen niemals (lan) Macht über die Gläubigen gewähren! (4:141) Auch hier ist eine apodiktische Untersagung beinhaltet, weil die Formulie-rung lan, die die Dauerhaftigkeit zum Ausdruck bringt, als Mitteilung (iḫbār) im Sinne einer Aufforderung (ṭalab) ergangen ist. Nachdem Allah es untersagt hat, den Ungläubigen Macht über die Gläubigen zu gewäh-ren, ist es den Muslimen verboten, einen Ungläubigen zu ihrem Herrscher zu ernennen, da mit der Herrschafts-übernahme die größte Machtausübung über die Musli-me verbunden ist. Auch ist der Kalif ein Befehlshaber. Und bei einem Befehlshaber hat es Allah zur Bedingung erhoben, dass er Muslim ist. So sagt Er: 

أَطِيعُوا  ََّɍمِنْكُمْ  الأَْمْرِ  وَأُوليِ  الرَّسُولَ  وَأَطِيعُوا ا 
Ihr, die ihr glaubt! Gehorcht Allah und gehorcht dem Gesandten und denen, die von euch die Befehlsgewalt innehaben. (4:59) 

هِ  أَذَاعُوا الْخَوْفِ  أَوِ  الأَْمْنِ  مِنَ  أَمْرٌ  جَاءَهُمْ  وَإِذَاǺِ  ۖ◌ ْوهُ  وَلَو سُولِ  إِلَى رَدُّ  الرَّ
 مِنْهُمْ  الأَْمْرِ  أُولِي وَإِلَى

Und wenn etwas von Sicherheit oder Furcht zu ihnen dringt, so verbreiten sie es. Hätten sie es aber vor den Gesandten und vor jene gebracht, die von ihnen die Befehlsgewalt innehaben […]. (4:83) Im Koran ist der 



270 

Ausdruck ulū l-amr - Inhaber der Befehlsgewalt - stets mit dem Zusatz verknüpft worden, dass die Befehlshaber zu den Muslimen gehören. Dies belegt, dass der Be-fehlshaber als Bedingung Muslim sein muss. Nachdem der Kalif Befehlshaber ist und die Befehlshaber selbst ernennt, muss der Islam bei ihm vorausgesetzt werden. 
Die Bedingung, dass er frei sein muss, ergibt sich aus dem Umstand, dass der Sklave Eigentum seines Herrn ist und über sich selbst nicht verfügen kann. Mit besserem Grund kann er nicht über andere verfügen, somit kann er die Befehlsgewalt über Menschen nicht übernehmen. 
Die Bedingung der Geschlechtsreife ergibt sich aus der folgenden Aussage des Gesandten Allahs (s): 

 َحَتَّى النَّائِمِ عَنْ  ثَلاَثَةٍ  عَنْ  الْقَلَمُ  رُفِع  َȌِقǻَْسْتǻَ  ْغِيرِ  وَعَن  Ȝْǻَبَرَ  حَتَّى الصَّ
 »ǻُفِيȖَ  أَوْ  ǻَعْقِلَ  حَتَّى الْمَجْنُونِ  وَعَنْ 

Die Feder ist von dreien enthoben worden: Vom Schla-fenden, bis er aufwacht, vom Kleinen, bis er erwachsen wird, und vom Irren, bis er zu Sinnen kommt oder aus seiner Umnachtung erwacht.In einer anderen Tradie-rung des Hadithes heißt es: 
 »يَبْرَأَ  حَتَّى الْمُبْتَلَى وَعَنْ «

Und von dem (mit Wahn) Geprüften, bis er genest. Bei ibn Māğa und al-Ḥākim über den Weg ʿĀʾišas (r) tradiert. Der Wortlaut ist jener bei ibn Māğa. In ähnlichem Wort-laut tradieren at-Tirmiḏī und ibn Ḫuzaima einen Hadith über den Weg ʿAlīs (r). 
Von wem die Feder enthoben wurde, der darf in seinen eigenen Angelegenheiten keine Rechtshandlungen 



271 

durchführen, folglich darf er kein Kalif sein. Des Weite-ren wird von Abū Huraira berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 
ذُوا« Ǻْعِينَ  رَأْسِ  مِنْ  ǺِاǗَِّ  تَعَوَّ  »بǻَْانِ الصِّ  وَإِمَارَةِ  السَّ

Sucht Zuflucht bei Allah vor der siebzigjährigen Frist37 und der Herrschaft der Kinder. Bei Aḥmad in geschlos-sener Kette über den Weg Abū Hurairas tradiert. Auch dies ist ein Beleg dafür, dass der Kalif kein Kind sein darf. Ebenso berichtet Abū ʿAqīl Zahra ibn Maʿbad von seinem Großvater ʿAbdullāh ibn Hišām – er hatte den Propheten (s) noch erlebt –, dass dessen Mutter Zainab bint Ḥumaid mit ihm zum Propheten (s) ging und sprach: 
 »لَهُ  وَدَعَا رَأْسَهُ  فَمَسَحَ  صَغِيرٌ، هُوَ : فَقَالَ  Ǻَاǻِعْهُ، ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا«

"O Gesandter Allahs, nimm ihm die baiʿa ab!" Der Pro-phet antwortete: „Er ist noch klein.“ Dann streichelte er ihm den Kopf und betete für ihn. (...) Bei al-Buḫārī tradiert. Nachdem es für ein Kind unzulässig ist, die baiʿa zu leisten, ist es mit besserem Grunde unzulässig, dass es die baiʿa empfängt. 
Die Bedingung der Zurechnungsfähigkeit ergibt sich aus dem bereits erwähnten Hadith ʿAlīs, in dem es heißt: 

 »يبرأ حتى والمبتلى... : ثلاثة عن القلم رفع«

                                                      37 D. h., vor einem Unheil oder Ungemach, das zu Beginn des sie-benten Jahrzehnts n. H. oder nach dem Tode des Propheten statt-finden würde, Anm. 



272 

Die Feder ist von dreien enthoben worden: (...) und von dem mit Wahn geprüften, bis er genest. In einer ande-ren Tradierung heißt es: 
 »ǻفيȖ حتى والمجنون «

und vom Irren, bis er zu sich kommt. Von wem die Fe-der enthoben wurde, der darf seine eigenen Angelegen-heiten nicht entscheiden. Folglich darf er kein Kalif sein, der die Angelegenheiten der Menschen zu entscheiden hat. 
Die Bedingung der Rechtschaffenheit geht aus der Tat-sache hervor, dass Allah die Rechtschaffenheit beim Zeugen zur Voraussetzung erhob. Der Erhabene sagt: 

مِنْكُمْ  عَدْلٍ  ذَوَيْ  وَأَشْهِدُوا 
Und ruft zwei Rechtschaffene von euch als Zeugen. (65:2) Wer mächtiger in seinem Einfluss als der Zeuge ist, nämlich der Kalif, sollte mit besserem Grunde recht-schaffen sein. Wenn nämlich die Rechtschaffenheit beim Zeugen vorausgesetzt wird, dann gilt sie für den Kalifen erst recht. 
Die Bedingung der Fähigkeit, die Aufgabe zur Genüge erfüllen zu können, ergibt sich als Erfordernis aus der baiʿa selbst. Denn der Unfähige kann die Angelegenhei-ten der Menschen gemäß Koran und Sunna, worauf er ja die baiʿa erhalten hat, nicht wahrnehmen. 
Belege dafür sind u. a. die folgenden: 
1. Muslim berichtet in geschlossener Kette von Abū Ḏarr (r), der sagte: 



273 

: قَالَ  ثُمَّ  مَنȜِْبِي عَلَى بِيَدِهِ  فَضَرَبَ : قَالَ  تَسْتَعْمِلُنِي، أَلا ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: قُلْتُ «
، أǺََا ǻَا  مَنْ  إِلاَّ  وَنَدَامَةٌ  خِزȏٌْ  الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  وَإِنَّهَا أَمَانَةُ، وَإِنَّهَا ضَـعِـيفٌ  إِنَّكَ  ذَرٍّ

Ǻِ Ȏحَقِّهَا أَخَذَهَا  »فِيهَا عَلǻَْهِ  الَّذȏِ وَأَدَّ
Ich sprach: „O Gesandter Allahs, warum überträgst du mir keine Befehlsgewalt?“ Da klopfte mir der Gesandte (s) auf die Schulter und sagte: „O Abū Ḏarr, du bist schwach. Und es ist wahrlich eine Treuhand. Am Tage der Auferstehung wird sie Schande und Reue sein, au-ßer für denjenigen, der sie rechtens übernommen und seine Pflicht dabei erfüllt hat.“ 
Daraus geht klar die Anweisung hervor, die Befehlsge-walt rechtens zu übernehmen und die Pflicht dabei zu erfüllen. Das heißt, der Befehlshaber muss für die Auf-gabe geeignet sein. Auch weist ein Indiz auf den apodik-tischen Charakter der Anweisung hin, denn der Gesand-te (s) sagte über denjenigen, der sie übernimmt, aber dafür ungeeignet ist: 

 ...» أَخَذَهَا مَنْ  إِلاَّ  وَنَدَامَةٌ  خِزȏٌْ  الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  وَإِنَّهَا«
Am Tage der Auferstehung wird sie Schande und Reue sein, außer für denjenigen (...). 
2. Al-Buḫārī berichtet in geschlossener Kette von Abū Huraira (r), dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

اعَةَ، فَانْتَظِرِ  الأَمَانَةُ  ضǻُِّعَتِ  إِذَا«  ɱَِّ؟ رَسُولَ  ǻَا إِضَاعَتُهَا Ȝَيْفَ : قَالَ  السَّ
اعَةَ  فَانْتَظِرِ  أَهْلِهِ  غَيْرِ  إِلَى الأَمْرُ  أُسْنِدَ  إِذَا: قَالَ   »السَّ



274 

„Wenn die Treuhand verloren geht, dann erwarte die Stunde38.“ Er (Abū Huraira) fragte: „Wie kann sie denn verloren gehen, o Gesandter Allahs?“ Er antwortete: „Wenn die Befehlsgewalt Leuten übertragen wird, die ungeeignet sind, dann erwarte die Stunde!“ 
Auch dieser Hadith enthält das apodiktische Verbot, je-mandem die Befehlsgewalt zu übertragen, der dafür ungeeignet ist. Das apodiktische Indiz im Hadith ist die Aussage, dass es den Verlust der Treuhand bedeutet und zu den Zeichen der Stunde zählt, wenn die Befehlsgewalt ungeeigneten Personen übertragen wird, um die extre-me Sündhaftigkeit dessen zu belegen. 
Zur Bestimmung der Eignung ist eine Sachverhaltsfest-stellung (taḥqīq al-manāṭ) erforderlich. Denn die Eig-nung kann durch eine körperliche oder geistige Krank-heit etc. beeinträchtigt sein. Deshalb wird die Feststel-lung der Eignung dem maẓālim-Gericht überlassen, das darüber entscheidet, ob die Vertragsbedingungen bei den Kandidaten für das Kalifat erfüllt sind. 
Artikel 32 – Wird die Position des Kalifen durch den Tod, den Rücktritt oder die Absetzung des Kalifen vakant, muss ein neuer Kalif an seiner Stelle eingesetzt werden, und zwar in einer Zeit von maximal drei Tagen und Nächten seit der Vakanz der Position. 
Die Aufstellung eines Kalifen wird in dem Moment zur Pflicht, in dem der alte Kalif stirbt oder abgesetzt wird. 
                                                      38 Den Tag des Jüngsten Gerichts. 



275 

Es ist jedoch erlaubt, die Aufstellung um drei Tage und Nächte zu verzögern, solange man damit beschäftigt ist. Dauert die Aufstellung länger als drei Tage, gilt Folgen-des: Sind die Muslime mit der Aufstellung eines Kalifen beschäftigt, aber aufgrund von zwingenden Umständen, die sie nicht beeinflussen können, nicht in der Lage, die Aufstellung binnen drei Tagen abzuschließen, so trifft sie keine Schuld, da sie mit der Durchführung der Pflicht beschäftigt sind und sie durch zwingende Gründe zu einer Verzögerung genötigt wurden. Ibn Ḥibbān und ibn Māğa berichten von ibn ʿAbbās, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s) 
سǻَْانَ  الْخَطَأَ  أُمَّتِي عَنْ  وَضَعَ  ɱََّ  إِنَّ «  »عَلǻَْهِ  اسْـتُكْرِهُوا وَمَا وَالنِّ

Wahrlich, Allah hat von meiner Umma den Fehler, das Vergessen und das enthoben, wozu sie gezwungen wurden. Sind sie jedoch mit der Aufstellung nicht be-schäftigt, so gilt die Dreitagesfrist mit samt ihren Näch-ten als maximale Zeitspanne. 
Beleg dafür, dass bei Vakanz der Position des Kalifen die Muslime sich unverzüglich mit der Aufstellung und der baiʿa eines neuen Kalifen beschäftigen müssen, ist die Tatsache, dass die Prophetengefährten diese Aufgabe in der Saqīfat Banī Sāʿida noch am selben Tage nach dem Tode des Gesandten (s) in Angriff nahmen, und zwar noch bevor der Gesandte (s) begraben wurde. Und die Vertrags-baiʿa (baiʿat al-inʿiqād) für Abū Bakr wurde noch am selben Tage abgeschlossen. Am darauffolgen-den Tage wurden dann die Menschen in der Moschee versammelt, um Abū Bakr die Gehorsams-baiʿa zu leis-ten. 



276 

Dass die maximale Frist, die den Muslimen zur Einset-zung eines neuen Kalifen gewährt wird, drei Tage mit samt ihren Nächten beträgt, geht aus folgendem Ereig-nis hervor: Als erkennbar wurde, dass der Dolchstoß, den ʿUmar erliƩ, tödlich für ihn sein würde, übertrug er die Nachfolge an die sechs Mitglieder des šūrā-Rats. Er legte ihnen eine Frist von drei Tagen fest und befahl, dass der Widersacher unter ihnen nach drei Tagen getö-tet wird, sollten sie sich in dieser Zeitspanne nicht auf einen Kalifen einigen. Er betraute mit der Durchführung dieses Befehls, d. h. mit der Tötung des Widersachers, fünfzig muslimische Männer, obwohl es sich um Mitglie-der des šūrā-Rates und um große Gefährtenpersönlich-keiten handelte. Dies geschah unter den Augen der ver-sammelten Prophetengefährten, wobei von niemandem unter ihnen ein Einwand dagegen überliefert wird. Somit ist der Konsens der Prophetengefährten (iğmāʿ aṣ-ṣaḥāba) darüber ergangen, dass es für die Muslime un-zulässig ist, länger als drei Tage samt den Nächten ohne Kalifen zu sein. 
Al-Buḫārī berichtet in geschlossener Kette von Miswar ibn Maḫrama, der sagte: ʿAbd ar-Raḥmān klopfte zu spä-ter Nachtstunde an meine Tür. Er klopfte so lange, bis ich erwachte. Dann sagte er zu mir: „Du schläfst? Bei Allah, ich habe in dieser Nacht nicht viel Schlaf gefunden!“ Auch berichtet ibn Kaṯīr in seinem Geschichtswerk „al-Bidāya wa an-nihāya“ Folgendes: Als die Nacht zum vier-ten Tage nach dem Tode ʿUmars hereinbrach, kam er - ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf - zum Hause seines Neffen schwesterlicherseits al-Miswar ibn Maḫrama und sagte: 



277 

„Schläfst du Miswar? Bei Allah, seit dreien39 habe ich nicht viel Schlaf gefunden.“ D. h., seit drei Nächten. Als die Menschen das Morgengebet verrichtet hatten, wur-de die baiʿa für ʿUṯmān geleistet. 
Artikel 33 – Im Falle der Vakanz der Position des Kalifen wird ein Interimsherrscher ernannt, der sich der Angelegenheiten der Muslime annimmt und das Verfahren zur Aufstellung eines neu-en Kalifen durchführt. Die Vorgehensweise ist hierbei folgende: 

a) Der frühere Kalif hat das Recht, wenn er 
sein Ende nahen sieht oder sich zum Rücktritt 
entschlossen hat, den Interimsherrscher zu 
ernennen. 
b) Stirbt der Kalif oder tritt er zurück, ohne 
einen Interimsherrscher ernannt zu haben, 
oder wird die Position des Kalifen nicht we-
gen dessen Tod oder dessen Rücktritt vakant, 
so wird der älteste der Vollmachtsassisten-
ten (muʿāwinū at-tafwīḍ) zum Interimsherr-
scher ernannt, es sei denn, er bewirbt sich 
für das Kalifat. In diesem Falle wird der 
zweitälteste der Vollmachtsassistenten Inte-
rimsherrscher. Will dieser sich ebenfalls für 
das Kalifat bewerben, geht die Interimsherr-
schaft auf den nächstältesten über usw. 

                                                      39 drei Nächten 



278 

c) Wollen sich alle Vollmachtsassistenten für 
das Kalifat bewerben, wird der älteste der 
Vollzugsassistenten (wuzarāʾ at-tanfīḏ) mit 
der Interimsherrschaft betraut. Will dieser 
sich ebenfalls bewerben, so geht die Inte-
rimsherrschaft auf den nächstältesten Voll-
zugsassistenten über usw. 
d) Wollen sich alle Vollzugsassistenten für 
das Kalifat bewerben, wird die Interimsherr-
schaft pflichtweise dem jüngsten von ihnen 
zugeteilt. 
e) Der Interimsherrscher hat keine Befugnis, 
Gesetze zu adoptieren. 
f) Der Interimsherrscher bemüht sich nach 
Kräften, das Aufstellungsverfahren für den 
neuen Kalifen binnen drei Tagen abzuschlie-
ßen. Nur wegen eines zwingenden Grundes, 
dem das maẓālim-Gericht zustimmen muss, 
darf das Verfahren mehr Zeit in Anspruch 
nehmen. 

Wenn der Kalif merkt, dass sein Tod naht, kann er zu einer passenden Zeit vor Vakanz des Kalifenamtes einen Interimsbefehlshaber (amīr muʾaqqat) ernennen, der die Angelegenheiten der Muslime während des Verfahrens zur Aufstellung eines neuen Kalifen wahrnimmt. Er be-ginnt seine Tätigkeit nach dem Tod des Kalifen. Seine Hauptaufgabe liegt in der Aufstellung des neuen Kalifen binnen drei Tagen. 



279 

Der Interimsbefehlshaber darf keine Gesetze adoptie-ren, weil dies zu den Befugnissen des Kalifen zählt, dem die Umma die baiʿa geleistet hat. Ebenso darf er nicht für das Kalifat kandidieren oder die Kandidaten stützen, denn ʿUmar (r) besƟmmte den Interimsbefehlshaber nicht aus den Reihen der Kandidaten für das Kalifat. 
Die Regentschaft des Interimsbefehlshabers endet mit der Aufstellung des neuen Kalifen, da seine Tätigkeit temporär auf diese Aufgabe begrenzt ist. 
Beweis dafür ist ʿUmars Vorgehen, als er erdolcht wurde. Dies geschah in Gegenwart der versammelten Prophe-tengefährten, ohne dass jemand es angeprangert hätte, somit ist darüber ihr Konsens ergangen. 
ʿUmar (r) sprach zu den sechs Kandidaten: Ṣuhaib soll in diesen drei Tagen, in denen ihr euch beratet, für euch vorbeten. Dann sagte er zu Ṣuhaib, wie es im Ge-schichtswerk aṭ-Ṭabarīs erwähnt wird: Bete für die Leute drei Tage lang vor. […] Wenn sich fünf von ihnen wohl-wollend auf einen Mann einigen und einer widerspricht, so spalte diesem mit dem Schwerte das Haupt […]. Dies bedeutet, dass Ṣuhaib zum Befehlshaber (amīr) über sie ernannt wurde. Er wurde zum „amīr des Gebets“ (amīr aṣ-ṣalāt) ernannt. Die Befehlsgewalt über das Gebet bedeutete die Befehlsgewalt über die Menschen. Auch hatte er die Befugnis zu bestrafen (so spalte diesem mit dem Schwerte das Haupt). Und nur ein Befehlshaber hat die Befugnis, die Todesstrafe zu vollziehen. 
Dieses Ereignis spielte sich vor den Augen der ṣaḥāba ab, ohne dass es irgendjemand von ihnen angeprangert hätte. Somit ist der Konsens der Prophetengefährten 



280 

darüber ergangen, dass der Kalif einen Interimsbefehls-haber ernennen darf, der den Ablauf der Aufstellung eines neuen Kalifen leitet. Demzufolge ist es auch zuläs-sig, dass der Kalif zu Lebzeiten einen Gesetzesparagra-phen adoptiert, der besagt, dass im Falle eines Ablebens des Kalifen, ohne einen Interimsbefehlshaber ernannt zu haben, irgendeine Person als Interimsbefehlshaber ein-gesetzt wird. 
Aufgrund dessen wird adoptiert, dass der älteste der Vollmachtsassistenten (muʿāwinūn) Interimsbefehlsha-ber wird, sollte der Kalif während seiner Todeskrankheit keinen ernannt haben. Möchte dieser jedoch für das Kalifat kandidieren, wird der zweitälteste der Voll-machtsassistenten Interimsbefehlshaber usw. Danach folgen die Vollzugsassistenten (wuzarāʾ at-tanfīḏ) in der dargelegten Reihenfolge. 
Dies trifft ebenso auf den Fall zu, dass der Kalif abgesetzt wird. Der älteste Vollmachtsassistent wird Interimsbe-fehlshaber, wenn er für das Kalifat nicht kandidiert. Soll-te er kandidieren wollen, dann wird es der zweitälteste usw., bis keine Assistenten mehr übrig sind. Dann folgt der älteste der Vollzugsassistenten usw. Wollen diese alle kandidieren, wird der jüngste Vollzugsassistent mit der Interimsbefehlshaberschaft verpflichtend betraut. 
Der Interimsbefehlshaber unterscheidet sich von der Person, die der Kalif als Stellvertreter einsetzt, wenn er zum ğihād aufbricht oder sich auf Reisen begibt, wie es der Gesandte Allahs (s) zu tun pflegte, wenn er in den ğihād aufbrach, die Abschiedspilgerfahrt vollzog oder Ähnliches unternahm. Wer in diesem Fall vom Kalifen als 



281 

sein Vertreter eingesetzt wird, hat jene Befugnisse, die der Kalif gemäß der Betreuungsaufgabe, die diese Stell-vertretung erfordert, für ihn festlegt. 
Artikel 34 – Die Methode zur Aufstellung des Kalifen ist die baiʿa. Die praktische Vorgehensweise bei der Aufstellung des Kalifen und der Durch-führung der baiʿa ist die folgende: 

a) Das maẓālim-Gericht erklärt die Position 
des Kalifen für vakant. 
b) Der Interimsherrscher übernimmt seine 
Aufgaben und erklärt unverzüglich, dass die 
Tür zur Nominierung offensteht. 
c) Die Bewerbungen aller Kandidaten, welche 
die Vertragsbedingungen (šurūṭ al-inʿiqād) 
für das Kalifat erfüllen, werden angenom-
men. Die anderen Bewerbungen werden 
ausgeschlossen. Beides erfolgt durch einen 
Beschluss des maẓālim-Gerichts. 
d) Die Muslime unter den Mitgliedern der 
Ratsversammlung (mağlis al-umma) schrän-
ken die Anzahl der Kandidaten, deren Kandi-
datur vom maẓālim–Gericht zugelassen wur-
de, in zwei Wahldurchgängen folgenderma-
ßen ein: Im ersten Durchgang werden die 
sechs Kandidaten mit den meisten Stimmen 
ausgewählt. Im zweiten Durchgang werden 



282 

aus den sechs Kandidaten die zwei mit den 
meisten Stimmen ausgewählt.  
e) Die Namen der beiden Kandidaten werden 
bekanntgegeben, und die Muslime werden 
aufgefordert, einen von ihnen zu wählen. 
f) Das Wahlergebnis wird bekanntgegeben, 
so dass die Muslime erfahren, wer die meis-
ten Stimmen erhalten hat. 
g) Die Muslime leisten demjenigen, der die 
meisten Stimmen erhalten hat, die baiʿa, auf 
dass er nach dem Buche Allahs und der 
Sunna des Gesandten Allahs (s) regiere. 
h) Nach Durchführung der baiʿa wird öffent-
lich verkündet, wer Kalif der Muslime ge-
worden ist, damit die Nachricht seiner Er-
nennung die gesamte Umma erreicht, unter 
Erwähnung seines Namens und der Tatsache, 
dass er die Eigenschaften besitzt, die ihn für 
die Übernahme des Kalifats qualifizieren. 
i) Nach Abschluss des Aufstellungsverfahrens 
für den neuen Kalifen endet die Amtszeit des 
Interimsherrschers. 

Als das islamische Recht der Umma die Pflicht auferleg-te, einen Kalifen aufzustellen, hat es ihr auch die Me-thode festgelegt, nach der die Aufstellung des Kalifen zu erfolgen hat. Diese Methode steht mit dem Koran, der Sunna und dem Konsens der Prophetengefährten (iğmāʿ 



283 

aṣ-ṣaḥāba) fest. Es ist die Methode der baiʿa. So erfolgt die Aufstellung des Kalifen durch die baiʿa, die ihm von den Muslimen geleistet wird, auf dass er mit dem Buche Allahs und der Sunna Seines Gesandten regiere. Mit den Muslimen sind hier die vom früheren Kalifen betreuten muslimischen Bürger (raʿīya) gemeint. Dies für den Fall, dass das Kalifat bereits existiert. Sollte es noch nicht existieren, dann sind es die muslimischen Bewohner des Landes, in dem das Kalifat gegründet wird. 
Dass diese Methode die baiʿa ist, steht durch die Tatsa-che fest, dass die Muslime dem Gesandten Allahs (s) die baiʿa leisteten und dass der Gesandte (s) uns befahl, dem Imam die baiʿa zu leisten. So war die baiʿa der Mus-lime für den Gesandten Allahs (s) keine baiʿa auf das Prophetentum, sondern für die Herrschaftsübernahme. Sie war nämlich ein Eid auf den Handlungsvollzug und nicht auf die Bezeugung. Ihm wurde also die baiʿa in seiner Eigenschaft als Herrscher - nicht als Prophet und Gesandter - geleistet. Denn die Zustimmung zum Pro-phetentum und zur Gesandtschaft ist eine Frage des Glaubens (īmān) und nicht der baiʿa. Somit bleibt nur die Feststellung über, dass ihm die baiʿa als Staatsoberhaupt geleistet wurde. Nun ist die baiʿa sowohl im Koran als auch im Hadith erwähnt worden. Der Erhabene sagt: 

َأي ʮَيُشْركِْنَ  لاَ  أَنْ  عَلَى يُـبَايعِْنَكَ  الْمُؤْمِنَاتُ  جَاءَكَ  إِذَا النَّبيُِّ  هَا  َِّɍʪِ ئًا  وَلاَ  شَيـْ
هْتَانٍ  ϩَْتِينَ  وَلاَ  أَوْلاَدَهُنَّ  يَـقْتُـلْنَ  وَلاَ  يَـزْنِينَ  وَلاَ  يَسْرقِْنَ   أيَْدِيهِنَّ  بَـينَْ  يَـفْترَيِنَهُ  ببُِـ

 فَـبَايعِْهُنَّ ۙ◌  مَعْرُوفٍ  فيِ  يَـعْصِينَكَ  وَلاَ  وَأَرْجُلِهِنَّ 
O Prophet! Wenn die gläubigen Frauen zu dir kommen, um dir den Eid (baiʿa) zu leisten, dass sie Allah nichts 



284 

beigesellen, nicht stehlen, keine Unzucht begehen, ihre Kinder nicht töten, kein erlogenes Unrecht zu ihren Händen und Beinen begehen und sich dir in nichts, was rechtens ist, widersetzen, dann nimm ihren Eid entge-gen. (60:12) Auch sagt der Erhabene: 
 َّاَ يُـبَايعُِونَكَ  الَّذِينَ  إِن  أيَْدِيهِمْ  فَـوْقَ  اɍَِّ  يدَُ  اɍََّ  يُـبَايعُِونَ  إِنمَّ

Diejenigen, die dir den Eid (baiʿa) leisten, leisten ihn im Grunde Allah. Allahs Hand ist über ihren Händen. (48:10) Und al-Buḫārī berichtet: Ismāʿīl hat uns von Mālik ibn Yaḥyā erzählt, der sagte: „ʿUbāda ibn al-Walīd berichtete mir von seinem Vater und dieser von ʿUbāda ibn aṣ-Ṣāmit, der sagte: 
مْعِ  عَلَى ɱ َِّ  رَسُولَ  Ǻَاǻَعْنَا«  لاَ  وَأَنْ  وَالْمȜَْرَهِ، الْمَنْشȊَِ  فِي وَالطَّاعَةِ، السَّ

 ɱَِّ  فِي نَخَافُ  لا Ȝُنَّا، حَيْثُمَا ǺِالْحȖَِّ  نَقُولَ  أَوْ  نَقُومَ  وَأَنْ  أَهْلَهُ، الأَمْرَ  نُنَازِعَ 
 »لائِمٍ  لَوْمَةَ 

Wir leisteten dem Gesandten Allahs (s) die baiʿa auf Gehör und Gehorsam in dem, was uns ereifert und was uns widerwillig ist, und dass wir die Befehlsgewalt de-nen, die sie innehaben, nicht streitig machen und dass wir die Wahrheit aufrechthalten bzw. aussprechen, wo immer wir sind, und in Allah den Tadel eines Tadelnden nicht fürchten. Und Muslim berichtet von ʿAbdullāh ʿAmr ibn al-ʿĀṣ, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 
 فَإِنْ  اسْتَطَاعَ، إِنِ  فَلǻُْطِعْهُ  Ǻِهِ،قَلْ  وَثَمَرَةَ  يَدِهِ  صَفْقَةَ  فَأَعْطَاهُ  إِمَامًا Ǻَاǻَعَ  وَمَنْ «

 »الآخَرِ  عُنȖَُ  فَاضْرȁُِوا يُنَازِعُهُ  آخَرُ  جَاءَ 
Wer einem Imam die baiʿa leistet, ihm seinen Hand-schlag und die Frucht seines Herzens gibt, der soll ihm 



285 

gehorchen, so er dazu imstande ist. Wenn ein anderer kommt und ihm die Befehlsgewalt streitig macht, so schlagt dem anderen den Kopf ab! Auch berichtet Mus-lim von Abū Saʿīd al-Ḫudrī, der sagte: Es sprach der Ge-sandte Allahs (s): 
 »مِنْهُمَا الآخَرَ  فَاقْـتُلُوا لِخَلǻِفَتَيْنِ  بُوǻِعَ  إِذَا «

Wenn zwei Kalifen die baiʿa geleistet wird, so tötet den zweiten von beiden. Des Weiteren berichtet Muslim von Abū Ḥazm, der sagte: Ich saß fünf Jahre lang bei Abū Huraira und hörte ihn vom Propheten berichten, der sprach: 
، خَلَفَهُ  نَبِيٌّ  هَلَكَ  Ȝُلَّمَا اءُ،الأَنْبǻَِ  تَسُوسُهُمْ  إِسْرَائِيلَ  بَنُو Ȝَانَتْ «  لا وَإِنَّهُ  نَبِيٌّ

 بِبǻَْعَةِ  فُوا: قَالَ  تَأْمُرُنَا؟ فَمَا: قَالُوا فȜْǻََثُرُونَ، خُلَفَاءُ  وَسȜُǻََونُ  Ǻَعْدȏِ، نَبِيَّ 
لِ  لِ، الأَوَّ هُمْ، أَعْطُوهُمْ  فَالأَوَّ  »اسْتَرْعَاهُمْ  عَمَّا سَائِلُهُمْ  ɱََّ  فَإِنَّ  حَقَّ

"Das Volk Israel wurde von Propheten betreut; immer, wenn ein Prophet starb, folgte auf ihn ein anderer. Wahrlich, nach mir wird es keinen Propheten mehr geben. Es werden Kalifen kommen, und sie werden zahlreich sein." Sie fragten: "Was befiehlst du uns?" Er antwortete: "Erfüllt die baiʿa des jeweils Ersteren und gebt ihnen ihr Recht, denn Allah wird sie darüber zur Rechenschaft ziehen, was Er in ihre Obhut gelegt hat.“ Die Texte aus Koran und Sunna sind somit klar in der Aussage, dass die Methode zur Aufstellung des Kalifen die baiʿa ist. Das haben auch alle Prophetengefährten so verstanden und sind dem gefolgt. Die baiʿa der Rechtge-leiteten Kalifen ist ein klarer Beweis dafür. 



286 

Was die praktischen Maßnahmen betrifft, mit denen die Aufstellung des Kalifen erfolgt, bevor ihm die baiʿa ge-geben wird, so können sie aus den Abläufen bei der Auf-stellung der rechtgeleiteten Kalifen verstanden werden, die nach dem Tod des Gesandten (s) folgten: nämlich Abū Bakr, ʿUmar, ʿUṯmān und ʿAlī – möge Allah mit ihnen allen zufrieden sein. Die Gesamtheit der Gefährten schwieg dazu und akzeptierte es, obwohl es abzulehnen wäre, wenn es dem islamischen Recht widerspräche, da es mit der wichtigsten Sache verbunden ist, von der das Staatsgebilde der Muslime und der Fortbestand der is-lamischen Herrschaft abhängen. Wenn man die Vorgän-ge bei der Aufstellung dieser Kalifen untersucht, so sieht man, dass im ersten Fall einige Muslime in der Saqīfatu Banī Sāʿida diskuƟerten. Die Kandidaten waren Saʿd, Abū ʿUbaida, ʿUmar und Abū Bakr. Allerdings lehnten ʿUmar und Abū ʿUbaida es ab, gegen Abū Bakr anzutreten. Als Ergebnis der Diskussion wurde Abū Bakr die baiʿa geleis-tet. Am zweiten Tag wurden die Muslime in die Moschee gerufen und leisteten ihm die baiʿa. Die baiʿa in der Saqīfa war somit die Vertrags- oder Vollzugs-baiʿa, mit der Abū Bakr Kalif der Muslime wurde. Die zweite baiʿa am nächsten Tag in der Moschee war eine Gehorsams-baiʿa. 
Als Abū Bakr fühlte, dass er von seiner Krankheit nicht mehr genesen werde, insbesondere da die Armeen der Muslime sich im Krieg mit den damaligen Großmächten, den Persern und Römern, befanden, rief er die Muslime zusammen, um sich mit ihnen zu beraten, wer nach ihm Kalif der Muslime werden sollte. Abū Bakr verbrachte drei Monate mit diesen Beratungen. Als er sie abge-



287 

schlossen und die Meinung der meisten Muslime einge-holt hatte, vermachte er ihnen, dass ʿUmar nach ihm Kalif werden solle. In der heutigen Sprache würde man sagen, dass er ihnen ʿUmar als Kandidaten vorschlug. Dieses Vermächtnis bzw. dieser Vorschlag war keine vertragliche Regelung des Kalifats nach ihm zugunsten ʿUmars. Denn nach seinem Tod kamen die Muslime in die Moschee und leisteten ʿUmar die baiʿa. Erst durch diese baiʿa wurde er Kalif der Muslime, nicht durch die vorher stattgefundenen Beratungen und auch nicht durch das Vermächtnis Abū Bakrs. Wäre nämlich der Vorschlag Abū Bakrs, ʿUmar zum Kalifen zu machen, ein Kalifatsvertrag für ʿUmar gewesen, häƩe es keiner baiʿa mehr durch die Muslime für ihn bedurft. Darüber hinaus belegen die eingangs erwähnten Texte in deutlicher Weise, dass niemand ohne die baiʿa durch die Muslime Kalif werden kann. 
Als ʿUmar erdolcht wurde, verlangten die Muslime von ihm, dass er einen Nachfolger bestimmen solle, was er jedoch ablehnte. Als sie ihn bedrängten, bestimmte er sechs Kandidaten, d. h., er schlug ihnen sechs Personen als Kandidaten vor. Dann ernannte er Ṣuhaib zum Vorbe-ter für die Menschen und befahl ihm, die sechs Kandida-ten zu überwachen, damit sie innerhalb der von ʿUmar festgesetzten Frist von drei Tagen einen Kalifen aus ihrer Reihe auswählen. Zu Ṣuhaib sagte er: […] Wenn sich fünf von ihnen wohlwollend auf einen Mann einigen und ei-ner widerspricht, so spalte diesem mit dem Schwerte das Haupt […]. wie es aṭ-Ṭabarī in seinem Geschichtswerk „at-tārīḫ“ berichtet. Auch berichtet dies ibn Qutaiyiba in seinem Werk „al-Imāma wa s-siyāsa“, das auch als Kali-



288 

fen-Chronik bekannt ist, und ebenso ibn Saʿd in seinem Buch „aṭ-Ṭabaqāt al-kubrā“. Danach beauftragte ʿUmar Abū Ṭalḥa al-Anṣārī, mit fünfzig Männern für den Schutz der Kandidaten zu sorgen. Al-Miqdād ibn al-Aswad be-auftragte er damit, einen geeigneten Konferenzort für die Kandidaten zu finden. Nachdem er gestorben war und die Kandidaten zur Konferenz zusammenkamen, fragte ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf: „Wer von euch schließt sich aus und übernimmt dafür die Aufgabe, das Kalifat dem Besten von euch zu übertragen?“ Doch alle schwie-gen. Da sagte ʿAbd ar-Raḥmān: „Ich schließe mich aus.“ Daraufhin fragte er jeden Einzelnen von ihnen, wen er als denjenigen ansehe, der am meisten Anspruch darauf habe, wenn er von sich selbst absehe. Ihre Antworten beschränkten sich auf zwei Kandidaten: ʿAlī und ʿUṯmān. Danach begann ʿAbd ar-Raḥmān die Muslime zu befra-gen, wen von beiden Kandidaten sie haben wollten. Er fragte Männer und Frauen und holte die Meinung der Menschen ein. Er – Allahs Wohlgefallen mit ihm – war nicht nur tagsüber tätig, sondern auch in der Nacht. Al-Buḫārī berichtet in geschlossener Kette von Miswar ibn Maḫrama, der sagte: ʿAbd ar-Raḥmān klopfte zu später Nachtstunde an meine Tür. Er klopfte so lange, bis ich erwachte. Dann sagte er zu mir: „Du schläfst? Bei Allah, ich habe in dieser Nacht nicht viel Schlaf gefunden!“ Als die Menschen das Morgengebet verrichtet hatten, wur-de ʿUṯmān die baiʿa geleistet. Durch diese baiʿa wurde ʿUṯmān Kalif der Muslime und nicht durch den Umstand, dass ʿUmar die Kandidaten-zahl auf sechs beschränkt hatte. Nachdem ʿUṯmān ermordet wurde, leistete die Masse der Muslime Medinas und Kufas ʿAlī ibn Abī Ṭālib 



289 

die baiʿa. Somit wurde er Kalif durch die baiʿa der Mus-lime. 
Bei genauer Betrachtung der Art und Weise, wie die baiʿa der Rechtgeleiteten Kalifen – Allah habe Wohlge-fallen mit ihnen – vollzogen wurde, wird klar, dass die Kandidaten für das Kalifat den Menschen bekannt gege-ben wurden. Jeder Einzelne von ihnen erfüllte die Ver-tragsbedingungen für das Kalifat. Dann wird die Ansicht der Meinungs- und Entscheidungsträger unter den Mus-limen, die ja die Umma vertreten, eingeholt. In der Epo-che der Rechtgeleiteten Kalifen waren die Vertreter der Muslime bekannt; es waren die Prophetengefährten – Allah habe Wohlgefallen mit ihnen – bzw. die Einwohner Medinas. Wen die Prophetengefährten oder ihre Mehr-heit wollten, dem wurde die Vertrags-baiʿa geleistet, und er wurde Kalif. Der Gehorsam ihm gegenüber ist dann verpflichtend geworden, und die Muslime leisteten ihm daraufhin die Gehorsams-baiʿa. Auf diese Weise wird der Kalif aufgestellt und zum Vertreter der Umma in Regentschaft und Herrschaft gemacht. 
Wenn man die Vorgehensweise bei der Aufstellung der rechtgeleiteten Kalifen verfolgt, wird klar, dass stets eine Einschränkung der Kandidatenzahl vorgenommen wur-de. In der Saqīfatu Banī Sāʿida beispielsweise waren die Kandidaten Abū Bakr, ʿUmar, Abū ʿUbaida und Saʿd ibn ʿUbāda. Man begnügte sich mit diesen Kandidaten. Al-lerdings waren ʿUmar und Abū ʿUbaida Abū Bakr nicht ebenbürtig. Deswegen traten sie nicht gegen ihn an, wodurch sich die Kandidatur praktisch auf Abū Bakr und Saʿd beschränkte. DarauĬin wählten die Meinungs- und Entscheidungsträger der Muslime in der Saqīfatu Banī 



290 

Sāʿida Abū Bakr zum Kalifen und leisteten ihm die Ver-trags- bzw. Vollzugs-baiʿa. Am nächsten Tag leisteten dann die Muslime Abū Bakr in der Moschee die Gehor-sams-baiʿa. 
Abū Bakr schlug den Muslimen ʿUmar als Kandidaten für das Kalifat vor, wobei es außer ihm keinen Kandidaten gab. Daraufhin leisteten ihm die Muslime die Vertrags-baiʿa und später auch die Gehorsams-baiʿa. 
ʿUmar stellte für die Muslime sechs Kandidaten auf, schränkte die Kandidatur auf diesen Personenkreis ein und gab ihnen den Auftrag, aus ihren Reihen einen Kali-fen auszuwählen. ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf diskuƟerte mit den übrigen fünf und schränkte die Kandidatenzahl auf zwei Personen, nämlich ʿAlī und ʿUṯmān, ein, nach-dem ihn die anderen mit der Auswahl beauftragt hatten. Danach holte er die Meinung der Leute ein; schließlich einigte man sich auf ʿUṯmān als Kalifen. 
Im Falle ʿAlīs gab es keinen Kandidaten für das Kalifat außer ihm. Die Masse der Muslime in Medina und Kufa leistete ihm die baiʿa, und so wurde er der vierte Kalif. 
Da die baiʿa ʿUṯmāns (r) zwei Elemente erfüllte, nämlich die Ausschöpfung der maximalen Zeitspanne, die für die Wahl eines Kalifen zulässig ist – also drei Tage mit ihren Nächten – sowie die Einschränkung der Kandidatenzahl auf sechs und schließlich auf zwei, wollen wir ihren Ab-lauf etwas detaillierter darlegen, weil es für die hier un-tersuchte Frage von Nutzen ist: 
1. ʿUmar (r) verstarb am Sonntagmorgen, dem 1. Muḥarram 24 n. H., durch den Dolchstoß Abū Luʾluʾas – 



291 

Allahs Fluch über ihn –, als er in der Morgendämmerung des Mittwochs, vier Tage vor Ende des Monats Ḏū l-Ḥiğğa 23 n. H., in der Gebetsnische der Moschee gebetet hatte. Ṣuhaib betete das Totengebet für ihn vor, wie es ʿUmar angeordnet haƩe. 
2. Als die Begräbnisfeierlichkeiten für ʿUmar beendet waren, versammelte al-Miqdād die sechs von ʿUmar be-stimmten Ratsmitglieder in einem Haus. Abū Ṭalḥa schirmte sie von den Menschen ab. Die Ratsmitglieder berieten sich untereinander. Dann beauftragten sie ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf, einen von ihnen zum Kalifen zu wählen. Sie alle waren mit dieser Vorgehensweise ein-verstanden. 
ʿAbd ar-Raḥmān begann sich mit ihnen zu beraten und stellte jedem von ihnen die Frage: Wenn er nicht für das Kalifat in Frage käme, wen würde er von den anderen zum Kalifen wählen? Ihre Wahl fiel entweder auf ʿAlī oder ʿUṯmān. Daraufhin schränkte ʿAbd ar-Raḥmān die Kandidatenzahl von sechs auf zwei ein. 
4. Danach begann ʿAbd ar-Raḥmān sich bekanntlich mit den Menschen zu beraten. 
5. In der Nacht zum Mittwoch, also in der Nacht zum dritten Tag nach dem Tod ʿUmars (r) am Sonntag, ging ʿAbd ar-Raḥmān zum Haus seines Neffen al-Miswar ibn Maḫrama. Im Folgenden zitieren wir aus dem Ge-schichtswerk „al-Bidāya wa an-nihāya“ von ibn Kaṯīr: 
Als die Nacht zum vierten Tage nach dem Tode ʿUmars hereinbrach, kam er - ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf - zum Hause seines Neffen schwesterlicherseits al-Miswar ibn 



292 

Maḫrama und sagte: „Schläfst du Miswar? Bei Allah, seit dreien habe ich nicht viel Schlaf gefunden.“ Damit sind die letzten drei Nächte seit dem Tod ʿUmars am Sonn-tagmorgen gemeint, nämlich die Nächte zum Montag, zum Dienstag und zum Mittwoch. Der Bericht setzt sich fort bis ʿAbd ar-Raḥmān sprach: „Geh und ruf ʿAlī und ʿUṯmān zu mir.“ […] Er ging mit ihnen zur Moschee […]. Und man rief die Menschen zum gemeinsamen Gebet auf. Dies war am Mittwochmorgen. ʿAbd ar-Raḥmān nahm die Hand ʿAlīs – Allah habe Wohlgefallen mit ihm und möge sein Antlitz ehren – und fragte ihn, ob er die baiʿa auf Grundlage des Buches Allahs, der Sunna Seines Gesandten und der Handlungen Abū Bakrs und ʿUmars annehmen würde. ʿAlī (r) antwortete ihm mit der be-kannten Antwort, dass er auf Grundlage des Buches Al-lahs und der Sunna Seines Gesandten (s) die baiʿa an-nehme. Was die Handlungen Abū Bakrs und ʿUmars be-treffe, so würde er iğtihād  nach eigener Meinung voll-ziehen. Daraufhin ließ ʿAbd ar-Raḥmān die Hand ʿAlīs los. Dann nahm er die Hand ʿUṯmāns und fragte ihn dieselbe Frage. ʿUṯmān gab seine Zustimmung, und die baiʿa wurde für ihn vollzogen. 
An diesem Tag fungierte Ṣuhaib beim Morgen- und Mit-tagsgebet noch als Vorbeter für die Menschen. Beim Nachmittagsgebet betete bereits ʿUṯmān als Kalif der Muslime den Leuten vor. Das heißt, obwohl die Ver-trags- bzw. Vollzugs-baiʿa für ʿUṯmān mit dem Morgen-gebet begann, endete die Interimsbefehlshaberschaft Ṣuhaibs erst nach Abschluss der baiʿa durch die Mei-nungs- und Entscheidungsträger in Medina. Kurz vor dem Nachtmittag war die baiʿa abgeschlossen. Die 



293 

ṣaḥāba drängten sich, ʿUṯmān die baiʿa zu leisten, was über den Mittag hinaus bis kurz vor dem Nachmittag andauerte. Kurz vor dem Nachmittagsgebet war die baiʿa schließlich abgeschlossen. Die Interimsbefehlsha-berschaft Ṣuhaibs war damit beendet, und ʿUṯmān bete-te den Menschen beim Nachmittagsgebet als Kalif vor. 
Warum Ṣuhaib den Leuten beim Mittagsgebet noch vor-betete, obwohl die Frage der baiʿa bereits mit dem Mor-gengebet entschieden war, erklärt der Verfasser des Werks „al-Bidāya wa an-nihāya“ wie folgt: (...) Die Leute leisteten ihm die baiʿa in der Moschee, dann brachte man ihn zur Beratungsstätte (dār aš-šūrā, d. h. zum Haus, in dem die Ratsmitglieder über das Kalifat beraten hatten). Dort leisteten ihm die restlichen Menschen die baiʿa. Offenbar war die baiʿa erst nach dem MiƩagsge-bet abgeschlossen, und Ṣuhaib betete für die Menschen das Mittagsgebet in der Moschee des Propheten (s) vor. Das erste Gebet, das ʿUṯmān als Kalif, als Führer der Gläubigen, den Menschen vorbetete, war das Nachmit-tagsgebet. (...) 
Demzufolge müssen bei der Kandidatur für das Kalifat folgende Punkte berücksichtigt werden, wenn die Positi-on (durch Tod oder Absetzung des Kalifen etc.) frei wird: 
1. Zur Klärung der Kandidatenfrage wird während der gesamten Zeitspanne Tag und Nacht gearbeitet. 
2. Im Hinblick auf die Erfüllung der Vertragsbedingungen wird die Eingrenzung der Kandidaten vom maẓālim-Gericht vorgenommen. 



294 

3. Die Eingrenzung der geeigneten Kandidaten erfolgt in zwei Durchgängen: Im Ersten wird ihre Zahl auf sechs reduziert und im Zweiten auf zwei. Vorgenommen wer-den diese beiden Eingrenzungsverfahren von der Rats-versammlung (mağlis al-umma), und zwar in ihrer Eigen-schaft als Vertretungsgremium der Umma. Denn die Umma bevollmächtigte ʿUmar, und dieser grenzte die Kandidatenzahl auf sechs ein. Diese sechs bevollmäch-tigten aus ihrer Reihe ʿAbd ar-Raḥmān, der die Kandida-tenzahl nach erfolgter Debatte auf zwei reduzierte. Es ist also offenkundig, dass beide Vorgänge in ihrem Ur-sprung klar auf die Umma zurückgehen. 
4. Nach Durchführung der baiʿa wird öffentlich verkün-det, wer Kalif der Muslime geworden ist, damit die Nachricht seiner Ernennung die gesamte Umma erreicht, unter Erwähnung seines Namens und der Tatsache, dass er die Eigenschaften besitzt, die ihn für die Übernahme des Kalifats qualifizieren. 
5. Die Befugnisse des Interimsbefehlshabers enden mit Abschluss der Vertrags-baiʿa und der Aufstellung eines Kalifen und nicht mit der Verkündung des Wahlergebnis-ses. So endete die Interimsbefehlshaberschaft Ṣuhaibs nicht mit der Wahl ʿUṯmāns, sondern mit dem Abschluss der baiʿa für ihn. 
Dies gilt für den Fall, dass ein Kalif existiert, der gestor-ben oder abgesetzt worden ist und an dessen Stelle man einen anderen aufstellen möchte. 
Wenn jedoch überhaupt kein Kalif existiert und es für die Muslime zu einer Pflicht geworden ist, einen Kalifen aufzustellen, um die Gesetze des Islam anzuwenden und 



295 

die islamische Botschaft in die Welt zu tragen, wie es heute seit der Zerstörung des Kalifats am 28. Rağab 1342 n. H., dem 3. März 1924 n. Chr., der Fall ist, so kann je-des Land in der islamischen Welt einem Kalifen die baiʿa leisten. Mit dieser baiʿa ist das Kalifat vertraglich vollzo-gen. Wenn also eines der muslimischen Länder einem Kalifen die baiʿa leistet und das Kalifat für ihn vertraglich vollzogen wurde, wird es für die Muslime in allen ande-ren Ländern zur Pflicht, ihm die Gehorsams-baiʿa zu leis-ten, d. h. den Eid, ihm zu folgen. Allerdings müssen in diesem Land vier Bedingungen erfüllt sein: 
Erstens: Die Macht des Landes muss eigenständig sein und sich allein auf die Muslime stützen, also weder auf einen ungläubigen Staat noch auf den Einfluss eines Un-gläubigen. 
Zweitens: Der Schutz der Muslime in diesem Land muss allein in Händen des Islam und darf nicht in Händen des Unglaubens liegen. Mit anderen Worten muss der Schutz des Landes von innen wie von außen durch den Islam gewährleistet sein, d. h. durch die Kraft der Mus-lime in ihrer Eigenschaft als rein islamische Kraft. 
Drittens: Der Kalif muss sofort mit der Umsetzung des gesamten Islam in vollständiger und revolutionärer Wei-se beginnen. Er muss auch aktiv mit dem Tragen der islamischen Botschaft beschäftigt sein. 
Viertens: Er muss als Kalif, dem die baiʿa geleistet wur-de, die Vertragsbedingungen für das Kalifat erfüllen, auch wenn er die Vorzugsbedingungen nicht erfüllt. Ent-scheidend sind allein die Vertragsbedingungen. 



296 

Wenn das Land diese vier Bedingungen erfüllt, ist das Kalifat durch die Durchführung der baiʿa allein in diesem Land vorhanden und vertraglich vollzogen. Jene Person, der die Vertrags-baiʿa auf diese Weise korrekt geleistet wurde, ist der rechtmäßige Kalif. Jede baiʿa für irgendei-ne andere Person wäre dann ungültig. 
Würde daraufhin irgendein anderes Land einem anderen Kalifen die baiʿa leisten, wäre diese baiʿa ungültig und rechtswidrig, da der Gesandte Allahs (s) sagte: 

 »مِنْهُمَا الآخَرَ  فَاقْتُلُوا لِخَلǻِفَتَيْنِ  بُوǻِعَ  إِذَا«
Wenn zwei Kalifen die baiʿa geleistet wird, so tötet den Letzteren von beiden. Auch sagte er (s): 

لِ  بِبǻَْعَةِ  فُوا« لِ  الأَوَّ  »فَالأَوَّ
Erfüllt die baiʿa des jeweils Ersteren. Und er (s) sagte: 

 اسْـتَطَاعَ، إِنِ  فَـلْـǻُطِـعْـهُ  قَلǺِْهِ، وَثَمَرَةَ  يَدِهِ  صَـفْـقَـةَ  فَأَعْطَاهُ  إِمَامًا Ǻَاǻَعَ  وَمَنْ  «
 »الآخَرِ  عُنȖَُ  فَاضْرȁُِوا يُنَازِعُهُ  آخَرُ  جَاءَ  فَإِنْ 

Wer einem Imam die baiʿa leistet, ihm seinen Hand-schlag und die Frucht seines Herzens gibt, der soll ihm gehorchen, so er dazu imstande ist. Wenn ein anderer kommt und ihm die Befehlsgewalt streitig macht, so schlagt dem anderen den Kopf ab! 
Wie die baiʿa zu erfolgen hat 
Die Rechtsbeweise der baiʿa wurden bereits dargelegt und ebenso die Beweise dafür, dass sie im Islam die Me-thode zur Aufstellung des Kalifen verkörpert. Die baiʿa kann durch Handschlag oder schriftlich erfolgen. So be-



297 

richtet ʿAbdullāh ibn Dīnār: Ich sah, wie ibn ʿUmar, als sich die Menschen auf ʿAbd al-Malik einigten, an diesen Folgendes schrieb: „Ich bestätige dem Diener Allahs ʿAbd al-Malik, dem Führer der Gläubigen, zu hören und zu gehorchen auf der Grundlage des Buches Allahs und der Sunna Seines Gesandten, so ich dazu im Stande bin.“ Es ist auch zulässig, dass die baiʿa durch irgendein anderes Mittel erfolgt. 
Voraussetzung ist jedoch, dass die baiʿa von einem ge-schlechtsreifen Menschen geleistet wird, da sie von ei-nem Kind nicht zulässig ist. So berichtet Abū ʿAqīl Zahra ibn Maʿbad von seinem Großvater ʿAbdullāh ibn Hišām – er hatte den Propheten noch erlebt –, dass dessen Mut-ter Zainab bint Ḥamīd mit ihm zum Propheten (s) ging und ihm sagte: 

 »لَهُ  وَدَعَا رَأْسَهُ  فَمَسَحَ  صَغِيرٌ، هُوَ :  النبي فقال Ǻاǻعه، الله رسول ǻا«
„O Gesandter Allahs, nimm die baiʿa von ihm!“ Doch der Prophet antwortete:  „Er ist noch klein.“ Dann streichelte er ihm den Kopf und betete für ihn. (...)“ Bei al-Buḫārī tradiert. 
Was den Wortlaut der baiʿa anbelangt, so ist er nicht an bestimmte Formulierungen gebunden. Er muss jedoch für den Kalifen das Regieren nach dem Buche Allahs und der Sunna Seines Gesandten beinhalten sowie den Ge-horsam im Leichten wie im Schwierigen, im Eifer und im Widerwillen für denjenigen, der die baiʿa leistet. Es wird ein Gesetz erlassen werden, das den Wortlaut der baiʿa nach den oben aufgeführten Gegebenheiten festlegt. 



298 

Sobald der baiʿa-Leistende dem Kalifen die baiʿa geleis-tet hat, ist sie zu einem Treuegelübde (amāna) für ihn (wörtlich: „in seinem Nacken“) geworden. Es ist ihm nicht erlaubt, sie zurückzuziehen. Als vertragliche Voll-zugsform für das Kalifat stellt sie ein Anrecht für ihn dar, bis er sie leistet. Sobald er sie geleistet hat, ist er daran gebunden. Wenn er sich aus der baiʿa zurückziehen möchte, ist ihm das nicht gestattet. So berichtet al-Buḫārī von Ğābir ibn ʿAbdillāh, 
 أَقِلْنِي: «فقال وعك فأصاǺه الإسلام، على  الله رسول Ǻاǻع أعرابǻاً  أن«

 الله رسول فقال. فخرج فأبى، »بǻَْعَتِي أَقِلْنِي: «فقال جاء ثم فأبى، »بǻَْعَتِي
 :الْكِيرِ  الْمَدِينَةُ  إِنَّمَاȜَ نْصَعُ  خَبَثَهَا تَنْفِيȂََبُهَا و   »طَيِّ

dass ein Wüstenaraber dem Gesandten Allahs (s) die baiʿa auf den Islam leistete. Dann wurde er krank. Er bat den Propheten: „Enthebe mich meiner baiʿa“, doch der Gesandte weigerte sich. Er kam ein zweites Mal zu ihm und bat: „Enthebe mich meiner baiʿa“, doch der Prophet (s) weigerte sich auch diesmal. Daraufhin ver-ließ dieser die Stadt. Da sprach der Gesandte Allahs (s):Medina ist wie ein Tiegel; es sondert das Schlechte ab und das Gute wird gereinigt. Und von Nāfiʿ wird be-richtet, der sagte: ʿAbdullāh ibn ʿUmar sprach zu mir: „Ich hörte den Gesandten Allahs (s) sagen: 
ةَ  لا الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  ɱََّ  لَقِيَ  طَاعَةٍ، مِنْ  يَدًا خَلَعَ  مَنْ «  »لَهُ  حُجَّ

wer eine Hand aus dem Gehorsam zieht, der trifft auf Allah am Tage der Auferstehung, ohne eine Rechtferti-gung zu haben. Bei Muslim tradiert. Der Bruch der baiʿa, die man dem Kalifen geleistet hat, ist also ein Gehor-samsentzug gegenüber Allah. Dies gilt allerdings nur, 



299 

wenn die geleistete baiʿa die Vertrags-baiʿa für den Kali-fen war oder aber die Gehorsams-baiʿa für einen Kalifen, dessen Vertrags-baiʿa korrekt ergangen ist. Wenn man jedoch anfänglich einer Person die baiʿa leistet, die baiʿa für sie dann aber nicht vollzogen wird, kann man sich von ihr lösen, da die Vertrags-baiʿa für diese Person von den Muslimen nicht erfolgt ist. Das Verbot im ḥadīṯ be-trifft nämlich den Rückzieher von der baiʿa eines Kalifen und nicht von der baiʿa einer Person, der das Kalifat nicht übertragen wurde. 
Artikel 35 - Es ist die Umma, die den Kalifen einsetzt. Sie besitzt aber nicht das Recht, ihn abzuset-zen, sobald die baiʿa für ihn in rechtmäßiger Weise vollzogen wurde. 
Dieser Artikel enthält zwei Aspekte: Erstens: Es ist die Umma, die das Recht hat, den Kalifen einzusetzen. Und zweitens: Die Umma besitzt nicht das Recht, ihn abzu-setzen. Beleg für den ersten Aspekt sind die Hadithe bezüglich der baiʿa. Niemand hat das Recht, die Position des Kalifen zu übernehmen, außer es wird ihm die baiʿa geleistet. Denn die baiʿa ist die Methode zur Einsetzung des Kalifen. Sie steht durch die Tatsache fest, dass die Muslime dem Gesandten Allahs (s) die baiʿa leisteten, der Gesandte (s) uns befahl, dem Imam die baiʿa zu leis-ten und jeder der Rechtgeleiteten Kalifen das Kalifat durch die baiʿa übernommen hat. Die Belege für den zweiten Aspekt ergeben sich aus dem Befehl, dem Kali-fen zu gehorchen, auch wenn er Unrecht begeht, solan-ge es sich um keinen offenen Unglauben handelt. Von 



300 

ibn ʿAbbās wird berichtet, der sagte: Es sprach der Ge-sandte Allahs (s): 
 شِبْرًا الْجَمَاعَةَ  فَارَقَ  مَنْ  فَإِنَّهُ  فَلǻَْصْبِرْ، Ȝْǻَرَهُهُ  شَيْئًا أَمِيرهِِ  مِنْ  رَأȎَ مَنْ  «

 »جَاهِلǻَِّةٌ  فَمِيتَةٌ  فَمَاتَ 
Wer von seinem Befehlshaber etwas sieht, was ihm missfällt, der soll sich gedulden. Denn jeder, der sich von der Gemeinschaft um eine Handbreit entfernt und stirbt, stirbt einen Tod des Heidentums. Bei Muslim in geschlossener Kette von ibn ʿAbbās tradiert. Der Aus-druck amīr (Befehlshaber) ist hier generell gehalten, so-mit umfasst er auch den Kalifen, der ja der Befehlshaber der Gläubigen (amīr al-muʾminīn) ist. Und im Hadith von Salama ibn Zaid al-Ğuʿafī bei Muslim wird berichtet, dass er den Gesandten Allahs (s) fragte und sprach: 

هُ  ǻَسْأَلُونَا أُمَرَاءُ  عَلَيْنَا قَامَتْ  إِنْ  أَرَأَيْتَ  ɱَِّ  نَبِيَّ  ǻَا« نَا وǻََمْنَعُونَا مْ حَقَّ  فَمَا حَقَّ
 فِي أَوْ  الثَّانǻَِةِ  فِي سَأَلَهُ  ثُمَّ  عَنْهُ  فَأَعْرَضَ  سَأَلَهُ  ثُمَّ  عَنْهُ  فَأَعْرَضَ  تَأْمُرُنَا
 اسْمَعُوا  ɱ :َِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  قǻَْسٍ  بْنُ  الأَشْعَثُ  فَجَذǺََهُ  وَقَالَ  مِثْلَهُ  الثَّالِثَةِ 

لُوا مَا عَلَيْهِمْ  فَإِنَّمَا وَأَطǻِعُوا لْـتُمْ  مَا وَعَلȜُǻَْمْ  حُمِّ  »حُمِّ
„O Prophet Allahs! Sieh, wenn Befehlshaber über uns herrschen, die von uns ihr Recht einfordern, aber uns unser Recht verwehren, was befiehlst du uns dann?“ Doch der Gesandte Allahs (s) antwortete ihm nicht. Er fragte ihn erneut, aber der Prophet (s) antwortete ihm wieder nicht. Als er ihn das zweite oder dritte Mal das-selbe fragte, zog ihn al-Ašʿaṯ ibn Qais zurück. Da sprach der Gesandte Allahs (s): „Hört und gehorcht! Denn sie tragen das, was ihnen auferlegt wurde, und ihr tragt das, was euch auferlegt wurde.“ 



301 

Auch berichten al-Buḫārī und Muslim - der Wortlaut hier ist der bei Muslim - von ʿUbāda ibn aṣ-Ṣāmit (r), der sag-te: 
مْعِ  عَلَى Ǻَاǻَعَنَا أَنْ  عَلَيْنَا أَخَذَ  فǻِمَا فَكَانَ  فǺََاǻَعْنَاهُ  ɱ َِّ  رَسُولُ  دَعَانَا«  السَّ

 نُنَازِعَ  لاَ  وَأَنْ  عَلَيْنَا وَأَثَرَةٍ  وǻَُسْرِنَا وَعُسْرِنَا وَمȜَْرَهِنَا مَنْشَطِنَا فِي وَالطَّاعَةِ 
 »بُرْهَانٌ  فǻِهِ  ɱَِّ  مِنَ  عِنْدȜَُمْ  بَوَاحًا Ȝُفْرًا تَرَوْا أَنْ  إِلاَّ : قَالَ  أَهْلَهُ  الأَمْرَ 

der Prophet rief uns zur baiʿa auf und wir leisteten sie ihm. Zu dem, wofür er uns verpflichtete, zählte, dass wir hören und gehorchen in dem, was uns ereifert und was uns widerwillig ist, im Schweren wie im Leichten, auch auf die Bevorzugung (anderer) uns selbst gegen-über hin, und dass wir die Befehlsgewalt jenen, die sie innehaben, nicht streitig machen. (Er ergänzte:) "Es sei denn, ihr seht einen offenkundigen Unglauben (kufr), für den ihr von Allah einen eindeutigen Beweis habt!“ Und von Abū Ḏarr wird berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 
، أǺََا ǻَا«  وَالَّذȏِ: قَالَ  الْفَيْءِ؟ بِهَذَا عَلǻَْكَ  ǻَسْتَأْثِرُونَ  وُلاَةٍ  عِنْدَ  أَنْتَ  Ȝَيْفَ  ذَرٍّ

، Ǻَعَثَكَ  ِّȖَالْحǺِ  ُفِي أَضَعǻَْهِ  فَأَضْرِبُ  عَاتِقِي عَلَى سǺِ أَفَلاَ : قَالَ  أَلْحَقَكَ، حَتَّى 
 »تَلْقَانِي حَتَّى تَصْبِرُ  ذَلِكَ؟ نْ مِ  لَكَ  خَيْرٍ  عَلَى أَدُلُّكَ 

„O Abu Ḏarr! Wie verhältst du dich bei Herrschern, die dir zu ihren eigenen Gunsten diese Beute vorenthal-ten?“ Er antwortete: „Bei Dem, Der dich mit der Wahr-heit entsandt hat, ich lege mein Schwert auf die Schul-ter und schlage so lange damit, bis ich auf dich treffe.“ Da sprach der Gesandte (s): „Soll ich dir nicht etwas zeigen, was besser für dich ist? Gedulde dich, bis du auf mich triffst.“ Bei Aḥmad in geschlossener Kette tradiert, 



302 

az-Zain stufte den Hadith als richtig ein. Der Hadith wird auch bei Abū Dāwūd tradiert. Alle diese Hadithe erwäh-nen den Fall, dass der Kalif Dinge tut, die seine Abset-zung erfordern. Trotzdem befiehlt der Gesandte (s), ihm zu gehorchen und sein Unrecht geduldig zu ertragen, was belegt, dass die Umma nicht das Recht hat, den Kali-fen abzusetzen. 
Zudem lehnte der Gesandte (s) es ab, den Wüstenaraber von seiner baiʿa zu entbinden. Von Ğābir ibn ʿAbdillāh wird berichtet, 

 فَأَتَى Ǻِالْمَدِينَةِ، عْكٌ وَ  الأَعْرَابِيَّ  فَأَصَابَ  ɱ َِّ  رَسُولَ  Ǻَاǻَعَ  أَعْرَابčǻِا أَنَّ «
دُ، ǻَا: فَقَالَ   النَّبِيَّ   جَاءَهُ  ثُمَّ  ،ɱ َِّ  رَسُولُ  فَأَبَى بǻَْعَتِي، أَقِلْنِي مُحَمَّ
 فَخَرَجَ  فَأَبَى، بǻَْعَتِي، أَقِلْنِي: فَقَالَ  جَاءَهُ  ثُمَّ  فَأَبَى، بǻَْعَتِي، أَقِلْنِي: فَقَالَ 

،  وȂََنْصَعُ  خَبَثَهَا تَنْفِي Ȝَالْكِيرِ  الْمَدِينَةُ  إِنَّمَا  :ɱ َِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  الأَعْرَابِيُّ
بُهَا  »طَيِّ

dass ein Wüstenaraber dem Gesandten Allahs (s) die baiʿa leistete. Doch dann erkrankte er in Medina. Er kam zum Propheten (s) und sprach: „O Muḥammad, entbinde mich von meiner baiʿa!“, doch der Gesandte Allahs (s) weigerte sich. Er kam ein zweites Mal zu ihm und bat: „Entbinde mich von meiner baiʿa", doch der Prophet weigerte sich erneut. Er kam ein drittes Mal zu ihm und sprach: „Entbinde mich von meiner baiʿa!“, aber der Prophet (s) weigerte sich auch dieses Mal. Daraufhin verließ er die Stadt. Da sprach der Gesandte Allahs (s): „Medina ist wahrlich wie ein Tiegel; es son-dert das Schlechte ab, und das Gute wird gereinigt.“ Übereinstimmend tradiert. Dies belegt, dass die baiʿa, 



303 

wenn sie geleistet wurde, für die baiʿa-Leistenden ver-pflichtend ist. Im Umkehrschluss bedeutet es, dass sie kein Recht haben, den Kalifen abzusetzen, da sie ja kein Recht haben, ihm ihre baiʿa zu entziehen. Hier kann nicht behauptet werden, dass der Wüstenaraber mit der Entbindung von der baiʿa aus dem Islam und nicht aus dem Gehorsam gegenüber dem Staatsoberhaupt austre-ten wollte. Dies kann deshalb nicht behauptet werden, weil es sich in diesem Falle um Apostasie handeln wür-de, wofür ihn der Gesandte (s) getötet hätte. Denn der Apostat muss getötet werden. Auch handelt es sich bei der baiʿa um keine baiʿa auf den Islam, sondern auf den Gehorsam. Er wollte also aus dem Gehorsam austreten und nicht aus dem Islam. Demzufolge ist es den Musli-men nicht erlaubt, ihre baiʿa zurückzuziehen. Folglich haben sie auch kein Recht, den Kalifen abzusetzen. 
Allerdings hat das islamische Recht dargelegt, wann der Kalif als abgesetzt gilt, ohne dass ein Absetzungsverfah-ren notwendig wäre, und wann seine Absetzung erfor-derlich ist. Aber auch das bedeutet nicht, dass die Umma das Recht zu seiner Absetzung hätte. Vielmehr zieht sie ihn mit dem starken Wort der Wahrheit für sein Unrecht zur Rechenschaft und bekämpft ihn, wenn er den offe-nen Unglauben zeigt. Die Befugnis zu seiner Absetzung hingegen - wenn diese erforderlich wird - hat das islami-sche Recht dem maẓālim-Gericht übertragen. 
Artikel 36 – Der Kalif besitzt die folgenden Befugnisse: 

a) Er ist es, der die islamischen Rechtssprü-
che adoptiert, die durch richtigen iğtihād aus 



304 

dem Koran und der Sunna des Gesandten Al-
lahs abgeleitet wurden und die für die Be-
treuung der Angelegenheiten der Umma er-
forderlich sind. Dadurch werden sie zu Ge-
setzen (qawānīn), die befolgt werden müs-
sen und nicht übertreten werden dürfen. 
b) Er ist sowohl für die Innen- als auch für die 
Außenpolitik des Staates verantwortlich; er 
hat die Führung der Armee inne, das Recht 
zur Kriegserklärung, zum Abschluss von Frie-
dens- und Waffenstillstandsabkommen so-
wie aller übrigen Verträge. 
c) Er hat das Recht zur Annahme und Ableh-
nung ausländischer Botschafter sowie zur Er-
nennung und Absetzung muslimischer Bot-
schafter. 
d) Er benennt und entlässt die Assistenten 
(muʿāwinūn) und Gouverneure (wulāt). Diese 
sind ihm wie auch der Ratsversammlung 
(mağlis al-umma) gegenüber verantwortlich. 
e) Er benennt und entlässt den Obersten 
Richter (qāḍī al-quḍāt) sowie alle übrigen 
Richter mit Ausnahme des maẓālim-Richters, 
wenn dieser gerade ein Verfahren gegen den 
Kalifen, einen seiner Assistenten oder den 
Obersten Richter untersucht. Der Kalif be-
nennt und entlässt auch die Amtsdirektoren 
sowie die Armee- und Divisionskommandan-



305 

ten. Sie alle sind vor ihm, nicht aber vor der 
Ratsversammlung (mağlis al-umma) verant-
wortlich. 
f) Er adoptiert die islamischen Rechtssprü-
che, nach deren Maßgabe der Staatshaushalt 
festgelegt wird. Er entscheidet über die 
Haushaltabschnitte und die für jeden Bereich 
erforderlichen Mittel, ob es sich um Einkünf-
te oder Ausgaben handelt. 

Belege für die sechs im Artikel angeführten Absätze sind die folgenden: 
Rechtsbeweis für den Absatz a) ist der Konsens der Pro-phetengefährten. Denn der Ausdruck qānūn (Gesetz) ist ein konventioneller Begriff und bedeutet: Der Befehl, den der Machthaber erteilt, damit die Menschen ihn befolgen. Al-qānūn, das Gesetz, wird definiert als „die Gesamtheit aller Richtlinien, zu deren Befolgung der Machthaber die Menschen in ihren Beziehungen zwingt“. D. h., wenn der Machthaber bestimmte Richtli-nien anbefiehlt, dann werden diese zu einem Gesetz, zu deren Einhaltung die Menschen verpflichtet sind. Wer-den sie vom Machthaber nicht anbefohlen, dann stellen sie kein Gesetz dar, und die Menschen sind demzufolge zu deren Einhaltung nicht verpflichtet. Die Muslime fol-gen den Gesetzen des islamischen Rechts; sie folgen somit den Geboten und Verboten Allahs und nicht de-nen des Machthabers. Was sie also befolgen, sind die islamischen Rechtssprüche und nicht die Befehle des Machthabers. Allerdings waren die Prophetengefährten 



306 

hinsichtlich dieser islamischen Rechtssprüche unter-schiedlicher Meinung. Manche von ihnen verstanden aus den Offenbarungstexten etwas, andere etwas Ande-res. Jeder von ihnen folgte seinem Verständnis, das für ihn das Gesetz Allahs verkörperte. 
Es existieren jedoch Rechtssprüche, bei denen die Be-treuung der Angelegenheiten der Umma es erforderlich macht, dass alle Muslime einer Rechtsmeinung folgen und nicht jeder seiner eigenen. Dies ist auch tatsächlich geschehen. So war Abū Bakr der Ansicht, dass die Gelder zu gleichen Teilen auf die Muslime verteilt werden soll-ten, da sie alle in ihrem Anspruch darauf gleichberech-tigt seien. ʿUmar hingegen war der Meinung, dass derje-nige, der gegen den Gesandten (s) kämpfte, nicht so viel bekommen dürfe wie derjenige, der mit ihm kämpfte, und dass der Reiche nicht so viel bekommen dürfe wie der Arme. Abū Bakr war jedoch der Kalif, und so befahl er, seine Ansicht durchzuführen, nämlich die Adoption, dass die Gelder zu gleichen Teilen aufzuteilen sind. Die Muslime folgten ihm darin. Und alle Richter und Gou-verneure hielten sich an diese Vorgabe. Selbst ʿUmar unterwarf sich dem, befolgte die Rechtsauffassung Abū Bakrs und führte sie selber durch. Als er jedoch Kalif wurde, adoptierte er in dieser Frage eine Rechtsmei-nung, die derjenigen Abū Bakrs widersprach, und befahl, diese auch umzusetzen. So wurde das Geld zu unter-schiedlichen Teilen verteilt und nicht mehr zu gleichen. Jeder erhielt seinen Anteil nach Bedürftigkeit und Glau-bensdauer. Die Muslime folgten ihm dabei, und alle Gouverneure und Richter setzten seine Anordnung um. 



307 

Somit ist der Konsens der Gefährten (iğmāʿ aṣ-ṣaḥāba) darüber ergangen, dass der Imam bestimmte Rechts-sprüche, die aus dem islamischen Recht durch korrekten iğtihād abgeleitet wurden, adoptieren kann (tabannī) und deren bindenden Vollzug anbefehlen darf. Die Mus-lime haben ihm darin zu gehorchen, auch wenn es ihrem eigenen iğtihād widerspräche. Ihre eigenen Ansichten und Rechtsmeinungen (iğtihādāt) müssen sie dabei zu-rückstellen. Diese adoptierten, d. h. bindend angenom-menen Rechtssprüche (aḥkām mutabannāt), stellen nichts anderes als Gesetze dar. Demzufolge steht es al-lein dem Kalifen zu, Gesetze zu erlassen. Niemand außer ihm ist dazu befugt. 
Was den Abschnitt b) angeht, so geht sein Beweis aus dem Handeln des Gesandten (s) hervor. Er selbst hat die Gouverneure und Richter ernannt und zur Rechenschaft gezogen. Er beobachtete auch den Handel und verbot den Betrug. Er verteilte die Gelder unter den Menschen, half den Arbeitslosen, eine Arbeit zu finden, und betreu-te alle inneren Angelegenheiten des Staates. Er verkehr-te auch mit den Königen und empfing deren Delegatio-nen. Alle außenpolitischen Staatsangelegenheiten wur-den von ihm vollzogen. Darüber hinaus hatte der Pro-phet (s) das tatsächliche Kommando über die Armee inne. So übernahm er persönlich in den Schlachten die Führung der Kampfhandlungen. Bei den Streifzügen war er es, der die Truppen entsandte und deren Komman-danten ernannte. Als er Usāma ibn Zaid die Führung ei-nes Feldzuges in die Länder aš-Šāms übertrug, missfiel dies den ṣaḥāba wegen seines jungen Alters. Der Pro-phet (s) zwang sie jedoch, dessen Führung anzunehmen, 



308 

was belegt, dass der Kalif der tatsächliche Befehlshaber der Armee ist und nicht nur deren formeller Oberbe-fehlshaber. Auch war es der Gesandte (s), der Quraiš den Krieg erklärte, ebenso den Banū Quraiẓa, den Banū an-Naḍīr, den Banū Qainuqāʿ, den Juden von Ḫaibar und den Byzantinern. Jeder der stattgefundenen Kriege wur-de von ihm persönlich proklamiert, was belegt, dass die Kriegserklärung im islamischen Staat dem Kalifen ob-liegt. Es war auch der Gesandte (s), der die Verträge mit den Juden, den Banū Midlağ und ihren Verbündeten, den Banū Ḍumra, abschloss. Er war es auch, der den Friedensvertrag mit Yūḥanna ibn Ruʾba, dem Herrscher über Aila, und das Ḥudaibīya-Abkommen mit den Mek-kanern vereinbarte. Die Muslime waren über das Ḥu-daibīya-Abkommen erzürnt, doch entsprach der Prophet ihren Wünschen nicht, setzte sich über ihre Einwände hinweg und vollzog das Abkommen trotzdem. Dies ist ein klarer Beweis dafür, dass der Abschluss von Verträ-gen, seien es Friedensverträge oder Abkommen anderer Art, allein dem Kalifen obliegt. 
Was den Abschnitt c) betrifft, so ergibt sich sein Rechts-beweis aus der Tatsache, dass es der Gesandte (s) war, der die beiden Abgesandten von Musailima al-Kaḏḏāb empfing und auch Abū Rāfiʿ, den Abgesandten der Quraiš. Ebenso entsandte er die Botschafter an Herakles, an den Chosroes, an al-Muqauqis, an den ghassanidi-schen Ḥāriṯ, den König al-Ḥīras, an den himjaritischen Ḥāriṯ, den König des Jemen, und an den äthiopischen Negus. Er entsandte auch ʿUṯmān ibn ʿAffān als Bot-schafter zu Quraiš während der Friedensverhandlungen von al-Ḥudaibīya. All das belegt, dass es der Kalif ist, der 



309 

die Botschafter akzeptiert und ablehnt und seinerseits die Botschafter ernennt. 
Der Rechtsbeweis für den Abschnitt d) ergibt sich eben-falls aus den Handlungen des Propheten (s). So hat er persönlich die Gouverneure (wulāt) ernannt. Muʿāḏ er-nannte er zum Gouverneur über den Jemen. Auch die Absetzung der Gouverneure hat der Gesandte selbst vorgenommen. So setzte er al-ʿAlāʾ ibn al-Ḥaḍramī als Gouverneur von Bahrain ab, nachdem die dortigen Be-wohner sich über ihn beschwert hatten. Das beweist, dass die Gouverneure sowohl vor dem Kalifen als auch vor den Einwohnern ihrer Provinz verantwortlich sind. Darüber hinaus sind sie auch vor der Ratsversammlung (mağlis al-umma) verantwortlich, da sie alle Provinzen repräsentiert. So viel zu den Gouverneuren – was die Assistenten (al-muʿāwinūn) angeht, so hatte der Ge-sandte Allahs zwei: Abū Bakr und ʿUmar. Während sei-ner gesamten Lebenszeit hat sie der Gesandte niemals abgesetzt und andere ernannt. Er hat sie zwar in das Amt berufen, sie jedoch niemals ihrer Funktion entho-ben. Nachdem der muʿāwin aber seine Vollmacht vom Kalifen erhalten hat und im Grunde sein Stellvertreter ist, hat der Kalif in Analogie zum Bevollmächtigten auch das Recht, ihn abzusetzen, wie auch der Vollmachtgeber jederzeit das Recht hat, seinem Bevollmächtigten die Vollmacht zu entziehen. Es sei denn, dass ein Textbeleg mit einem Absetzungsverbot in bestimmten Fällen er-gangen ist. 
Was den Abschnitt e) anbelangt, so ergibt sich sein Rechtsbeweis aus der Tatsache, dass der Gesandte Al-lahs (s) ʿAlī das Richteramt über den Jemen übertrug. 



310 

Zudem wird im Werk „al-Istīʿāb“ erwähnt, dass er (s) Muʿāḏ ibn Ğabal als Richter über den Ğanad - eine Regi-on im Jemen - einsetzte. 
Auch ʿUmar (r) pflegte die Richter und Gouverneure zu ernennen und wieder abzusetzen. So ernannte er Šuraiḥ zum Richter in Kufa und Abū Mūsā zum Richter in Basra. Šuraḥbīl ibn Ḥasana setzte ʿUmar von seinem Gouver-neursamt in aš-Šām wieder ab, übertrug es zuerst Yazīd ibn Abī Sufyān und dann Muʿāwiya. Daraufhin fragte ihn Šuraḥbīl: „O Führer der Gläubigen, war ich unfähig oder habe ich einen Verrat begangen?“ Doch ʿUmar antwor-tete: „Weder warst du unfähig noch hast du Verrat be-gangen“. Da fragte er ihn: „Weswegen hast du mich dann abgesetzt?“ ʿUmar antwortete: „Ich fühlte mich unwohl dabei, dir die Befehlsgewalt zu überlassen, wo ich jemand anderen habe, der stärker ist als du.“ So wird es im Tradierungswerk von ʿAbd ar-Razzāq erwähnt. Auch setzte ʿAlī ibn Abī Ṭālib Abū l-Aswad ein und enthob ihn dann wieder seines Amtes. Dieser fragte ihn: „Wa-rum hast du mich abgesetzt, wo ich doch nichts Unrech-tes getan und keinen Verrat begangen habe?“ ʿAlī ant-wortete: „Ich fand eine Überheblichkeit in deinem Ton gegenüber den Streitgegnern.“ ʿUmar und ʿAlī taten dies vor den Augen und Ohren der Prophetengefährten, oh-ne dass irgendjemand von ihnen sie dafür tadelte. All das stellt einen Rechtsbeleg dafür dar, dass der Kalif die Richter generell ernennen darf. In gleicher Weise steht es ihm - analog zu seinem Recht auf die Übertragung von Vollmachten - zu, sich bei der Ernennung der Richter vertreten zu lassen. So hat der Kalif das Recht, sich in all seinen Befugnissen vertreten zu lassen, wie er auch das 



311 

Recht hat, jemanden mit dem Vollzug sämtlicher ihm zustehenden Rechtshandlungen zu bevollmächtigen. 
Die Ausnahme von der Absetzungsbefugnis für den maẓālim-Richter gilt dann, wenn dieser gerade einen Klagefall gegen den Kalifen, gegen einen seiner bevoll-mächtigten Assistenten oder gegen seinen Obersten Richter untersucht. Dies wird durch das folgende Rechtsprinzip belegt: »Das Mittel zum Verbotenen ist selbst verboten«. Dem Kalifen in dieser Situation das Recht zu geben, den maẓālim-Richter abzusetzen, kann nämlich das Urteil des Richters beeinflussen und somit einen islamischen Rechtsspruch aussetzen, was aber verboten wäre (ḥarām). In diesem Fall wäre die in Hän-den des Kalifen liegende Befugnis zur Absetzung des maẓālim-Richters ein Mittel zum Verbotenen. Dies gilt insbesondere deswegen, weil bei diesem Rechtsprinzip die Präsumtion, d. h. die überwiegende Annahme, aus-reicht und die absolute Gewissheit nicht erforderlich ist. Deswegen wird die Befugnis zur Absetzung des maẓālim-Richters in dieser Situation dem maẓālim-Gericht über-tragen. In allen anderen Fällen jedoch bleibt der Rechts-spruch in seinem Ursprung bestehen, nämlich dass das Recht dem Kalifen obliegt, den maẓālim-Richter ein- und abzusetzen. 
Was die Bestellung der Ressortleiter betrifft, so hat der Gesandte Allahs (s) Schriftführer als Verwalter in den staatlichen Einrichtungen ernannt. Ihre Funktion ent-sprach der eines Ressortleiters. So ernannte er al-Muʿaiqīb ibn Abī Fāṭima zu seinem Siegelträger und ebenso zum Schriftführer über die Beuteeinnahmen. Ḥuḏaifa ibn al-Yamān bestellte er zur Erfassung der Ern-



312 

teeinträge des Ḥiğāz. Az-Zubair ibn al-ʿAuwām ernannte er zum Schriftführer über die zakāt-Gelder und al-Muġīra ibn Šuʿba zur NiederschriŌ der Schuldscheine und Rechtsverträge usw. 
Auch die Armee- und Korpskommandanten wurden vom Propheten (s) persönlich ernannt. So setzte er Ḥamza ibn ʿAbd al-Muṭṭalib an die Spitze von dreißig Mann, um Quraiš an der Küste entgegenzutreten. ʿUbaida ibn al-Ḥāriṯ stellte er an die Spitze von sechzig Mann und schickte ihn ins Rābiġ-Tal, um dort Quraiš zu begegnen. Saʿd ibn Abī Waqqās setzte er an die Spitze einer Heeres-truppe von zwanzig Mann und schickte ihn Richtung Mekka. Auf diese Weise ernannte der Gesandte Allahs seine Armeekommandanten, was belegt, dass es dem Kalifen obliegt, die Armee- und Korpskommandanten zu bestellen. 
All diese Personen waren allein vor dem Gesandten (s) verantwortlich und vor niemandem sonst. Das beweist, dass die Richter, die Ressortleiter, die Armee- und Gene-ralstabskommandanten und die restlichen (hohen) Staatsbeamten allein vor dem Kalifen verantwortlich sind und nicht vor der Ratsversammlung (mağlis al-umma). Vor der Ratsversammlung können lediglich die Assistenten (al-muʿāwinūn), die Gouverneure (al-wulāt) und die Kreisvorsteher (al-ʿummāl) zur Verantwortung gezogen werden, da es sich um Regenten handelt. Die anderen Personen sind nicht vor der Ratsversammlung, sondern ausschließlich vor dem Kalifen verantwortlich. 
Was den Abschnitt f) angeht, so ist der Staatshaushalt bezüglich der Einnahmen- und Ausgabenbereiche durch 



313 

die islamischen Rechtssprüche festgelegt. Jeder einzelne Dinar darf nur gemäß dem islamischen Rechtsspruch eingehoben und wieder ausgegeben werden. Allerdings unterliegt die detaillierte Festlegung der Ausgaben- bzw. der Einnahmenseite – was heute als Bestimmung der einzelnen Budgetkapitel bezeichnet wird – der Meinung des Kalifen und seiner Rechtssauffassung. So entscheidet er, dass beispielsweise der ḫarāğ des ḫarāğ-Landes so-undso viel beträgt oder die ğizya in dieser oder jener Höhe einzuheben ist. Dieses und Ähnliches sind die so-genannten Einnahmeposten. Andererseits legt der Kalif auch fest, wie viel für den Bau von Straßen oder Kran-kenhäusern aufzuwenden ist. Solche und ähnliche Dinge fallen in den Bereich der Ausgabenposten. Hierbei ist die Meinung des Kalifen ausschlaggebend. Er legt die ver-schiedenen Budgetabschnitte nach seiner Ansicht und Rechtssauffassung fest. Dies geht aus der Tatsache her-vor, dass der Gesandte selbst die Einnahmen von seinen Beauftragten entgegennahm; er übernahm auch die Aufgabe ihrer Verteilung. Einigen Gouverneuren gestat-tete er, die Gelder selbst entgegenzunehmen und auch auszugeben, wie es bei Muʿāḏ der Fall war, als er ihn als Gouverneur in den Jemen entsandte. Als die rechtgelei-teten Kalifen kamen, nahm jeder von ihnen in seiner Eigenschaft als Kalif die Einnahme und die Ausgabe der Gelder selbst in die Hand und verfuhr dabei nach eigener Ansicht und Rechtsauffassung. Niemand prangerte sie deswegen an, und keiner außer dem Kalifen entschied über die Einnahme oder Ausgabe eines einzigen Dinar, es sei denn, er wurde dazu vom Kalifen bevollmächtigt. So geschah es auch im Falle der Ernennung Muʿāwiyas 



314 

durch ʿUmar. Er übertrug ihm die umfassende Voll-macht, die Gelder einzunehmen und auszugeben. Dies alles belegt, dass der Kalif oder sein Vertreter die Budgetkapitel festlegt. 
Das waren die detaillierten Beweisführungen zu den einzelnen Befugnissen des Kalifen. Sie alle werden unter dem folgenden Bericht bei al-Buḫārī von ʿAbdullāh ibn ʿUmar vereint, der den Propheten (s) sagen hörte: 

 »رَعِيَّتِهِ  عَنْ  وَمَسْـئُولٌ  رَاعٍ  الإِمَامُ «... 
[…] der Imam ist ein Hüter und für seine Bürger ver-antwortlich. Und in der Tradierung des Hadithes bei Aḥmad, al-Baihaqī und Abū ʿAwāna von ʿAbdullāh ibn ʿUmar heißt es: 

مَامُ «  »رَعِيَّتِهِ  عَنْ  مَسْئُولٌ  وَهُوَ  رَاعٍ  الإِْ
Der Imam ist ein Hüter, und er ist für seine Bürger ver-antwortlich. Das bedeutet, dass alles, was mit der Be-treuung der Angelegenheiten der Bürger in Zusammen-hang steht, dem Kalifen obliegt. Es steht ihm analog zum Recht auf Übertragung von Vollmachten zu, wen er will, für was und wie er will als Vertreter einzusetzen. 
Artikel 37 – Der Kalif ist in der Adoption an die islami-schen Rechtssprüche gebunden. Es ist ihm verboten, ein Gesetz zu adoptieren, das nicht korrekt aus den islamischen Beweisquellen abgeleitet wurde. Er ist an das gebunden, was er an Rechtssprüchen adoptiert und wo-zu er sich als Methode der Gesetzesableitung verpflichtet hat. Es ist ihm weder erlaubt, ein 



315 

Gesetz zu adoptieren, das gemäß einer Me-thode abgeleitet wurde, die der von ihm adoptierten widerspricht, noch ist es ihm ge-stattet, einen Befehl zu erteilen, der den von ihm adoptierten Gesetzen (aḥkām) wider-spricht. 
Dieser Artikel beinhaltet zwei Aspekte: Erstens: Bei der Adoption von Gesetzen ist der Kalif an die islamischen Rechtssprüche gebunden. Das heißt, dass er sich bei der Gesetzgebung und dem Erlassen von Gesetzen an das islamische Recht zu halten hat. So ist es ihm nicht gestat-tet, Gesetze aus anderen Quellen zu übernehmen, da Gesetze aus anderen Quellen Gesetze des Unglaubens sind. Adoptiert er wissentlich ein Gesetz aus anderen Quellen, so trifft auf ihn die Aussage des Erhabenen zu: 

 ْأَنْـزَلَ  بمِاَ يحَْكُمْ  لمَْ  وَمَن  َُّɍالْكَافِرُونَ  هُمُ  فَأوُلئَِكَ  ا 
Und wer nicht nach dem richtet, was Allah herabge-sandt hat, so sind dies die Ungläubigen. (5:44) Ist er von der Richtigkeit des Gesetzes, das er adoptiert hat, über-zeugt, dann ist er ungläubig geworden und vom Islam abgefallen. Ist er davon nicht überzeugt und hat er es nur übernommen, weil es seiner Ansicht nach dem Islam nicht widerspricht, wie es die osmanischen Kalifen am Ende ihrer Epoche taten, so ist es ihm islamisch zwar untersagt, doch wird er dadurch nicht zum Ungläubigen. Hat er hingegen für sein Vorgehen einen Scheinbeweis – wie das Erlassen eines Gesetzes ohne tatsächlichen Be-weis aufgrund eines Interesses, das er zu erkennen glaubt – und stützt er sich dabei auf das Prinzip der „un-geschützten Interessen" (al-maṣāliḥ al-mursala), der 



316 

"Abwehr missbräuchlicher Vorwände" (sadd aḏ-ḏarāʾiʿ), der "Handlungsfolgen" (maʾālāt al-afʿāl) oder Ähnliches, so ist es ihm nicht verboten und er wird auch nicht zum Ungläubigen, wenn er diese Prinzipien als islamische Rechtsprinzipien und Beweisquellen ansieht. Mit seiner Beweisstütze liegt er zwar falsch, sein abgeleitetes Ge-setz muss aber trotzdem von allen Muslimen als islami-scher Rechtsspruch anerkannt und befolgt werden, so-bald der Kalif es erlassen hat, da es sich um einen islami-schen Rechtsspruch auf Grundlage eines Scheinbeweises (šubhāt dalīl) handelt. Auch wenn sein Beweis falsch ist, hat der Rechtsspruch seine Gültigkeit, vergleichbar mit einer falschen Ableitung des Rechtsspruchs aus einem Rechtsbeweis. Auf jeden Fall ist der Kalif bei der Adopti-on von Gesetzen an das islamische Recht gebunden. Er hat sich dabei an die aus den Rechtsbelegen richtig ab-geleiteten Rechtssprüchen zu halten. Beweis dafür ist Folgendes: 
Erstens: Allah hat jeden Muslim – ob Kalif oder nicht – dazu verpflichtet, alle seine Handlungen gemäß den is-lamischen Rechtssprüchen auszuführen. So sagt der Er-habene: 

 َنـَهُمْ  شَجَرَ  فِيمَا يحَُكِّمُوكَ  حَتىَّ  يُـؤْمِنُونَ  لاَ  وَربَِّكَ  فَلا  بَـيـْ
Nein, bei deinem Herrn, sie werden nicht eher gläubig sein, bis sie dich zum Richter in allem erheben, was un-ter ihnen strittig ist. (4:65) Die Ausführung der Handlun-gen gemäß den islamischen Rechtssprüchen zwingt den Muslim dazu, gewisse Rechtssprüche verbindlich zu übernehmen (adoptieren), wenn die Ansprache des Ge-setzgebers auf mehrfache Weise verstanden werden 



317 

kann, d. h., wenn der Rechtsspruch in einer Frage vielfäl-tig ausfällt. In diesem Falle wird es für den Muslim zur Pflicht, wenn er eine Handlung vollziehen möchte, er also den Rechtsspruch durchführen will, einen bestimm-ten Rechtsspruch aus dieser Vielfalt zu adoptieren. In gleicher Weise ist dies auch für den Kalifen bei der Durchführung seiner Tätigkeit, dem Regieren, verpflich-tend. 
Zweitens: Der Wortlaut der baiʿa zwingt den Kalifen da-zu, sich an das islamische Recht zu halten, weil er die baiʿa auf Grundlage des Buches (Koran) und der Sunna erhalten hat. Daher ist es ihm nicht erlaubt, davon ab-zuweichen. Er wird sogar zum Ungläubigen, wenn er aus Überzeugung abweicht. Tut er es nicht aus Überzeu-gung, ist er ein Sünder. 
Drittens: Der Kalif wurde aufgestellt, um das islamische Recht durchzuführen. Es ist ihm daher nicht gestattet, etwas aus einer anderen Quelle zu übernehmen, um es auf die Muslime anzuwenden. Das islamische Recht hat ihm dies in so strikter Weise verboten, dass es sogar jenem, der nach etwas anderem richtet als dem Islam, den Glauben abgesprochen hat. Und dies ist ein deutli-ches Indiz für den apodiktischen Charakter dieses Ver-bots. Demzufolge ist der Kalif bei der Adoption von Ge-setzen, also beim Gesetzeserlass, allein an die islami-schen Rechtssprüche gebunden. Erlässt er ein Gesetz aus einer anderen Quelle, so ist er ungläubig, wenn er es aus Überzeugung tut, bzw. sündhaft, wenn es nicht aus Überzeugung geschieht. 



318 

Diese drei Rechtsbeweise belegen den ersten Aspekt. Was den zweiten Aspekt anbelangt, so ist der Kalif so-wohl an die von ihm adoptierten Rechtssprüche als auch an die von ihm festgelegte Ableitungs- bzw. Ausle-gungsmethode gebunden. Beweis dafür ist die Tatsache, dass der Kalif jenen islamischen Rechtsspruch (ḥukm šarʿī) anwendet, der für ihn selbst (d. h., "in seinem Sin-ne") der verbindliche Rechtsspruch ist und nicht im Sin-ne eines anderen. Es handelt sich nämlich um den Rechtsspruch, den er für sich selbst verbindlich über-nommen hat, um seine eigenen Handlungen danach zu richten, und nicht um irgendeinen beliebigen Rechts-spruch. Wenn der Kalif nun einen Rechtsspruch ableitet oder einem Gelehrten darin folgt (taqlīd), so stellt dieser Rechtsspruch den verbindlichen Rechtsspruch (ḥukm) Allahs für ihn dar, an den er in seiner Gesetzesübernah-me für die Muslime gebunden ist. Es ist ihm nicht gestat-tet, einen anderen Rechtsspruch zu übernehmen, weil es sich dabei nicht um das für ihn verbindliche „Gesetz Al-lahs" handelt. Es wäre weder für ihn noch in der Folge für die Muslime ein gültiger islamischer Rechtsspruch. Daher ist er in den Befehlen, die er für die Bürger erlässt, an jenen Rechtsspruch gebunden, den er für sich adop-tiert hat. Es steht ihm nicht zu, einen Befehl zu erlassen, der zu diesem Rechtsspruch im Widerspruch steht, da dieser Befehl nicht als das für ihn verbindliche „Gesetz Allahs" gilt. Somit ist er weder für ihn noch in Folge für die Muslime ein gültiges islamisches Gesetz. Dies ver-hielte sich so, als ob er einen Befehl ohne islamischen Rechtsspruch erließe. Aufgrund dessen ist es ihm nicht 



319 

erlaubt, einen Befehl zu erlassen, der den von ihm adop-tierten Rechtssprüchen widerspricht. 
Ebenso verändert sich das Verständnis des Rechts-spruchs gemäß der gewählten Ableitungsmethode. Soll-te der Kalif z. B. der Ansicht sein, dass der Rechtsgrund (ʿilla) nur dann gültig ist, wenn er einem Offenba-rungstext (naṣṣ) entnommen wurde, und er weder das Interesse als Rechtsgrund noch die „ungeschützten Inte-ressen" (maṣāliḥ mursala) als Rechtsbeleg ansieht, so hat er für sich eine Ableitungsmethode festgelegt. In diesem Fall ist er an sie gebunden und hat nicht das Recht, ein Gesetz zu übernehmen, dessen Beleg das ge-schützte Interesse ist, oder eine Analogie auf einen Rechtsgrund aufzubauen, der keinem Offenbarungstext entnommen wurde. Denn dieses Gesetz wäre nicht der für ihn verbindliche Rechtsspruch, da er dessen Beleg nicht als gültigen Rechtsbeleg anerkennt, es sich also aus seiner Sicht um keinen islamischen Rechtspruch handelt. Nachdem es nun für den Kalifen kein gültiger islamischer Rechtsspruch ist, kann es auch für die Muslime keiner sein. Es wäre so, als ob er ein Gesetz übernähme, das keinem Rechtsspruch entspringt – ein Vorgehen, das ihm von Rechts wegen verboten ist. Ist der Kalif ein Nachah-mer (muqallid), ein Rechtsausleger in bestimmten Fra-gen (muğtahid masʾala) und kein muğtahid muṭlaq40, oder ist er ein Rechtsausleger in bestimmten Fragen, der über keine eigene Ableitungsmethode verfügt, so folgt er in seiner Adoption dem muğtahid, den er nachahmt, 
                                                      40 Islamischer Rechtsableiter, der für seine Gesetzesableitungen aus den Texten sich eigene Rechtsgrundlagen angeeignet hat und an keine Rechtsschule gebunden ist. 



320 

oder seinem eigenen iğtihād in der Angelegenheit, wenn er dafür einen Beweis oder Scheinbeweis hat. In diesem Falle ist er nur daran gebunden, dass die von ihm erlas-senen Befehle im Einklang zu den von ihm adoptierten Gesetzen stehen. 
Artikel 38 – Der Kalif hat die uneingeschränkte Befug-nis, die Angelegenheiten der Bürger gemäß seiner Ansicht und seinem iğtihād wahrzu-nehmen. Es steht ihm zu, all das an Erlaub-tem zu adoptieren, was er benötigt, um die Staatsangelegenheiten zu regeln und die An-gelegenheiten der Bürger zu betreuen. Es ist ihm jedoch nicht gestattet, irgendeinem is-lamischen Rechtsspruch unter dem Vorwand des Nutzens (maṣlaḥa) zuwiderzuhandeln. So darf er z. B. keiner Familie unter dem Vor-wand der Nahrungsmittelknappheit verbie-ten, mehr als ein Kind zu bekommen. Auch darf er nicht unter dem Vorwand, die Aus-beutung zu verbieten, Preise festlegen. Eben-so wenig darf er einen Nichtmuslim oder eine Frau unter dem Vorwand der Angelegenhei-tenbetreuung bzw. des Nutzens zum Gou-verneur ernennen oder andere Maßnahmen setzen, die den Rechtssprüchen des Islam entgegenstehen. So ist es ihm weder gestat-tet, das Erlaubte zu verbieten, noch, das Ver-botene zu erlauben. 
Der Kalif hat das uneingeschränkte Recht, die Angele-genheiten der Bürger nach eigenem Ermessen und eige-



321 

ner Rechtsauffassung zu betreuen. Er darf jedoch kei-nem islamischen Rechtsspruch unter dem Vorwand des Interesses zuwiderhandeln. So darf er z. B. den Bürgern nicht den Import von Waren unter dem Vorwand des Schutzes der heimischen Industrie verbieten, es sei denn, es würde tatsächlich zur Zerstörung der Wirtschaft des Landes führen. Auch darf er den Menschen keine Preise unter dem Vorwand festsetzen, die Ausbeutung vermeiden zu wollen. Ebenso steht es ihm nicht zu, ei-nen Hausbesitzer zur Vermietung seines Eigentums zu zwingen, um die Wohnsituation zu erleichtern, außer es besteht wirklich eine dringende Notwendigkeit dafür. In gleicher Weise verhält es sich mit allen anderen Angele-genheiten, die dem islamischen Recht widersprechen; so darf er nichts Erlaubtes verbieten und nichts Verbotenes erlauben. 
Das grundsätzliche Verfügungsrecht des Kalifen ist einer-seits auf folgenden Ausspruch des Propheten (s) zurück-zuführen: 

 »رَعِيَّتِهِ  عَنْ  ولٌ وَمَسْـئُ  رَاعٍ  الإِمَامُ «
Der Imam ist ein Hüter und für seine Bürger verant-wortlich. Bei al-Buḫārī in geschlossener Kette von ʿAbdullāh ibn ʿUmar tradiert. Andererseits geht dies auch aus der Fülle an Befugnissen hervor, die das islamische Recht dem Kalifen gewährt hat. So entscheidet er über die Gelder des islamischen Schatzhauses nach eigener Meinung und Rechtsauffassung. Er kann auch den Men-schen in einer bestimmten Angelegenheit eine Rechts-meinung bindend auferlegen. Solche und ähnliche Be-fugnisse werden ihm vom islamischen Recht her zuer-



322 

kannt. Der o. a. Hadith gibt ihm das uneingeschränkte Recht, die Angelegenheiten der Bürger in umfassender Weise zu betreuen. Ebenso gewähren die Rechtssprüche bezüglich des islamischen Schatzhauses, der Annahme von Rechtsmeinungen, des Aufbaus der Armee, der Er-nennung von Gouverneuren und Ähnlichem dem Kalifen das Entscheidungsrecht in uneingeschränkter Weise. Dies beweist, dass er die Angelegenheiten der Bürger nach seinem Ermessen ohne Einschränkung betreuen kann. Der Gehorsam ihm gegenüber ist in all dem ver-pflichtend und der Ungehorsam sündhaft. Diese Betreu-ung der Bürgerangelegenheiten hat jedoch gemäß den Vorschriften des islamischen Rechts zu erfolgen, d. h., gemäß den Aussagen der Offenbarungstexte. Auch wenn ihm die Befugnisse uneingeschränkt gewährt worden sind, so sind sie stets an die islamischen Rechtsvorschrif-ten gebunden. Demzufolge müssen sie auch gemäß den Vorschriften des islamischen Rechts vollzogen werden. So hat der Kalif beispielsweise die freie Befugnis zur Be-stimmung der Gouverneure, doch darf er keinen Un-gläubigen, kein Kind und auch keine Frau zum Gouver-neur ernennen, weil das islamische Recht dies verboten hat. Er hat auch das uneingeschränkte Recht, den un-gläubigen Staaten die Eröffnung von Botschaften in je-nen Ländern zu gewähren, die sich unter seiner Herr-schaft befinden. Doch darf er keinem ungläubigen Staat die Eröffnung einer Botschaft erlauben, wenn dieser sie zur Einflussnahme auf die islamischen Länder benutzen möchte, da dies vom islamischen Recht verboten wurde. Er darf auch die einzelnen Budgetkapitel festlegen sowie die erforderlichen Gelder für jeden Bereich. Doch ist es 



323 

ihm z. B. nicht gestattet, einen Budgetposten für den Bau eines Staudamms vorzusehen, wenn die Einnahmen des Schatzhauses dafür nicht ausreichen. Er darf es nicht unter dem Vorwand tun, Steuern dafür eintreiben zu wollen, da es nicht zulässig ist, für den Bau eines Stau-damms Steuern einzuheben, wenn dieser nicht unbe-dingt erforderlich ist. Auf diese Weise hat der Kalif die uneingeschränkte Befugnis zur Betreuung der Bürgeran-gelegenheiten in allem, was ihm von Rechts wegen über-tragen wurde, doch hat diese uneingeschränkte Voll-macht gemäß den Gesetzen des islamischen Rechts zu verlaufen. Sein Recht zur uneingeschränkten Betreuung der Bürgerangelegenheiten bedeutet nicht, dass er die diesbezüglichen Gesetze frei nach eigener Vorstellung erlassen kann; es bedeutet vielmehr, dass er in jenen Bereichen, in denen er von Rechts wegen die Erlaubnis zum Handeln besitzt, nach eigenem Ermessen und auf die Art, die er für richtig hält, vorgehen kann. In diesem Fall kann er Gesetze in den Bereichen erlassen, in denen ihm das Handeln nach eigener Meinung erlaubt wurde, und der Gehorsam ihm gegenüber ist dann auch ver-pflichtend. So ist ihm beispielsweise das Recht gegeben worden, den Staatshaushalt nach eigener Ansicht und eigenem Rechtsverständnis zu verwalten, wobei den Menschen befohlen wurde, ihm diesbezüglich zu gehor-chen. Folglich darf er die Finanzgesetze des Staatshaus-haltes erlassen, ihre Befolgung wird dann für jeden Bür-ger zur Pflicht. Auch ist ihm die Führung der Armee übertragen worden und die Regelung ihrer Angelegen-heiten nach eigener Ansicht und eigenem Rechtsver-ständnis. Die Menschen haben dann die Pflicht, ihm zu 



324 

gehorchen. So darf er für das Armeekommando und die Armeeverwaltung bestimmte Richtlinien erlassen, deren Einhaltung sodann zur Pflicht wird. Ebenso ist ihm die Leitung der Bürgerangelegenheiten nach eigener Mei-nung und Rechtsansicht übertragen worden. Er hat das Recht, dafür die entsprechenden Personen zu ernennen und dabei nach eigener Meinung und Rechtsansicht vor-zugehen. Auch hierbei ist den Menschen befohlen wor-den, ihm zu gehorchen. Er kann entsprechende Verwal-tungs- und Angestelltengesetze erlassen, die sodann zu befolgen sind. Demgemäß hat der Kalif in allem, was seinem Ermessen und seiner Rechtsansicht überlassen wurde und islamrechtlich zu seinen Befugnissen zählt, das Recht, Gesetze zu erlassen, deren Einhaltung ver-pflichtend ist. Hier darf nicht behauptet werden, dass diese Gesetze Tätigkeitsstile (uslūb) darstellen, die zu den erlaubten Handlungen (mubāḥ) gehören und für alle Muslime in ihrem Vollzug erlaubt und nicht verpflich-tend sind. Der Kalif darf folglich keine bestimmten Tätig-keitsstile festlegen und zur Pflicht erklären, weil er damit eine an sich erlaubte Handlung zwingend vorschriebe. Das zwingende Vorschreiben einer erlaubten Handlung würde jedoch das Erlaubte (mubāḥ) zur Pflicht (farḍ) erheben bzw. es verbieten, indem es andere (ebenso erlaubte) Tätigkeitsstile untersagt, was nicht zulässig wäre. Dieser Einwand ist unzulässig, weil sich das Erlaub-te (mubāḥ) grundsätzlich auf den Tätigkeitsstil (uslūb) bezieht. Die Wahl des Tätigkeitsstils bei der Verwaltung der Staatsfinanzen ist jedoch allein dem Kalifen erlaubt, nicht aber den anderen Menschen. Auch die Tätigkeits-stile bei der Führung der Armee sind ausschließlich für 



325 

den Kalifen erlaubt und nicht für andere Leute. In glei-cher Weise verhält es sich mit der Verwaltung der Bür-gerangelegenheiten, wo die Wahl der Tätigkeitsstile dem Kalifen allein und nicht allen Menschen erlaubt ist. Dem-gemäß macht die zwingende Vorschreibung einer er-laubten Handlung, die der Kalif ausgewählt hat, nicht das Erlaubte selbst zu einer Pflicht, vielmehr macht es den Gehorsam gegenüber dem Kalifen in jenen Bereichen verpflichtend, wo ihm das islamische Recht das Vorge-hen nach eigener Meinung und Rechtsansicht erlaubt hat, wo er also zur Betreuung der Angelegenheiten die Meinungen und Rechtsansichten auswählen kann. Ob-wohl es sich im Grunde um etwas Erlaubtes handelt, hat der Kalif seine Durchführung zur Pflicht erhoben und eine andere Vorgehensweise untersagt. Die Erlaubnis gilt hier nämlich allein für den Kalifen, die Betreuung auf diese Weise vorzunehmen, und nicht für die anderen Menschen, da die Betreuung der Bürgerangelegenheiten dem Kalifen alleine vorbehalten ist. Die Verpflichtung, das einzuhalten, was der Kalif aus dem Bereich des Er-laubten zur Betreuung der Bürgerangelegenheiten adop-tiert hat, was also das islamische Recht dem Kalifen zur Regelung nach eigener Meinung und Rechtsansicht übertragen hat, bedeutet somit nicht, dass der Kalif das Erlaubte, den mubāḥ, zur Pflicht erhoben oder Teile da-von verboten hätte. Vielmehr ist es unter dem Aspekt der Gehorsamspflicht einzuordnen, der jene Bereiche umfasst, in denen das islamische Recht dem Kalifen das Vorgehen nach eigener Meinung und Rechtsauffassung zuerkannt hat. Folglich wird eine bisweilen erlaubte Handlung, die der Kalif zur Betreuung der Bürgerangele-



326 

genheiten verbindlich gemacht hat, für jeden einzelnen Bürger vollzugspflichtig. Auf dieser Grundlage auch führ-te ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb die Register (dawāwīn) ein. Eben-so stützten sich die anderen Kalifen darauf, wenn sie für ihre Statthalter und ihre Bürger gewisse Regelwerke zwingend festlegten und ihnen verboten, andere Tätig-keitsstile zu wählen. Demzufolge ist es für den Kalifen zulässig, Verwaltungsgesetze wie auch andere Gesetze dieser Art zu erlassen. Der Gehorsam ihm gegenüber ist dabei verpflichtend, da es sich um den Befehlsgehorsam in jenen Bereichen handelt, die das islamische Recht ihm übertragen hat. 
Dies betrifft das Erlaubte bei der Betreuung der Bür-gerangelegenheiten, was dem Kalifen islamrechtlich zum Vollzug nach eigener Meinung und Rechtsansicht über-tragen wurde. Dazu zählen die Einteilung der Verwal-tungsbehörden, die Organisation des Heeres und Ähnli-ches. Es betrifft jedoch nicht alle erlaubten Dinge, son-dern lediglich jene, die dem Kalifen in seiner Eigenschaft als Kalif zustehen bzw. erlaubt sind. Was die restlichen Rechtssprüche anbelangt, im Bereich des farḍ (Pflicht-gebots), des mandūb (Wünschenswerten), des makrūh (Unerwünschten), des ḥarām (Verbotenen) und des mubāḥ (Erlaubten), die ja alle Menschen betreffen, so ist der Kalif diesbezüglich an die Gesetze des islamischen Rechts gebunden. Es ist ihm keinesfalls erlaubt, sie zu übertreten. Al-Buḫārī und Muslim berichten von ʿĀʾiša, dass der Gesandte Allahs sagte: 

 »رَدٌّ  فَهُوَ  مِنْهُ  لǻَْسَ  مَا هَذَا أَمْرِنَا فِي أَحْدَثَ  مَنْ «



327 

Wer in dieser unserer Angelegenheit etwas hervor-bringt, was nicht dazugehört, so ist es zurückzuweisen. Diese Aussage ist allgemeingültig; sie umfasst den Kali-fen und andere. 
Demzufolge hat der Kalif kein Recht, in jenen Bereichen Gesetze zu erlassen und die Menschen zu ihrer Befol-gung zu zwingen, die ihm islamrechtlich nicht zum Vor-gehen nach eigener Meinung und Rechtsansicht über-tragen wurden, sondern die allen Menschen erlaubt sind. Beispielsweise zählen Armeeführungsstile zum Be-reich, der dem Kalifen zum Vorgehen nach eigener Mei-nung und Rechtsansicht übertragen wurde. Somit kann er dafür Gesetze festlegen. Die Menschen hingegen zu zwingen, eine bestimmte Art der erlaubten Kleidung zu tragen und ihnen andere erlaubte Kleidungsarten zu verbieten, oder ihnen bestimmte Bauformen für ihre Häuser vorzugeben und ihnen andere erlaubte Formen zu untersagen, ist für ihn nicht zulässig. Denn diese Din-ge sind allen Menschen erlaubt worden. Von diesem Erlaubten den Menschen etwas Bestimmtes vorzugeben und ihnen anderes Erlaubtes zu untersagen, würde tat-sächlich bedeuten, das Erlaubte zur Pflicht zu erheben bzw. es zu verbieten. Und dies wäre für den Kalifen nicht zulässig. Tut er es doch, muss man ihm dabei nicht ge-horchen und die Angelegenheit wird vor das maẓālim-Gericht gebracht. Was ihm zur verpflichtenden Vorgabe erlaubt ist, beschränkt sich vielmehr auf einen Bereich: Dort, wo dem Kalifen die Befugnis zum Vorgehen nach eigener Meinung und Rechtsansicht übertragen wurde, d. h., wo die Erlaubnis allein für ihn und nicht für alle Menschen gilt. Dazu zählen eben beispielsweise Füh-



328 

rungsstile für die Armee und Ähnliches. Hier ist es ihm erlaubt, den Menschen eine bestimmte Ansicht und Rechtsmeinung verbindlich vorzugeben, die von ihnen befolgt werden muss. Mit anderen Worten ist es ihm erlaubt, in diesem Bereich Gesetze zu erlassen, was für andere Bereiche in keiner Weise gilt. Daher ist es dem Kalifen nicht gestattet, unter dem Vorwand der Angele-genheitenbetreuung Erlaubtes zu verbieten oder Verbo-tenes zu erlauben. So ist es ihm nicht gestattet zu sagen: „Ich verbiete aus Gründen der Angelegenheitenbetreu-ung den Export von Wolle ins Ausland.“ Denn der Handel ist allen Menschen erlaubt worden. Er darf ihn also nicht untersagen oder für verboten erklären. Steht jedoch fest, dass der Verkauf von Wolle, von Waffen oder von irgendeinem Element des Erlaubten zu einem Schaden führt, dann ist dieses eine Element verboten, weil es zu einem Schaden führt. Die Sache an sich bleibt aber er-laubt. Hier wird das islamische Rechtsprinzip befolgt, das dem Vorgehen des Gesandten (s) entnommen wurde, als er der Armee das Trinken vom Wasser der Ṯamūd-Quelle untersagte. 
Artikel 39 – Der Kalif hat keine begrenzte Amtszeit. Befolgt er die Scharia, setzt er ihre Gesetze um und ist er in der Lage, die Staatsangele-genheiten auszuüben, bleibt er Kalif, solange sich sein Zustand nicht in einer Weise ändert, die ihn aus dem Kalifat ausschließt. Ändert sich sein Zustand dergestalt, ist seine unver-zügliche Absetzung verpflichtend. 



329 

Beleg dafür ist die Tatsache, dass der Wortlaut der baiʿa, wie er in den Hadithen erwähnt wird, unbestimmt (muṭlaq) gehalten ist und an keine Zeitspanne gebunden wurde. Darüber hinaus wurde jedem der Rechtgeleite-ten Kalifen eine zeitlich unbegrenzte baiʿa geleistet, mit demselben Wortlaut, wie ihn die Hadithe erwähnen. Sie alle waren auf unbestimmte Zeit gewählt. So hat jeder von ihnen das Kalifat vom Zeitpunkt seiner baiʿa an bis zu seinem Tode innegehabt. Somit ist der Konsens der Gefährtenschaft darüber ergangen, dass es für das Kali-fat keine bestimmte Zeitspanne gibt, vielmehr wird es der Person ohne zeitliche Begrenzung übertragen. Wird also jemandem die baiʿa geleistet, dann bleibt er bis zu seinem Tode Kalif. Wenn dem Kalifen jedoch etwas wi-derfährt, was ihn unverzüglich absetzt oder seine Abset-zung erforderlich macht, so ist seine Herrschaftsdauer beendet, und er wird seines Amtes enthoben. Dies ent-spricht aber keiner Einschränkung der Dauer seines Kali-fats, sondern ergibt sich aus einer plötzlich entstande-nen unzulänglichen Erfüllung der Vertragsbedingungen. Betrachtet man nämlich den Wortlaut der baiʿa, der durch den Offenbarungstext und den Konsens der Ge-fährten belegt ist, so sieht man, dass er das Kalifat zwar zeitlich nicht einschränkt, es aber den Kalifen an den Vollzug dessen bindet, worauf ihm die baiʿa geleistet wurde, nämlich an den Koran und die Sunna, d. h., an die Anwendung ihrer Rechtssprüche. Hält er das islami-sche Recht nicht ein oder wendet er es nicht an, so hat er den offenen Unglauben gezeigt, was - gemäß der Aus-sage des folgenden Hadithes - seine Bekämpfung für die Umma erforderlich macht: 



330 

 »بَوَاحًا Ȝُفْرًا تَرَوْا أَنْ  إِلاَّ «
Es sei denn, ihr seht einen offenen Unglauben. Vom Hadith ʿUbāda ibn aṣ-Ṣāmits übereinstimmend tradiert. 
Artikel 40 – Die Fälle, in denen sich der Zustand des Kalifen in einer Weise ändert, die ihn aus dem Kalifat ausschließt, sind die folgenden drei: 

a) Wenn eine der Vollzugsbedingun-gen für das Kalifat nicht mehr erfüllt ist. Dies ist der Fall, wenn der Kalif et-wa vom Islam abfällt, offensichtlich frevelhaft wird, seinen Verstand ver-liert oder dergleichen. Diese Bedin-gungen sind nämlich Bedingungen für den Vollzug und den Fortbestand des Kalifatsvertrages; sie müssen dauer-haft erfüllt sein. 
b) Wenn der Kalif aus irgendeinem Grund nicht mehr in der Lage ist, die Aufgaben des Kalifats zu erfüllen. 
c) Wenn er unter Zwang steht und un-fähig ist, die Angelegenheiten der Muslime nach eigener Meinung im Einklang mit dem islamischen Recht zu regeln. Sollte er dergestalt überwältigt 



331 

werden, dass er unfähig wird, die An-gelegenheiten der Staatsbürger allein nach seiner Meinung in Übereinstim-mung mit der Scharia wahrzunehmen, gilt er als rechtlich unfähig, die Aufga-ben des Staates auszuüben, und schließt sich damit aus dem Kalifat aus. Dies könnte in zwei Fällen eintre-ten: 
Erster Fall: Er wird durch eine oder mehrere Personen seines Hofes der-maßen beeinflusst, dass sie die Ange-legenheiten allein in die Hand neh-men. Besteht Hoffnung zur Befreiung aus ihrer Kontrolle, wird ihm eine be-stimmte Frist gesetzt. Wird danach ih-re Kontrolle nicht behoben, erfolgt die Absetzung. Besteht keine Hoffnung zur Beendigung dieses Zustandes, erfolgt die Absetzung sofort. 
Zweiter Fall: Der Kalif wird von einem Feind überwältigt und gerät in dessen Gefangenschaft, sei es durch seine tat-sächliche Gefangennahme, sei es, dass er unter den Einfluss des Feindes fällt. In diesem Fall wird Folgendes unter-



332 

sucht: Besteht Hoffnung auf Befreiung, wird ihm eine Frist gewährt, bis keine Hoffnung mehr auf eine Befreiung be-steht. Dann erfolgt seine Absetzung. Besteht von vornherein keine Hoff-nung auf Befreiung, wird er unverzüg-lich abgesetzt. 
Beweis dafür sind die Texte, welche die Bedingungen erwähnen, die der Kalif zu erfüllen hat. Diese belegen nämlich, dass es sich um Fortsetzungs- und nicht nur um Einsetzungsbedingungen handelt. Wenn der Gesandte (s) beispielsweise sagt: 

 »امْرَأَةً  أَمْرَهُمُ  وَلَّوْا قَوْمٌ  ǻُفْلِحَ  لَنْ «
Niemals wird ein Volk erfolgreich sein, das seine Be-fehlsgewalt einer Frau überträgt. - bei al-Buḫārī über den Weg Abū Bakras tradiert -, so umfasst seine Aussage auch die Befehlsgewalt an sich. Folglich gilt: Solange je-mand die Befehlsgewalt innehat, darf er keine Frau sein. Wenn sich also ein Mann als Herrscher aus irgendeinem Grund in eine Frau verwandelt, erfüllt er diese Bedin-gung nicht mehr und muss abgesetzt werden. Gleiches gilt für die Aussage Allahs: 

َأي ʮَأَطِيعُوا آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  ََّɍمِنْكُمْ  الأَْمْرِ  وَأُوليِ  الرَّسُولَ  وَأَطِيعُوا ا 
Ihr, die ihr glaubt! Gehorcht Allah und gehorcht dem Gesandten und denen, die von euch die Befehlsgewalt innehaben. (4:59) So ist die Aussage von euch bei Er-wähnung der Befehlsgewalt ein klarer Beleg dafür, dass der Islam für den Befehlshaber erforderlich ist, solange 



333 

er die Befehlsgewalt innehat. Sollte der Befehlshaber nicht mehr „von uns“ sein, d. h. ist er ungläubig gewor-den, dann hat er eine Eigenschaft verloren, die der Ko-ran bei einem Befehlshaber vorausgesetzt hat. So hat er die Bedingung des Islam verloren und gilt damit von der Befehlsgewalt als abgesetzt, da er kein Befehlshaber sein darf, wenn er nicht „zu uns“ gehört, also kein Muslim ist. In gleicher Weise verhält es sich mit allen Textstellen, welche die Voraussetzungen für den Kalifen erwähnen. Es sind allgemeingültige Texte, die dauerhafte Eigen-schaften beinhalten, welche die bezeichnete Person dauerhaft aufweisen muss. Dies belegt, dass es sich um Fortsetzungs- und nicht bloß um Einsetzungsbedingun-gen handelt. Folglich sind die Belege für die Einset-zungsbedingungen des Kalifen gleichzeitig die Belege mit den Bedingungen für dessen Absetzung. Denn ihre Exis-tenz ist eine Voraussetzung für den Abschluss des Kali-fatsvertrages als auch für dessen Fortbestand, da die Texte generell formuliert wurden. Sind die Bedingungen nicht mehr erfüllt, kann auch der Fortbestand der Be-fehlsgewalt nicht mehr erfüllt werden. Somit ist der Fortbestand desjenigen in der Befehlsgewalt untersagt, der sie zwar bedingungsgemäß übernommen hat, die Bedingungen aber nicht mehr erfüllt. Dies ist der Rechtsbeleg für den Abschnitt a) des Artikels. 
Der Beleg für den Abschnitt b) ergibt sich aus der Tatsa-che, dass der Kalifatsvertrag deshalb abgeschlossen wurde, um die damit verbundenen Aufgaben zu bewälti-gen. Wenn der Kalif nicht in der Lage ist, den Vertrags-gegenstand zu erfüllen, muss er abgesetzt werden, weil er in diesem Falle einem Nichtvorhandenen (maʿdūm) 



334 

gleicht. Darüber hinaus werden durch seine Unfähigkeit, die Tätigkeiten zu vollziehen, zu deren Erfüllung er als Kalif aufgestellt wurde, die Angelegenheiten des Glau-bens und die Interessen der Muslime vernachlässigt. Und dies stellt ein Unrecht (munkar) dar, das beseitigt werden muss. Die Beseitigung dieses Unrechts kann je-doch nur durch die Absetzung des Kalifen geschehen, damit die Muslime die Möglichkeit haben, einen ande-ren aufzustellen. Deswegen wird seine Absetzung in die-sem Falle zur Pflicht. Es muss jedoch klar sein, dass dies nicht an einen bestimmten Grund gebunden ist. Alles, was den Kalifen treffen mag und ihn unfähig werden lässt, seine Aufgaben zu erfüllen, macht seine Absetzung verpflichtend. Macht es ihn nicht unfähig, dann darf er nicht abgesetzt werden. Deshalb kann man nicht be-haupten: Verliert der Kalif einen Körperteil, dann muss man ihn absetzen. Auch kann das Gegenteil davon nicht behauptet werden. Ebenso wäre die Behauptung unzu-lässig, ein Befall durch eine bestimmte Krankheit mache seine Absetzung erforderlich oder auch nicht. Denn kei-ne Textstelle erwähnt dergleichen. Der islamische Rechtsspruch lautet vielmehr, dass sein Unvermögen, die Aufgaben zu erfüllen, für die er eingesetzt wurde, seine Absetzung erforderlich macht. Und zwar ungeach-tet dessen, was der Grund für sein Unvermögen ist. Dies gilt nicht speziell für den Kalifen, sondern allgemein für jeden, der mit einer bestimmten Tätigkeit betraut wur-de. Sei er nun als Herrscher eingesetzt worden, wie ein wālī, oder als Dienstnehmer, wie der Direktor einer Verwaltungsbehörde. Somit ist es das Unvermögen, das die Absetzung erforderlich macht. 



335 

Der Beleg für den Abschnitt b) ist gleichzeitig auch Beleg für den Abschnitt c). Denn das Unvermögen (ʿağz), die Aufgaben zu erfüllen, für die der Kalif aufgestellt wurde, ist von zweierlei Art: Ein faktisches und ein juristisches Unvermögen. Das faktische Unvermögen (ʿağz ḥaqīqa-tan) ist von körperlicher Art. D. h., er ist körperlich nicht mehr in der Lage, die Arbeit durchzuführen. Dies ist im Abschnitt b) erwähnt worden. Bei einem juristischen Unvermögen ist er zwar körperlich in der Lage, die Tätig-keit zu erfüllen, jedoch kann er die Rechtshandlungen nicht durchführen, die zur Erfüllung der Tätigkeit erfor-derlich sind. Juristisch ist dann derselbe Rechtsspruch auf ihn anzuwenden, wie bei einem faktischen Unver-mögen, weil er die Tätigkeit, für die er eingesetzt wurde, nicht selber ausführen kann, da er unfähig ist, seine An-gelegenheiten selbst zu bestimmen. Er gleicht dann ei-nem Nichtvorhandenen (maʿdūm) und muss daher abge-setzt werden. Dies kann in zwei Fällen eintreten: Im Falle von Bevormundung (ḥiğr) und von Unterwerfung (qahr). Im Bevormundungsfall vereinnahmt ihn eine Person aus seinem Umfeld, führt die Angelegenheiten eigenmächtig durch und hindert den Kalifen daran, die Durchführung seiner Aufgaben selbst vorzunehmen. Diese Person ist im Grunde dann derjenige, der das Kalifenamt ausübt. Der Kalif gleicht in diesem Falle jemandem, der unter Vormundschaft steht und dem die Ausführung verbaler Rechtshandlungen verboten ist. Nachdem der Kalifats-vertrag aber auf die Person des Kalifen abgeschlossen wurde, muss er das Amt des Kalifats auch selber ausü-ben. Durch seine Bevormundung bzw. Vereinnahmung seitens seiner Helfer verliert er die Fähigkeit, die Aufga-



336 

ben, für die er eingesetzt wurde, selbst durchzuführen. Er gleicht dann einem Nichtvorhandenen (maʿdūm) und muss abgesetzt werden. In dieser Situation muss nun Folgendes erörtert werden: Besteht Hoffnung für ihn, sich aus der Vereinnahmung zu lösen und aus der Be-vormundung zu befreien, wird ihm eine Frist dafür ge-währt. Schafft er die Befreiung trotzdem nicht, wird er abgesetzt. Wenn für ihn jedoch keine Hoffnung auf Be-freiung besteht, wird er unverzüglich abgesetzt. 
Ein Unterwerfungsfall liegt dann vor, wenn der Kalif von einem übermächtigen Feind gefangen genommen wird, aus dessen Händen er sich nicht befreien kann. Dies macht den Fortbestand des Kalifatsvertrages für ihn un-zulässig, da er die Angelegenheiten der Muslime nicht mehr wahrzunehmen vermag. Das gilt ungeachtet des-sen, ob es sich beim Feind um Ungläubige oder Aufstän-dische handelt. In diesem Falle wird es für die gesamte Umma zur Pflicht, ihn durch Kampf oder Loskauf aus der Gefangenschaft zu befreien. Ist er von Ungläubigen ge-fangen genommen worden und hat man die Hoffnung auf seine Befreiung aufgegeben, wird er unverzüglich abgesetzt. Wenn er hingegen von Aufständischen gefan-gen genommen wird, gilt Folgendes: Haben die Aufstän-dischen einen eigenen Imam und hat man die Hoffnung auf eine Befreiung verloren, wird er unverzüglich abge-setzt. Haben sie keinen Imam, so gilt er de jure als unter Vormundschaft stehend. D. h., es wird ihm eine Frist zur Befreiung gewährt. Kann er aus der Gefangenschaft trotzdem nicht befreit werden, wird er abgesetzt. 
Dies sind die Rechtsbelege für die drei im Artikel er-wähnten Abschnitte. In ihrer Gesamtheit sind es die Be-



337 

lege für die Vertragsbedingungen des Kalifats. So stellt das Vermögen, das zu erfüllen, wofür der Kalif eingesetzt wurde, ebenfalls eine Vertragsbedingung dar. Und sein Unvermögen, die Aufgaben zu erfüllen, für die er einge-setzt wurde, bedeutet, dass ihm diese Voraussetzung abhandengekommen ist. Es muss jedoch beachtet wer-den, dass das Abhandenkommen einiger bestimmter Bedingungen ihn automatisch aus dem Kalifat ausschei-den lässt. Das bedeutet, dass der Kalifatsvertrag mit ihm unverzüglich aufgelöst ist. Das Abhandenkommen ande-rer Bedingungen hingegen lässt ihn nicht automatisch aus dem Kalifat ausscheiden, jedoch wird seine Abset-zung verpflichtend. Im Falle eines Abfalls vom Islam, einer anhaltenden, vollkommenen Geistesgestörtheit oder einer Gefangennahme durch Ungläubige, sodass er persönlich in ihre Hände fällt und keine Hoffnung auf Befreiung besteht - in diesen drei Fällen scheidet er un-verzüglich aus dem Kalifat aus und gilt als abgesetzt, selbst wenn kein Urteil für seine Absetzung gefällt wur-de. Es besteht keine Pflicht mehr, ihm zu gehorchen, und seine Befehle werden nicht mehr durchgeführt, da der Kalifatsvertrag mit ihm aufgelöst ist. Ist hingegen seine Rechtschaffenheit verletzt, indem er offenkundig frevel-haft wird, verwandelt er sich in eine Frau oder in einen effeminierten Zwitter, fällt er in einen teilweisen Irrzu-stand, ist er tatsächlich nicht in der Lage, die Aufgaben des Kalifats zu bewältigen, wird er von einer oder meh-reren Personen seines Hofes vereinnahmt und bevor-mundet, sodass sie an seiner Stelle die Staatsgeschicke leiten, gerät er in Gefangenschaft mit Hoffnung auf Be-freiung oder fällt er unter den Einfluss von Ungläubigen, 



338 

die ihn steuern, so muss er in jedem dieser sieben Fälle abgesetzt werden. Jedoch gilt er in all diesen Fällen nur durch ein richterliches Urteil als abgesetzt. Der Gehor-sam ihm gegenüber ist weiterhin verpflichtend und sei-ne Anweisungen müssen durchgeführt werden, bis ein Gerichtsbeschluss mit seiner Absetzung ergeht. Denn in jedem dieser Fälle löst sich der Kalifatsvertrag nicht von selbst auf. Die Auflösung bedarf vielmehr eines richterli-chen Beschlusses. Der Unterschied zwischen den Bedin-gungen, deren Abhandenkommen den Kalifen automa-tisch aus dem Kalifat ausscheiden lässt und jenen, bei denen dies nicht der Fall ist, seine Absetzung jedoch erforderlich wird, ist der, dass bei ersteren der Kalifats-vertrag in seinem Ursprung und seiner beständigen Ei-genschaft rechtsungültig wird. Diese Bedingungen be-treffen den Kern des Vertrages oder eine seiner Säulen, wodurch der Vertrag an sich bei ihrem Abhandenkom-men ungültig wird. Sind sie bei Abschluss des Kalifatsver-trages nicht vorhanden, ist der Vertrag nichtig und gilt als nicht vollzogen. Kommen sie während des Kalifats abhanden, wird der Vertrag ungültig und löst sich von selbst auf. Beispiel dafür ist die Bedingung des Islam, der Zurechnungsfähigkeit und des Vermögens, die Aufgabe selbst zu erfüllen. Bedingungen, deren Verlust den Kali-fatsvertrag nicht in seinem Ursprung rechtsungültig ma-chen - er also in seinem Ursprung (aṣl) seine Rechtsgül-tigkeit behält, jedoch von seiner Beschreibung (waṣf) her rechtsungültig wird - betreffen weder den Kern des Ver-trages noch eine seiner Säulen. Sie betreffen jedoch eine seiner fortwährenden Eigenschaften. In diesem Falle ist der Vertrag nicht ungültig, sondern mangelhaft (fāsid). 



339 

Fehlen sie bei Abschluss des Kalifatsvertrages, gilt dieser als vollzogen. Er ist jedoch mangelhaft (fāsid) und benö-tigt für seine Auflösung einen richterlichen Beschluss. Auch bei ihrem Abhandenkommen während des Kalifats wird der Vertrag mangelhaft, löst sich aber nicht von selber auf und muss erst durch einen Gerichtsbeschluss aufgehoben werden. Beispiel dafür ist die Bedingung der Männlichkeit, der Rechtschaffenheit und Ähnliches. Von daher ergibt sich die Unterscheidung zwischen der Ver-änderung des Zustandes des Kalifen in einer Weise, die ihn aus dem Kalifat ausscheiden lässt, und einer Verän-derung, die ihn zwar nicht direkt aus dem Kalifat aus-scheiden lässt, seine Absetzung aber erforderlich macht. 
Artikel 41 – Allein das maẓālim-Gericht entscheidet, ob eine derartige Veränderung im Zustand des Kalifen eingetreten ist, die ihn aus dem Kali-fat ausschließt, oder nicht. Dieses Gericht al-lein besitzt die Befugnis zu seiner Absetzung oder Verwarnung. 
Dies ergibt sich aus dem Umstand, dass jeder der Fälle, in denen der Kalif automatisch abgesetzt ist oder die Absetzung verdient, ein Unrecht (maẓlima) darstellt, das beseitigt werden muss. Ein Unrecht muss aber als sol-ches bestätigt werden, und diese Bestätigung hat durch einen Richter zu erfolgen. Nachdem das maẓālim-Gericht über die Beseitigung von Unrecht entscheidet und sein Richter die Befugnis hat, eine Sache als Unrecht zu bestimmen und darüber zu richten, ist das maẓālim-Gericht auch die zuständige Stelle, die darüber entschei-det, ob einer der im vorigen Artikel erwähnten Fälle ein-



340 

getroffen ist oder nicht und ob der Kalif abgesetzt wer-den muss. Wenn der Kalif allerdings in einen dieser Zu-stände gerät und selber zurücktritt, ist die Sache damit erledigt. Meinen die Muslime aber, dass er abgesetzt werden muss, weil einer dieser Zustände sich eingestellt hat, und er es abstreitet, so muss diese Angelegenheit zur Entscheidung vor den Richter gebracht werden, we-gen der Aussage des Erhabenen: 
 ْإِلىَ  فَـرُدُّوهُ  شَيْءٍ  فيِ  تَـناَزَعْتُمْ  فَإِن  َِّɍوَالرَّسُولِ  ا 

Und wenn ihr in einer Sache strittig seid, so führt sie auf Allah und den Gesandten zurück! (4:59) Das bedeutet: Wenn ihr und eure Befehlshaber strittig seid; es handelt sich also um eine Streitigkeit zwischen den Befehlsha-bern und der Umma. Die Rückführung auf Allah und den Gesandten bedeutet die Rückführung auf das Gericht, mit anderen Worten: auf das maẓālim-Gericht. 
Das maẓālim-Gericht hat auch die Befugnis, die Verwar-nungsfrist festzusetzen, die dem Kalifen gewährt wird, um sich aus einer Vereinnahmung zu lösen oder sich aus der Gefangenschaft zu befreien. Während dieser Zeit gilt die Tätigkeit des Interimsbefehlshabers. Ist der Kalif nach dieser Frist wieder im Vollbesitz seiner Befugnisse, ohne Bevormundung oder Gefangennahme, dann ist die Tätigkeit des Interimsbefehlshabers damit beendet. Ist seine Bevormundung oder Gefangennahme nach wie vor vorhanden, wird seine Absetzung gerichtlich beschlossen und der Interimsbefehlshaber beginnt mit den Schritten zur Einsetzung eines neuen Kalifen. 



341 

DIE VOLLMACHTSASSISTENEN 
AL-MUʿĀWINŪN 

Artikel 42 – Der Kalif bestimmt einen oder mehrere bevollmächtigte Assistenten (muʿāwin at-tafwīḍ), die die Regierungsverantwortung mittragen. Er erteilt ihnen die Vollmacht zur Regelung der Angelegenheiten nach ihrer Meinung und zu ihrer Durchführung nach ih-rem iğtihād. Mit dem Tod des Kalifen ist die Amtszeit seiner Vollmachtsassistenten been-det. Sie setzen ihre Tätigkeit lediglich wäh-rend der Amtszeit des Interimsbefehlshabers fort. 
Beleg dafür ist folgender Hadith, den at-Tirmiḏī in ge-schlossener Kette tradiert: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 

 »وَعُمَرُ  ȜْǺَرٍ  فَأَبُو الأَرْضِ  أَهْلِ  مِنْ  وَزȂِرَاȏَ  وَأَمَّا«
Und meine beiden Assistenten (Helfer - wazīrāi) unter den Erdenbewohnern sind hingegen Abū Bakr und ʿUmar. Bei al-Ḥākim und at-Tirmiḏī von Abū Saʿīd al-Ḫudrī in geschlossener Kette tradiert. Diesen Hadith verwendet die Masse der Gelehrten, auch haben ihn die meisten Rechtsexperten angenommen. Er zählt zum ḥadīṯ ḥasan und stellt somit einen Rechtsbeleg dar, dass es dem Kalifen zusteht, Assistenten zu ernennen. Der Hadith bezeichnet sie mit dem Ausdruck wazīr in seiner sprachlichen Bedeutung, also Helfer und Beistand. Auch 



342 

der Koran verwendet den Ausdruck in dieser Bedeutung. Der Erhabene sagt: 
 ْأَهْلِي مِنْ  وَزيِرًا ليِ  وَاجْعَل 

Und verschaffe mir einen Beistand (wazīr) aus meiner Familie. (20:29) D. h., einen Unterstützer und Helfer. Die Assistenz bzw. der Beistand war seit der Zeit des Ge-sandten (s) vorhanden. Beleg dafür ist der Wortlaut des bei at-at-Tirmiḏī tradierten Hadithes. Allerdings hat der Gesandte (s) selbst die Regierungsaufgaben wahrge-nommen. Es gibt keinen Beleg dafür, dass er Abū Bakr oder ʿUmar mit der Wahrnehmung von Regierungsauf-gaben in der Weise betraute, wie er sie selber durch-führte. Jedoch belegt der Umstand ihrer Ernennung zu Assistenten, dass er ihnen die Befugnis zu seiner Unter-stützung in Regierungsaufgaben erteilte. D. h., er erteilte beiden die Befugnis, das durchzuführen, was er selbst an Regierungstätigkeiten durchführte. Nach dem Tode des Gesandten (s) war ʿUmar Abū Bakrs Assistent. Er führte alle Regierungstätigkeiten durch, die ein Kalif durchzu-führen hat. Dies war deutlich erkennbar, sodass einige zu Abū Bakr sagten: Bei Allah, wir wissen nicht, bist jetzt du der Kalif oder ʿUmar. Ibn Ḥanbal erwähnt dies im Werk „Faḍāʾil aṣ-ṣaḥāba“ von Nāfiʿ. Nach dem Tode Abū Bakrs waren ʿUṯmān und ʿAlī ʿUmars Assistenten. Sie hatten die Befugnis, das durchzuführen, was er an Herr-schaftstätigkeiten durchführte. Jedoch neben ʿUmars starker Persönlichkeit traten ihre Assistenztätigkeiten nicht gleichermaßen zutage wie die Tätigkeit ʿUmars zur Zeit Abū Bakrs. Aufgrund der starken Persönlichkeit ʿAlīs war allerdings erkennbar, dass er in der Zeit ʿUmars As-



343 

sistenztätigkeiten durchführte. Nach dem Tode ʿUmars waren ʿAlī und Marwān ibn al-Ḥakam ʿUṯmāns Assisten-ten. ʿAlī war jedoch mit einigen Entscheidungen unzu-frieden, deshalb traten Tätigkeiten von ihm an der Seite ʿUṯmāns nicht in Erscheinung. Er hielt sich eher fern. Marwān hingegen führte in deutlicher Weise Assistenz-tätigkeiten, also Regierungsaufgaben, durch. 
Der Kalif pflegte seinem Assistenten die Regierungsge-schicke generell zu übertragen. Dies war - was die Exis-tenz des Assistenten betrifft - bei allen Rechtgeleiteten Kalifen der Fall. Die tatsächliche Ausübung ihrer Assis-tenztätigkeit variierte jedoch von einem Kalifen zum anderen. Aus der sprachlichen Bedeutung des Ausdrucks wazīr, also Beistand des Kalifen, wird klar, dass dieser ihn bei den Tätigkeiten des Kalifats unterstützt. Nach-dem der Ausdruck im Hadith unbestimmt und ohne Ein-schränkung verwendet wurde, unterstützt der wazīr (Assistent) den Kalifen bei allen Tätigkeiten des Kalifats. Dies ist aus dem Hadith zu verstehen. Untermauert wird es durch die umfassende Aktivität ʿUmars als Assistent Abū Bakrs. Somit bedeutet wazīr islamrechtlich derjeni-ge, der den Kalifen in sämtlichen Tätigkeiten des Kalifats unterstützt. Jedoch übernimmt er diese Befugnis nicht in seiner eigenen Person, wie der Kalif, vielmehr über-nimmt er sie, sobald ihm die Assistenz seitens des Kali-fen übertragen wird, indem der Kalif z. B. sagt: „Ich er-nenne jene Person zu meinem wazīr.“, oder: „... zu mei-nem muʿāwin.“ Oder er sagt: „Vertrete mich in dem, was mit zufällt.“, oder Ähnliches. Al-Māwirdī nannte es in seinem Werk „al-Aḥkām as-sulṭānīya“ "die bevollmäch-tigte Assistenz" - wizārat at-tafwīḍ - und definierte sie 



344 

auch in dieser Weise. So sagt er: Was die wizārat at-tafwīḍ betrifft, so erfolgt sie, wenn der Imam jemanden zu Hilfe zieht, den er zur Leitung der Angelegenheiten nach eigener Meinung und Rechtsansicht bevollmäch-tigt. Allerdings muss er den Kalifen über alle Tätigkeiten, die er durchführt, informieren. Denn er ist Assistent und kein Kalif, daher darf er nicht eigenmächtig vorgehen. Vielmehr hat er den Kalifen über jede Tätigkeit zu infor-mieren, sei sie klein oder groß. 
Diese Realität des muʿāwin bzw. wazīr unterscheidet sich grundlegend von der Realität des Ministers41 im demokratischen System. Denn wizāra ist im demokrati-schen System die Regierung (der Ministerrat). Sie ist eine Summe von Personen, die als Gruppe die Regie-rungstätigkeit durchführt. So liegt die Regentschaft bei ihnen in Händen einer Gruppe und nicht eines Einzelnen, d. h., die Herrschaft ist kollektiv und nicht individuell. Der Herrscher, der alle Regierungsbefugnisse innehat, ist somit der Ministerrat, d. h., die Summe der versammel-ten Minister in der Ministerratssitzung. Keiner von ihnen besitzt alleine die gesamte Regierungsbefugnis. Viel-mehr hat nur der versammelte Ministerrat als Ganzes die Regierungsbefugnis inne. Der einzelne Minister wird spezifisch mit einem bestimmten Regierungsbereich betraut. Darin erhält er jene Befugnisse, die der ver-sammelte Ministerrat ihm überträgt. Was ihm in diesem Bereich nicht an Befugnissen übertragen wurde, bleibt in den Händen des Ministerrats und nicht in seinen. 
                                                      41 Auf Arabisch wird nämlich der Minister im demokratischen Sys-tem als wazīr und das Ministerium als wizāra bezeichnet. 



345 

Im Islam existiert hingegen kein Ministerrat, der in sei-ner Gesamtheit die Regierungsbefugnis innehat, wie es im demokratischen System der Fall ist. Die Befehlsgewalt liegt vielmehr in Händen des Kalifen, dem die Umma die baiʿa leistet, auf dass er sie nach dem Buche Allahs und der Sunna Seines Gesandten regieren möge. Der Kalif ernennt für sich Assistenten (muʿāwinūn, wuzarāʾ taf-wīḍ). Sie werden in Vertretung des Kalifen generell mit einer allgemeinen Befugnis ausgestattet, um dem Kali-fen bei der Bewältigung der Aufgaben des Kalifats zu helfen. Sie sind Wesire im sprachlichen Sinne, also Helfer des Kalifen in jenen Angelegenheiten, mit denen er sie betraut. Somit ist der Unterschied zwischen der Bedeu-tung von wazīr und wuzarāʾ im Islam und der Bedeutung dieser Begriffe im demokratischen System klar und deut-lich. Nun ist aber die demokratische Bedeutung von wazīr und wizāra die bei den Menschen vorherrschende, sodass - wenn man sie erwähnt - nur diese verstanden wird. Um Missverständnissen vorzubeugen und allein die islamrechtliche Bedeutung zu determinieren, ist es daher unzulässig, für den Assistenten des Kalifen den Ausdruck wazīr und wizāra ohne nähere Bestimmung zu verwenden. Vielmehr sollte man ihn als muʿāwin (Bei-stand, Helfer) bezeichnen, was seine tatsächliche Bedeu-tung ist, oder dem Ausdruck wazīr bzw. wizāra eine nä-here Bestimmung hinzufügen, welche die demokratische Bedeutung ausschließt und allein die islamische festlegt, wie z. B. wazīr tafwīḍ (Vollmachtsassistent). 
Ernannt und abgesetzt wird der muʿāwin durch den Be-fehl des Kalifen. Mit dem Tod des Kalifen ist die Amtszeit seiner Vollmachtsassistenten beendet. Sie setzen ihre 



346 

Tätigkeit lediglich während der Amtszeit des Interimsbe-fehlshabers fort. Danach benötigen sie eine neuerliche Ernennung durch den neuen Kalifen, um ihre Arbeit fort-setzen zu können. Jedoch bedürfen sie keines expliziten Absetzungsbeschlusses, da ihre Regierungstätigkeit mit dem Tode des Kalifen endet, der sie zu seinen Assisten-ten ernannt hat. 
Artikel 43 – Für den Vollmachtsassistenten (muʿāwin) gelten dieselben Bedingungen wie für den Kalifen. Er muss also männlich, frei, Muslim, geschlechtsreif, geistig zurechnungsfähig, rechtschaffen und fähig sein, die ihm über-tragenen Aufgaben zur Genüge zu erfüllen. 
Die Belege für diesen Artikel sind dieselben wie die Be-lege für die Vertragsbedingungen des Kalifen. 
So muss er männlich sein, weil der Gesandte Allahs (s) - als er erfuhr, dass die Perser die Tochter des Chosroes zu ihrer Herrscherin ernannten - sagte: 

 »امْرَأَةً  أَمْرَهُمُ  وَلَّوْا قَوْمٌ  ǻُفْلِحَ  لَنْ «
Niemals wird ein Volk erfolgreich sein, das seine Be-fehlsgewalt einer Frau überträgt. Bei al-Buḫārī über den Weg Abū Bakras tradiert. 
Die Bedingung des Islam ergibt sich aus der Aussage des Erhabenen: 

 ْيجَْعَلَ  وَلَن  َُّɍسَبِيلاً  الْمُؤْمِنِينَ  عَلَى لِلْكَافِريِنَ  ا 
Und Allah wird den Ungläubigen niemals (lan) Macht über die Gläubigen gewähren! (4:141) 



347 

Die Bedingung, dass er frei sein muss, ergibt sich aus dem Umstand, dass der Sklave Eigentum seines Herrn ist und über sich selbst nicht verfügen kann. Mit besserem Grund kann er nicht über andere verfügen, somit kann er die Befehlsgewalt über Menschen nicht übernehmen. 
Die Bedingung der Geschlechtsreife ergibt sich aus der folgenden Aussage des Gesandten Allahs (s): 

غِيرِ  وَعَنْ  ǻَسْتǻَْقȌَِ  حَتَّى النَّائِمِ عَنْ  ثَلاَثَةٍ  عَنْ  الْقَلَمُ  رُفِعَ «  Ȝْǻَبَرَ  حَتَّى الصَّ
 »ǻُفِيȖَ  أَوْ  ǻَعْقِلَ  حَتَّى الْمَجْنُونِ  وَعَنْ 

Die Feder ist von dreien enthoben worden: Vom Schla-fenden, bis er aufwacht, vom Kleinen, bis er erwachsen wird, und vom Irren, bis er zu Sinnen kommt bzw. aus seiner Umnachtung erwacht.In einer anderen Tradie-rung heißt es: 
 »يَبْرَأَ  حَتَّى الْمُبْتَلَى وَعَنْ «

Und von dem (mit Wahn) Geprüften, bis er genest. Bei ibn Māğa und al-Ḥākim über den Weg ʿĀʾišas (r) tradiert. Der Wortlaut ist jener bei ibn Māğa. In ähnlichem Wort-laut tradieren at-Tirmiḏī und ibn Ḫuzaima einen Hadith über den Weg ʿAlīs (r).  
Von wem die Feder enthoben wurde, der darf in seinen eigenen Angelegenheiten keine Rechtshandlungen durchführen, folglich darf er es erst recht nicht in den Angelegenheiten anderer tun. Auch berichtet Abū ʿAqīl Zahra ibn Maʿbad von seinem Großvater ʿAbdullāh ibn Hišām – er hatte den Propheten (s) noch erlebt –, dass dessen Mutter Zainab bint Ḥumaid mit ihm zum Prophe-ten (s) ging und sprach: 



348 

 »لَهُ  وَدَعَا رَأْسَهُ  فَمَسَحَ  صَغِيرٌ، هُوَ : «فَقَالَ  Ǻَاǻِعْهُ، ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا«
"O Gesandter Allahs, nimm ihm die baiʿa ab!" Der Pro-phet antwortete: „Er ist noch klein.“ Dann streichelte er ihm den Kopf und betete für ihn. (...) Bei al-Buḫārī tradiert. Nachdem es für ein Kind unzulässig ist, die baiʿa zu leisten, ist es ihm mit besserem Grunde untersagt, die baiʿa zu empfangen. 
Die Bedingung der Zurechnungsfähigkeit geht aus dem ob erwähnten Hadith hervor, in dem es heißt: 

 ...» ثلاثة عن القلم رفع«
Von dreien ist die Feder enthoben worden (...). Darin sagt er (s): 

 »ǻُفِيȖَ  أَوْ  ǻَعْقِلَ  حَتَّى الْمَجْنُونِ  وَعَنْ «
und vom Irren, bis er zu Sinnen kommt bzw. aus seiner Umnachtung erwacht. In einer anderen Tradierung heißt es: 

 »يَبْرَأَ  حَتَّى الْمُبْتَلَى وَعَنْ «
und von dem (mit Wahn) Geprüften, bis er genest. Von wem die Feder enthoben wurde, der darf in seinen eige-nen Angelegenheiten keine Rechtshandlungen durch-führen, folglich darf er es auch in den Angelegenheiten anderer nicht tun. 
Die Bedingung der Rechtschaffenheit geht aus der Tat-sache hervor, dass Allah die Rechtschaffenheit beim Zeugen zur Voraussetzung erhob. Der Erhabene sagt: 

كُمْ مِنْ  عَدْلٍ  ذَوَيْ  وَأَشْهِدُوا 



349 

Und ruft zwei Rechtschaffene von euch als Zeugen. (65:2) Wer mächtiger in seinem Einfluss als der Zeuge ist, nämlich der Regent bzw. der Befehlshaber, sollte mit besserem Grunde rechtschaffen sein. 
Die Bedingung, dass er fähig sein und seinen Aufgaben genügen muss, ergibt sich daraus, dass man ihm die Re-gierungsangelegenheiten übertragen hat und ein Unfä-higer diese nicht erfüllen kann. Zudem existieren dazu Belege, darunter der folgende: 
Muslim berichtet in geschlossener Kette von Abū Ḏarr (r), der sagte: 

 ثُمَّ  مَنȜِْبِي عَلَى بِيَدِهِ  فَضَرَبَ : قَالَ  تَسْـتَـعْمِلُنِي؟ أَلاَ  ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: قُلْتُ «
، أǺََا ǻَا: قَالَ   وَنَدَامَةٌ، خِزȏٌْ  الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  وَإِنَّهَا أَمَانَةُ، وَإِنَّهَا ضَعِيفٌ، إِنَّكَ  ذَرٍّ

Ǻِ Ȏحَقِّهَا أَخَذَهَا مَنْ  إِلاَّ   »فِيهَا عَلǻَْهِ  الَّذȏِ وَأَدَّ
Ich sprach: „O Gesandter Allahs, warum überträgst du mir keine Befehlsgewalt?“ Da klopfte mir der Gesandte (s) auf die Schulter und sagte: „O Abū Ḏarr, du bist schwach. Und es ist wahrlich eine Treuhand. Am Tage der Auferstehung wird sie Schande und Reue sein, au-ßer für denjenigen, der sie wahrhaft übernimmt und seine Pflicht dabei erfüllt.“ 
So erachtete der Gesandte (s) die nicht wahrhafte Über-nahme der Herrschaft - d. h., ihr nicht zu genügen - als Schande und Reue, was ein Indiz für den apodiktischen Charakter der Bedingung ist. 
Artikel 44 – Die Ernennung des Vollmachtsassistenten (muʿāwin at-tafwīḍ) muss zwei Bedingungen erfüllen: erstens die allgemeine Befugnis, 



350 

zweitens die Stellvertretungsvollmacht. Des-wegen muss ihn der Kalif mit folgendem Wortlaut beauftragen: „Ich betraue dich mit dem, was mir obliegt, als mein Stellver-treter“, oder mit Formulierungen in dersel-ben Bedeutung, nämlich die allgemeine Be-fugnis und die Stellvertretung. Diese Ernen-nung ermöglicht es dem Kalifen, den Assis-tenten in bestimmte Gebiete zu entsenden oder ihn von dort in andere Gebiete zu verle-gen bzw. mit anderen Tätigkeiten zu betrau-en, und zwar so, wie es die Assistenz für den Kalifen erfordert. Dafür ist keine neuerliche Ernennung notwendig, da dies in den Bereich der ursprünglich erteilten allgemeinen Be-fugnis fällt. 
Beleg dafür ist die Realität der Tätigkeit des muʿāwin. So ist der wazīr at-tafwīḍ bzw. der muʿāwin at-tafwīḍ der Assistent, den der Kalif ernennt, um die Verantwortung der Regentschaft und Herrschaft mit ihm zu tragen. Er überträgt ihm die Entscheidung der Angelegenheiten nach eigenem Ermessen und ihre Durchführung nach eigener Rechtsansicht gemäß den Vorgaben des islami-schen Rechts. Der Kalif überträgt ihm also eine allgemei-ne Befugnis und macht ihn zu seinem Stellvertreter. Die Stellvertretung ist in diesem Falle ein Vertrag, der nur mit einer klaren Ansage gültig ist. Deshalb gilt bei der Ernennung des muʿāwin die Bedingung, dass sie die Stellvertretung (an-niyāba) und die allgemeine Befugnis (ʿumūm an-naẓar) beinhaltet, indem ihm der Kalif z. B. sagt: „Ich betraue dich mit dem, was mir obliegt, als 



351 

mein Stellvertreter.“, oder er sagt ihm: „Ich ziehe dich als Beistand zu meiner Stell-ver-tretung heran.“ Es kann auch in anderen, ähnlichen Formulierungen erfolgen. Das bedeutet, dass die Ernennung die Stellvertretungs-vollmacht sowie die allgemeine Befugnis beinhalten muss, und zwar durch irgendeine Beschreibung, die das klar zu verstehen gibt. Es ist daher erforderlich, dass die Ernennung des muʿāwin durch Ausdrücke erfolgt, die dessen Realität wiedergeben und damit zwei Bedingun-gen erfüllen: Erstens: die allgemeine Befugnis. Und zwei-tens: die Stellvertretungsvollmacht. Drückt die Formulie-rung beide Bedingungen nicht in klarer Weise aus, ist der Assistenzvertrag für den muʿāwin nicht abgeschlossen worden. 
Obwohl er sowohl die Stellvertretungsvollmacht als auch eine allgemeine Befugnis übertragen bekommt, ist es dem Kalifen erlaubt, ihn eine Zeit lang für eine bestimm-te Tätigkeit bzw. an einem bestimmten Ort zu verwen-den und ihn später für eine andere Tätigkeit bzw. an einem anderen Ort einzusetzen. Al-Buḫārī und Muslim berichten in geschlossener Kette von Abū Huraira, der sprach: 

دَقَةِ  عَلَى عُمَرَ  ɱ َِّ  رَسُولُ  Ǻَعَثَ «  .»الصَّ
Der Gesandte Allahs (s) entsandte ʿUmar als BeauŌrag-ten für die zakāt. Auch berichten an-Nasāʾī und ad-Dāramī in geschlossener Kette, 

 »الْحَجِّ  عَلَى ȜْǺَرٍ  أǺََا Ǻَعَثَ  الْجِعْرَانَةِ  عُمْرَةِ  مِنْ  رَجَعَ  حِينَ   النَّبِيَّ  أَنَّ «



352 

dass der Prophet (s), als er von ʿUmrat42 al-Ğiʿrāna zu-rückkehrte, Abū Bakr mit der Leitung der Pilgerfahrt betraute. Das bedeutet, dass Abū Bakr und ʿUmar – Al-lah habe Wohlgefallen mit ihnen – als Assistenten des Propheten (s) in allgemeiner Befugnis mit bestimmten Aufgaben betraut wurden. Das heißt, sie wurden zur Zeit des Propheten (s) nicht mit allen Aufgaben betraut, ob-wohl sie als Assistenten (wazīrān) mit einer allgemeinen Befugnis und einer Vertretungsvollmacht ausgestattet waren, wie es die Position des Vollmachtsassistenten erfordert. Gleiches gilt für ʿAlī und ʿUṯmān in der Herr-schaftszeit ʿUmars. In der Zeit Abū Bakrs trat die Assis-tenz ʿUmars als sein allgemein befugter Vertreter sogar so deutlich in Erscheinung, dass manche ṣaḥāba zu Abū Bakr sagten: „Wir wissen nicht, bist nun du der Kalif oder ʿUmar.“ Trotzdem hat Abū Bakr ʿUmar in manchen Zei-ten das Gerichtswesen übertragen, wie es al-Baihaqī mit einer Tradierungskette erwähnt, die von al-Ḥāfiẓ als stark eingestuft wurde. 
Aus der sīra des Propheten (s) und der rechtgeleiteten Kalifen nach ihm ist somit abzuleiten, dass der Assistent (al-muʿāwin) mit einer Vertretungsvollmacht (an-niyāba) und einer allgemeinen Befugnis (ʿumūm an-naẓar) aus-gestattet wird. Es ist jedoch erlaubt, den Assistenten spezifisch (taḫṣīṣ) mit einer bestimmten Aufgabe an ei-nem bestimmten Ort zu betrauen, wie es der Prophet (s) mit Abū Bakr und ʿUmar tat und Abū Bakr mit ʿUmar. So kann der Kalif z. B. einen Assistenten mit der Verfolgung der nördlichen Provinzen und einen anderen mit der 
                                                      42 Die kleine Pilgerreise, die im Islam wünschenswert ist. 



353 

Verfolgung der südlichen Provinzen betrauen. Er kann auch den ersten Assistenten an Stelle des zweiten und den zweiten an Stelle des ersten Assistenten setzen oder den einen mit einer bestimmten Aufgabe und den ande-ren mit einer anderen Aufgabe betrauen. All das ge-schieht so, wie es die Unterstützung des Kalifen erfor-derlich macht. Der Assistent benötigt in diesem Fall kei-ne neue Bevollmächtigung. Vielmehr ist es erlaubt, ihn von einer Tätigkeit zur anderen übergehen zu lassen, da er ursprünglich bereits mit einer Vertretungsvollmacht und einer allgemeinen Befugnis ausgestattet wurde. Folglich sind alle diese Tätigkeiten in seiner Ernennung zum Assistenten inbegriffen. In diesem Punkt unter-scheidet sich der Assistent (muʿāwin) von einem Gou-verneur (wālī). Der wālī hat die allgemeine Befugnis nur für einen bestimmten Ort erhalten und kann deshalb nicht einfach zu einem anderen Ort versetzt werden. Vielmehr benötigt er eine neue Vollmacht, denn der neue Ort ist in der alten Vollmachtsübertragung nicht inbegriffen. Hingegen kann der muʿāwin, der bereits mit einer allgemeinen Befugnis und Vertretungsvollmacht ausgestattet wurde, ohne weiteres von einem Ort zum anderen versetzt werden, ohne eine neuerliche Bevoll-mächtigung zu benötigen, da er ursprünglich bereits mit einer allgemeinen Befugnis und Vertretungsvollmacht für sämtliche Tätigkeiten ausgestattet wurde. 
Artikel 45 – Der Vollmachtsassistent hat die Pflicht, den Kalifen darüber zu informieren, was er an Dingen durchgeführt und was er an Ernen-nungen in Regierungsbereichen und Ämtern vorgenommen hat, damit er in seinen 



354 

Machtbefugnissen dem Kalifen nicht eben-bürtig wird. Er hat auch die Pflicht, dem Kali-fen Bericht zu erstatten und das auszuführen, was ihm befohlen wird. 
Beweis dafür ist die Realität des Assistenten, der ja ein Vertreter des Kalifen bei allen Aufgaben ist, die ihm übertragen wurden. Der Vertreter vollzieht die Handlun-gen aber stets in Vertretung seines Mandanten. Somit ist der Vollmachtsassistent nicht unabhängig vom Kalifen, sondern hat ihn über alle Handlungen zu informieren, genauso wie es ʿUmar gegenüber Abū Bakr tat, als er dessen Assistent war. So informierte er ihn stets über seine Vorhaben. Den Kalifen in Kenntnis zu setzen, be-deutet nicht, ihn in jedem spezifischen Detail um Er-laubnis zu bitten. Das würde der Realität eines Assisten-ten widersprechen. Vielmehr bedeutet es, ihn über die anstehenden Angelegenheiten generell zu informieren, wie z. B. über die Notwendigkeit, für eine Provinz einen fähigen Gouverneur zu ernennen, oder darüber, den Nahrungsmangel auf den Märkten, über den die Men-schen klagen, zu beheben und Ähnliches, was zu den Staatsangelegenheiten zählt. Er kann dem Kalifen auch die Angelegenheiten bloß vorlegen, damit er Kenntnis darüber hat und weiß, was sie beinhalten. Diese allge-meine Darlegung reicht, um danach alles in den Einzel-heiten durchzuführen, ohne eine besondere Vollzugser-laubnis abzuwarten. Wenn aber der Befehl ergeht, das Vorgelegte nicht durchzuführen, darf es nicht vollzogen werden. Denn die Unterrichtung dient nur der Darlegung der Angelegenheiten bzw. der Kenntnisnahme des Kali-fen. Sie entspricht keiner besonderen Erlaubniseinho-



355 

lung zum Handlungsvollzug. Der muʿāwin kann die Vor-lage durchführen, solange ihn der Kalif von der Durch-führung nicht abhält. 
Der Zusatz „Er hat ... das auszuführen, was ihm befohlen wird.“ am Ende des Artikels ergibt sich aus der Tatsache, dass der Assistent mit der Regierungsbefugnis nicht per-sönlich betraut wird, wie der Kalif, sondern sie vom Kali-fen übertragen bekommt. Wenn ihm also der Kalif eine Anweisung gibt, hat er sie durchzuführen und darf ihre Durchführung keinesfalls verweigern. Die Durchführung der Angelegenheiten nach Meinung und Rechtsansicht des muʿāwin gilt nämlich nur dort, wo ihm der Kalif kei-ne (spezifische) Anweisung erteilt hat. Befiehlt er ihm aber die Durchführung einer Sache, muss der muʿāwin die Angelegenheit so durchführen, wie der Kalif sie ihm anbefohlen hat und nicht anders. 
Artikel 46 – Der Kalif muss die Handlungen des Voll-machtsassistenten und dessen Regelung der Angelegenheiten prüfen, um das Richtige da-von zu bestätigen und das Falsche zu korri-gieren, denn die Betreuung der Angelegen-heiten der Umma ist dem Kalifen übertragen worden und obliegt seiner Rechtsansicht. 
Der Kalif muss die Tätigkeiten des Vollmachtsassistenten und seine Entscheidungsweisen in den verschiedenen Angelegenheiten kontrollieren, um das Richtige davon zu bestätigen und die Fehler zu beheben. Die Wahr-nehmung der Angelegenheiten der Umma obliegt näm-lich dem Kalifen und ist auf seine Meinung und Rechts-



356 

auffassung zurückzuführen. Dies geht aus dem Hadith über die Verantwortung gegenüber den Bürgern hervor. So sprach der Gesandte Allahs (s): 
 »رَعِيَّتِهِ  عَنْ  وَمَسْـئُولٌ  رَاعٍ  الإِمَامُ «

Der Imam ist ein Hüter und für seine Bürger verant-wortlich. Die Wahrnehmung und Durchführung der An-gelegenheiten obliegt somit dem Kalifen; er ist für die Bürger verantwortlich. Der Vollmachtsassistent (muʿāwin at-tafwīḍ) trägt keine Verantwortung für die Bürger, sondern lediglich für seine Handlungen. Die Ver-antwortung für die Bürger trägt allein der Kalif. Deswe-gen muss dieser die Handlungen und Entscheidungen seines Assistenten kontrollieren, um seine Verantwor-tung gegenüber seinen Bürgern zu erfüllen. Auch kann der Vollmachtsassistent Fehler begehen. In diesem Fall wird es notwendig, diesen Fehler zu beseitigen, was aber nur durch die Kontrolle all seiner Handlungen möglich ist. Aus diesen beiden Gründen – aufgrund der Wahr-nehmung der Verantwortung gegenüber den Bürgern und der Beseitigung von Fehlern, die vom Assistenten ausgehen – ist es für den Kalifen verpflichtend, sämtliche Handlungen des Assistenten zu überwachen. 
Artikel 47 – Hat der Vollmachtsassistent eine Ange-legenheit geplant, die der Kalif bestätigt hat, so hat er sie so auszuführen, wie es vom Kali-fen bestätigt wurde, ohne etwas hinzuzufü-gen oder zu verringern. Wenn der Kalif da-nach dem Assistenten in dessen ausgeführ-ten Entscheidungen widerspricht, muss Fol-gendes erörtert werden: Geht es um eine ju-



357 

ristische Entscheidung, die entsprechend durchgeführt wurde, oder um Geld, das an-spruchsgemäß verwendet wurde, so ist die Ansicht des Assistenten rechtsgültig, weil es sich dabei ursprünglich um die Ansicht des Kalifen handelt und dieser nicht das Recht hat, Entscheidungen, die er umgesetzt hat, und Gelder, die er ausgegeben hat, zurück-zunehmen. Handelt es sich bei dem, was der Assistent ausgeführt hat, um etwas Anderes, wie die Ernennung eines Gouverneurs oder die Ausrüstung der Armee, so ist es dem Kali-fen gestattet, dem Assistenten zu widerspre-chen. In diesem Fall ist die Ansicht des Kali-fen die geltende und die Handlung des Assis-tenten wird aufgehoben, denn der Kalif be-sitzt das Recht, solche Handlungen von sich selbst zu revidieren. Folglich kann er sie auch von seinem muʿāwin zurücknehmen. 
Dieser Artikel beschreibt die Vorgehensweise des Voll-machtsassistenten (muʿāwin at-tafwīḍ) beim Vollzug seiner Tätigkeiten sowie die Vorgehensweise des Kalifen bei der Kontrolle der Tätigkeiten des Assistenten. Abge-leitet wird dies aus den Handlungen des Kalifen selbst: was er von seinen eigenen Handlungen rückgängig ma-chen kann und was nicht. Denn die Handlungen des muʿāwin sind im Grunde Handlungen des Kalifen. So ist es dem muʿāwin gleich dem Kalifen erlaubt in dem, was ihm in Vertretung übertragen wurde und worüber das Einverständnis des Kalifen besteht, Regierungsentschei-dungen selbst zu treffen und Regierungspersonen zu 



358 

ernennen. Denn die Regierungsvoraussetzungen werden vom ihm gleichermaßen erfüllt. Er kann auch Staatsver-gehen (maẓālim) untersuchen und sich dabei vertreten lassen, da die Entscheidungsvoraussetzungen bei Staats-vergehen von ihm ebenso erfüllt werden. Er kann auch den ğihād selbst übernehmen und jemanden dafür er-nennen, weil die Voraussetzungen zur Kriegsführung durch ihn erfüllt sind. Er hat auch das Recht, die von ihm beschlossenen Dinge selbst durchzuführen oder sich in ihrer Durchführung vertreten zu lassen, da auch die Vo-raussetzungen für die Planung und Entscheidungsfin-dung bei ihm gegeben sind. 
Dies bedeutet aber nicht, dass der Kalif kein Recht hat, die Tätigkeiten des muʿāwin aufzuheben, wenn sie ihm vorgelegt werden. Es bedeutet lediglich, dass der muʿāwin die gleichen Befugnisse wie der Kalif innehat, allerdings in seiner Vertretung und nicht unabhängig von ihm. Der Kalif kann dem muʿāwin widersprechen, seine Entscheidungen aufheben und die von ihm vollzogenen Handlungen für ungültig erklären, jedoch nur im Rah-men dessen, was er von seinen eigenen Handlungen rückgängig machen könnte. Wenn der muʿāwin eine Entscheidung aber rechtmäßig vollzogen oder einen Geldbetrag einer Mündung korrekt zugeführt hat und der Kalif ihm nachträglich widerspricht, so hat sein Wi-derspruch keine Bedeutung mehr, und die Handlung des muʿāwin bleibt bestehen. Die Ansicht des Kalifen und sein Widerspruch werden zurückgewiesen, da die Mei-nung des muʿāwin im Ursprung die Meinung des Kalifen ist. In solchen Fällen hat der Kalif nicht das Recht, seine eigene Meinung zu revidieren oder das, was bereits voll-



359 

zogen wurde, aufzuheben. Genauso wenig hat er dann die Möglichkeit, die Handlung seines Assistenten aufzu-heben. 
Sollte der muʿāwin hingegen einen Gouverneur, einen Beamten, einen Armeekommandanten bestimmt oder ähnliche Ernennungen vorgenommen haben, sollte er eine gewisse Wirtschaftspolitik, einen militärischen Plan, eine Industriestrategie oder Ähnliches festgelegt haben, so hat der Kalif das Recht, dies aufzuheben, obwohl es im Grunde seine Ansicht verkörpert, weil er auch das Recht hätte, solche Beschlüsse aus dem eigenen Han-deln zurückzunehmen. In gleicher Weise steht es ihm zu, sie aus dem Handeln seines Vertreters zurückzunehmen. In diesen Fällen hat er also das Recht, die Handlungen seines Assistenten aufzuheben. Hier gilt folgende Regel: Was der Kalif von seinen eigenen Handlungen rückgän-gig machen kann, kann er auch von den Handlungen seines Assistenten rückgängig machen. Was er von sei-nen eigenen Handlungen nicht mehr rückgängig machen kann, kann er auch nicht von den Handlungen seines Assistenten rückgängig machen.  
Artikel 48 – Die Tätigkeit des Vollmachtsassistenten (muʿāwin at-tafwīḍ) ist nicht auf irgendein Ressort des Verwaltungsapparats be-schränkt, vielmehr ist seine Aufsicht allge-meiner Natur. Diejenigen, die Verwaltungs-aufgaben übernehmen, sind nämlich Ange-stellte und keine Regenten. Der Vollmachts-assistent (muʿāwin at-tafwīḍ) ist hingegen ein Regent. Er darf für keine spezifische Tä-



360 

tigkeit ernannt werden, denn seine Voll-macht hat allgemeinen Charakter. 
Beleg dafür ist die Bedeutung des Ausdrucks 

»ȏراȂوز« 
meine beiden Assistenten (wazīrāi) im zuvor erwähnten Hadith, der bei at-Tirmiḏī tradiert wird. So ist der muʿā-win der Assistent des Kalifen in den Angelegenheiten des Kalifats, d. h., in Regierungsangelegenheiten. Er ist also Regent und kein Angestellter. Deshalb ist die Ausübung von Verwaltungstätigkeiten für ihn unzulässig. Denn die-jenigen, die Verwaltungstätigkeiten ausüben, sind Ange-stellte und keine Regenten. Der muʿāwin ist jedoch Re-gent und kein Angestellter. Seine Tätigkeit ist die Ange-legenheitenbetreuung und nicht die Durchführung von Arbeiten, für welche Dienstnehmer angeheuert werden. Daraus ergibt sich für ihn das Prinzip, dass er keine Ver-waltungstätigkeiten ausübt. Dies heißt nicht, dass es ihm verboten wäre, irgendeine Verwaltungstätigkeit durch-zuführen. Es bedeutet nur, dass er in seinem Handeln nicht auf Verwaltungstätigkeiten beschränkt sein darf, weil er eine umfassende Zuständigkeit besitzt. 
Da er Assistent des Kalifen ist, darf er nicht nur für spezi-fische Aufgaben ernannt werden. Vielmehr erhält er eine Vertretungsvollmacht mit allgemeiner Regierungs-befugnis. Deswegen benötigt er keine neue Ernennung, wenn ihn der Kalif für irgendeine Tätigkeit heranzieht oder ihn an irgendeinen Ort entsendet, da seine Bevoll-mächtigung nicht spezifischer Natur ist. Wer hingegen für eine spezifische Aufgabe ernannt wird, wie der 



361 

Oberste Richter, der Armeekommandant, der zakāt-Beauftragte und ähnliche, der benötigt eine neuerliche Ernennung für jede neue spezifische Tätigkeit, mit der man ihn betraut. 
DER VOLLZUGSASSISTENT 

Artikel 49 – Der Kalif ernennt einen Vollzugsassistenten (muʿāwin tanfīḏ). Seine Arbeit zählt zu den Verwaltungstätigkeiten und gehört nicht zur Regierungsausübung. Seine Einrichtung ist ein Vollzugsapparat für alles, was vom Kali-fen an die inneren und äußeren Staatsgremi-en erlassen wird. Ebenso wird das, was von diesen Gremien gemeldet wird, über ihn an den Kalifen weitergeleitet. Es handelt sich al-so beim Vollzugsassistenten um eine Verbin-dungsstelle zwischen dem Kalifen und ande-ren Institutionen. In folgenden Bereichen lei-tet er dessen Anweisungen weiter und mel-det an ihn zurück: 
a) Beziehungen zu den Bürgern 
b) Internationale Beziehungen 
c) Armee und Soldaten 
d) Andere staatliche Apparate außer der Ar-mee 

Der Vollzugsassistent (wazīr at-tanfīḏ) ist ein Helfer, den der Kalif ernennt, damit dieser ihn bei der Durchführung, der Verfolgung und dem Vollzug der Entscheidungen 



362 

unterstützt. Er stellt das Bindeglied zwischen dem Kali-fen auf der einen Seite und den Staatsapparaten, den Bürgern und dem Ausland auf der anderen Seite dar. Er leitet alles von ihm weiter und an ihn zurück. Somit ist er ein Assistent in der Durchführung der Angelegenheiten, jedoch nicht darüber entscheidungsbefugt oder mit der Beschlussfassung beauftragt. Seine Arbeit zählt zu den Verwaltungs- und nicht zu den Regierungstätigkeiten. Seine Abteilung ist eine Vollzugseinrichtung für alles, was vom Kalifen an die inneren und äußeren Stellen ergeht. Sie hat auch die Aufgabe, das, was von diesen Stellen herangetragen wird, an den Kalifen weiterzulei-ten. Die Abteilung des Vollzugsassistenten stellt somit ein Bindeglied zwischen dem Kalifen und den anderen Stellen im Staat dar. Sie leitet von ihm weiter und an ihn zurück. 
Der Vollzugsassistent wurde in der Zeit des Gesandten Allahs (s) und der rechtgeleiteten Kalifen als Schrift-führer (kātib) bezeichnet. Danach nannte man ihn Kanz-leivorsteher der Briefe und des Schriftverkehrs (ṣāḥib dīwān ar-rasāʾil wa l-mukātabāt). Schließlich setzte sich die Bezeichnung Schriftführer der Direktiven bzw. Kanz-leivorsteher der Direktiven (kātib al-inšāʾ oder ṣāḥib dīwān al- inšāʾ) durch. Später wurde er von den Rechts-gelehrten Vollzugsassistent (wazīr at-tanfīḏ) genannt. 
Seine Tätigkeiten in den vier erwähnten Bereichen erge-ben sich aus der juristischen Gesamtbetrachtung der Rechtsbelege, die den Schriftführer (Vollzugsassistenten) in der Zeit des Gesandten Allahs (s) und der Rechtgelei-teten Kalifen in Anwesenheit der versammelten Gefähr-tenschaft betreffen: 



363 

a) Briefe, die direkt an die Bürger gerichtet sind. Dazu zählen: 
• Der Brief des Gesandte Allahs an die Bewohner Nağrāns: Abū ʿUbaid berichtet dies im Buch „al-Amwāl“ von Abū al-Malīḥ al-Huḏalī. Dort heißt es am Ende: 

انَ  بْـنُ  عُـثْـمَـانُ  بِذَلِكَ  شَـهِـدَ «  »وȜََتَبَ  وَمُعǻَْقِيبُ، عَفَّ
Dies bezeugten ʿUṯmān ibn ʿAffān und Muʿaiqīb, der es niederschrieb. Auch Abū Yūsuf berichtet davon im Buch „al-Ḫarāğ“. Er erwähnte, dass der Schriftführer al-Muġīra ibn Šuʿba gewesen sei. Dann erwähnte Abū Yūsuf den Brief Abū Bakrs an sie und sagte, dass al-Muġīra der Schriftführer gewesen sei. Er berichtet auch von ʿUmars Brief – der Schriftführer war Muʿaiqīb –, von ʿUṯmāns Brief an sie – der Schriftführer war sein Untergebener Ḥimrān – und ebenso von ʿAlīs Brief an sie, wobei ʿAbdullāh ibn Abī Rāfiʿ der SchriŌführer war. 
• Der Brief des Gesandten Allahs (s) an Tamīm ad-Dārī: Abū Yūsuf berichtet in seinem Werk „al-Ḫarāğ“ Folgen-des: 

ارȏُِّ  تَمǻِمٌ  قَامَ «  سُولَ رَ  ǻَا فَقَالَ  -  لَخْمٍ  مِنْ  رَجُلٌ  - أَوْسٍ  بْنُ  تَمǻِمُ  وَهُوَ  الدَّ
،َِّɱ  َّومِ مِنَ  جِيرَةً  لِي إِن  وَأُخْرȎَ  حِبْرȎَ، لَهَا ǻُقَالُ  قَرȂَْةٌ  لَهُمْ  Ǻِفِلَسْطِينَ، الرُّ
امَ  عَلǻَْكَ  ɱَُّ  فَتَحَ  وَإِنْ  عَيْـنُونُ، لَهَا ǻُقَالُ  . لَكَ  هُمَا: فَقَالَ  لِي، فَهَبْهُمَا الشَّ
حْمَنِ  Ǻِ  َِّɱسْمِ :لَهُ  فَكَتَبَ  بِذَلِكَ، لِي فَاكْـتُبْ : قَالَ  حǻِمِ، الرَّ  مِنْ  Ȝِتَابٌ  هَذَا الرَّ

، أَوْسِ  بْنِ  لِتَمǻِمِ ɱَِّ  رَسُولِ  مُحَمَّدٍ  ِّȏِار  عَيْـنُونَ  وȁََيْتَ  حِبْرȎَ  قَرȂَْةَ  لَهُ  أَنَّ  الدَّ
 مِنْ  وَلِعَقǺِِهِ  وǺََقَرُهَا وَأَنǺَْاطُهَا وَحَرْثُهَا وَمَاؤُهَا وَجَبَلُهَا وَسَهْلُهَا Ȝُلُّهَا، قَرȂَْتُهَا



364 

 مِنْهُمْ  وَأَخَذَ  ظَلَمَ  فَمَنْ  Ǻِظُلْمٍ، أَحَدٌ  عَلَيْهِمْ  يُلْحِدُ  وَلاَ  أَحَدٌ، فِيهَا ǻُحَاقُّهُ  لاَ  Ǻَعْدِهِ،
 »عَلِيٌ  وȜََتَبَ . أَجْمَعِينَ  وَالنَّاسِ  وَالمَلاَئȜَِةِ  ɱَِّ  لَعْنَةَ  عَلǻَْهِ  فَإِنَّ  شَيْئاً 

Tamīm ad-Dārī – es war Tamīm ibn Aus, ein Mann aus dem Stamme Laḫm – erhob sich und sprach: „O Ge-sandter Allahs, ich habe römische Nachbarn in Palästi-na. Sie besitzen ein Dorf namens Ḥibrā und ein anderes namens ʿAinūn. Wenn Allah für dich aš-Šām eröffnet, dann schenk sie mir.“ Der Gesandte Allahs (s) erwider-te: „Sie gehören dir!“ Da sagte ihm Tamīm: „Schreib mir dafür eine Legitimation!“, und der Prophet verfass-te für ihn folgendes Schreiben: „Im Namen Allahs, des Erbarmungsvollen, des Barmherzigen. Dies ist eine schriftliche Erklärung von Muḥammad, dem Gesandten Allahs, für Tamīm ibn Aus ad-Dārī, dass die Dörfer Ḥibrā und Bait ʿAinūn ihm und seiner Nachkommenschaft gehören, und zwar die gesamten Dörfer samt ihren Tälern und Hügeln, ihrem Wasser, ihren Feldern, ihren Quellen und Rindern. Niemand darf es ihm streitig ma-chen oder ihnen unrechtmäßig etwas davon entreißen. Wer ein Unrecht begeht und ihnen etwas davon ent-reißt, auf den fällt der Fluch Allahs, Seiner Engel und aller Menschen.“ Der Schriftführer war ʿAlī. Als Abū Bakr das Kalifat übernahm, schrieb er ihnen einen Brief mit folgendem Wortlaut: Im Namen Allahs, des Erbar-mungsvollen, des Barmherzigen. Dies ist ein Brief von Abū Bakr, dem Treuhänder des Gesandten Allahs, der auf Erden die Statthalterschaft übernommen hat, an die Dārīs. Niemand darf ihnen streitig machen und verder-ben, was von den Dörfern Ḥibrā und ʿAinūn in ihren Hän-den liegt. Wer auf Allah hört und gehorcht, darf dort 



365 

nichts verderben. Möge er Tore an ihnen errichten und den Unheilstiftern den Zutritt verbieten. 
b) Internationale Beziehungen Dazu die folgenden Bei-spiele: 
 • Der Friedensvertrag von Ḥudaibīya, darin berichtet al-Buḫārī über al-Miswar und Marwān: 

 ...» الكَاتِبَ   النَّبِيُّ  فَدَعَا«
Da rief der Prophet (s) den Schriftführer zu sich […]. Dies berichtet auch Abū Yūsuf im Buch „al-Ḫarāğ“ und sagte: Es berichteten mir Muḥammad ibn Isḥāq und al-Kalbī, wobei sie den Hadith in unterschiedlicher Ausführ-lichkeit erwähnten. In ihrem Bericht heißt es: „Da sagte der Gesandte Allahs: 

 »اكْـتُـبُوا«
Schreibt! […].“ Den Namen des Schriftführers erwähnte er nicht. Auch berichtet dies ibn Kaṯīr, bei dem es heißt: Ibn Isḥāq sagte: „Az-Zuharī berichtet […]: 

 ...» اكْتُبْ : فَقَالَ   طَالِبَ  أَبِي بْنَ  عَلِيَّ  ɱ َِّ  رَسُولُ  دَعَا ثُمَّ ... «
(...) Dann rief der Gesandte Allahs (s) ʿAlī ibn Abī Ṭālib zu sich und sprach: „Schreib! (…).“ Von diesem Ereignis berichtet ebenso Abū ʿUbaid in seinem Werk „al-Amwāl“. Er berichtet es von ibn ʿAbbās in folgendem Wortlaut: 

 ...» عَلِيُّ  ǻَا أُكْـتُبْ : يٍّ لِعَلِ  فَقَالَ «... 
[…] dann sprach er zu ʿAlī: „Schreib, o ʿAlī! […]“. Zudem berichtet dies al-Ḥākim von ibn ʿAbbās. Er, ebenso aḏ-



366 

Ḏahabī, stuften den Bericht als richtig ein. Auch bei ihm lautet die Aussage des Gesandten: 
 ...» لِيُّ عَ  ǻَا اُكْـتُبْ «... 

[…] „Schreib, o ʿAlī! […]“. Der Wortlaut des Vertrages ist bekannt, es ist nicht nötig, ihn an dieser Stelle auszufüh-ren. 
c) Armee und Soldaten Dazu ein Korrespondenzbei-spiel: 
• Der Brief Abū Bakrs an Ḫālid mit dem Befehl, sich nach aš-Šām zu begeben. So berichtet Abū Yūsuf im Buch „al-Ḫarāğ“: Ḫālid wollte al-Ḥīra als Wohnstätte heranziehen und sich dort niederlassen. Da ereilte ihn der Brief Abū Bakrs mit dem Befehl, sich nach aš-Šām zu begeben als Verstärkung für Abū ʿUbaida und die Muslime. […] 
d) Andere staatliche Apparate außer der Armee Zu die-ser Art von Korrespondenzen und Briefen zählt: 
 • Der Brief des Gesandten Allahs (s) an Muʿāḏ, das Ern-tezehntel der zakāt (ʿušr) betreffend: Yaḥyā ibn Ādam berichtet im Buch „al-Ḫarāğ“ von al-Ḥakam, der sagte: 

مَاءُ  سَقَتِ  فǻِمَا: Ǻِالǻَْمَنِ  مُعَاذٍ  إِلَى ɱ َِّ  رَسُولُ  Ȝَتَبَ «  غǻَْلاً  سُقِيَ  أَوْ  السَّ
 »العُشْرِ  فَنِصْفُ  Ǻِالغَرْبِ  سُقِيَ  وَمَا العُشْرُ،

Der Gesandte Allahs schrieb an Muʿāḏ im Jemen: Für Land, das vom Himmel bewässert oder überflutet wird, ist das Zehntel zu entrichten. Für Land, das mit dem Wasserbeutel (d. h. künstlich) bewässert wird, das hal-be Zehntel. Von aš-Šaʿbī wird Gleiches berichtet. Auch 



367 

berichtet es ibn Abī Šaiba in seinem Hadith-Werk von al-Ḥakam. 
Der Kalif darf in dem Maße Schriftführer ernennen, wie er es für seine Korrespondenz benötigt. Es wird für ihn sogar verpflichtend, wenn die Erfüllung seiner Pflichten nur durch deren Ernennung gewährleistet ist. So erwäh-nen die Verfasser der sīra-Werke, dass der Gesandte Allahs (s) ungefähr zwanzig Schriftführer hatte. 
Artikel 50 – Der Vollzugsassistent (muʿāwin at-tanfīḏ) muss männlich und ein Muslim sein, weil er zum Vertrautenkreis des Kalifen zählt. 
Nachdem der Vollzugsassistent gleich dem Vollmachts-assistenten direkt mit dem Kalifen in Verbindung steht, er somit zum Vertrautenkreis (biṭāna) des Kalifen zählt, seine Tätigkeiten eng mit dem Regenten (Kalifen) ver-bunden sind und dies die Unterrichtung des Kalifen so-wie die isolierte Zusammenkunft mit ihm zu jeder Tages- und Nachtzeit erfordert, was den Umständen einer Frau gemäß den islamischen Rechtssprüchen entgegensteht, muss der Vollzugsassistent ein Mann sein. Auch ist es nicht zulässig, dass er ein Ungläubiger ist. Er muss viel-mehr ein Muslim sein, da er zum Vertrautenkreis des Kalifen zählt. Der Erhabene sagt: 

َأي ʮََْلُونَكُمْ  لاَ  دُونِكُمْ  مِنْ  بِطاَنةًَ  تَـتَّخِذُوا لاَ  آمَنُوا الَّذِينَ  هَاϩ  ًمَا وَدُّوا خَبَالا 
 أَكْبـَرُ  صُدُورهُُمْ  تخُْفِي وَمَا أفَـْوَاهِهِمْ  مِنْ  الْبـَغْضَاءُ  بدََتِ  قَدْ  عَنِتُّمْ 

Ihr Gläubigen! Nehmt euch nicht Leute zu Vertrauten, die außerhalb eurer Gemeinschaft stehen! Sie werden nicht müde, euch zu verderben, und sehen es gern, 



368 

wenn euch Unheil trifft. Schon ward Hass aus ihren Mündern offenbar, doch was ihre Herzen verhehlen, ist schlimmer. (3:118) Das Verbot für den Kalifen, aus dem Kreis der Nichtmuslime Vertraute heranzuziehen, ist in dieser āya deutlich dargelegt. Demzufolge ist es nicht gestattet, dass der Vollzugsassistent ein Ungläubiger ist. Er muss ein Muslim sein, weil er gleich dem Vollmachts-assistenten direkt und untrennbar mit dem Kalifen in Verbindung steht. Allerdings ist es zulässig, dass es meh-rere Vollzugsassistenten gibt, und zwar je nach Bedarf und Tätigkeit, in der sie als Mittler zwischen dem Kalifen und anderen fungieren. 
Artikel 51 – Wie der bevollmächtigte Assistent steht auch der Vollzugsassistent in unmittelbarer Verbindung zum Kalifen. Er wird aber als As-sistent im Vollzug betrachtet, nicht in der Re-gierungsausübung selbst. 
Der Kalif ist ein Regent, der die Regierungstätigkeit, die Durchführung und die Betreuung der Angelegenheiten der Bürger innehat. Die Übernahme der Regierungstä-tigkeit, die Durchführung und die Betreuung der Angele-genheiten erfordern jedoch Verwaltungsarbeiten. Dies erfordert wiederum die Einrichtung einer eigenen Abtei-lung, die dem Kalifen bei der Durchführung der Aufga-ben des Kalifats verwaltungstechnisch zur Seite steht. Deswegen ist die Ernennung eines Vollzugsassistenten durch den Kalifen, der die Verwaltungs- und nicht die Regierungstätigkeiten übernimmt, notwendig. Seine Aufgabe ist es, den Kalifen beim Verwalten und nicht beim Regieren zu unterstützen. So steht es ihm im Un-



369 

terschied zum Vollmachtsassistenten nicht zu, irgendei-ne Regierungstätigkeit auszuüben. Er ernennt keine Gouverneure oder Kreisvorsteher und betreut die Ange-legenheiten der Bürger nicht. Seine Arbeit ist verwal-tungstechnischer Natur, um die Regierungs- und Verwal-tungsbeschlüsse durchzuführen, die vom Kalifen oder dem Vollmachtsassistenten ausgehen. Deswegen erhielt er die Bezeichnung Vollzugsassistent (muʿāwin tanfīḏ). Die Gelehrten bezeichneten ihn als wazīr tanfīḏ, was dem Begriff Vollzugsassistent entspricht, da das Wort wazīr im Arabischen einen Helfer bzw. Beistand bezeich-net. Sie führen aus: Dieser wazīr ist ein Bindeglied zwi-schen dem Kalifen, den Bürgern und den Gouverneuren. Er leitet seine Befehle weiter, führt, was er verlangt hat, durch und vollzieht seine Entscheidungen. Er proklamiert die Ernennung der Gouverneure und delegiert die Anwei-sungen zur Aufrüstung der Armee und der Verteidi-gungsbastionen. Er leitet auch alles an den Kalifen wei-ter, was von diesen Stellen herangetragen wird und was sich an neuen Dingen ereignet hat, um das durchzufüh-ren, was ihm diesbezüglich anbefohlen wird. Er ist also ein Assistent in der Durchführung der Entscheidungen, ohne selbst entscheidungsbefugt zu sein oder eine Voll-macht innezuhaben. Er ähnelt im Grunde dem Kabinett-chef der Staatsoberhäupter in der heutigen Zeit. 
DIE GOUVERNEURE 

Artikel 52 – Die Länder, die der Staat regiert, werden in Einheiten unterteilt. Jede Einheit wird als wilāya (Provinz) bezeichnet. Jede wilāya 



370 

wird wiederum in Einheiten unterteilt, die als ʿimāla (Distrikt, Landkreis) bezeichnet wer-den. Derjenige, dem die Leitung einer wilāya übertragen wird, wird als wālī (Gouverneur) oder amīr bezeichnet, während man denje-nigen, dem eine ʿimāla unterstellt ist, ʿāmil oder ḥākim nennt. 
Die Gouverneure - al-wulāt - sind Regenten. Im Sprach-lexikon „al-Qāmūs al-muḥīṭ“ heißt es dazu: „Waliya aš-šaiʾa wa ʿalaihi wilāyatan wa walāyatan, wobei Letzteres das innere Objekt (maṣdar) des Ausdrucks bildet. Wilāya (mit ‚i‘) bedeutet Plan, Befehlsgewalt, Herrschaft.“ Der Posten des wālī (Gouvernement, arab. wilāya) bedarf einer Ernennung durch den Kalifen oder durch eine Per-son, die der Kalif dazu bevollmächtigt hat. Nur der Kalif (bzw. sein Vertreter) hat das Recht, einen wālī zu ernen-nen. Der Ursprung in der Einrichtung einer wilāya bzw. imāra und in der Ernennung von wulāt bzw. umarāʾ ist das Vorgehen des Propheten (s). So steht fest, dass der Prophet (s) in den verschiedenen Ländern Gouverneure (wulāt) einsetzte. Er gab ihnen auch das Recht, diese Gebiete zu regieren. So setzte er Muʿāḏ ibn Ğabal als wālī über den Ğanad ein, Ziyād ibn Labīd über Ḥaḍra-maut und Abū Mūsā al-Ašʿarī über Zabīd und Aden. Der wālī ist ein Vertreter des Kalifen; er übernimmt gemäß seiner Vertretungsbefugnis die Tätigkeiten, mit denen ihn der Kalif betraut. Eigentlich ist die wilāya - Statthal-terschaft - islamrechtlich nicht eingegrenzt. Jeder, der den Kalifen in einer Regierungstätigkeit vertritt, ist für diesen Tätigkeitsbereich ein wālī, gemäß der Formulie-rung, die der Kalif bei seiner Ernennung verwendet. 



371 

Die wilāya bzw. Statthalterschaft über Länder ist jedoch örtlich eingegrenzt, da der Gesandte (s) stets den Ort festlegte, für den er einen wālī oder Statthalter - d. h., einen Befehlshaber - ernannte. Eine wilāya (Statthalter-schaft) kann sowohl von genereller (ʿām) als auch von spezifischer (ḫāṣ) Art sein. Die generelle wilāya (wilāya ʿāmma) beinhaltet alle Regierungstätigkeiten im Land. Sie erfolgt, indem der Kalif einer Person die Befehlsge-walt in einem Land oder einer Region für die gesamte dortige Bevölkerung und für alle gewohnten Regie-rungstätigkeiten überträgt. In diesem Fall ist er generell befugt. In der eingeschränkten wilāya (wilāya ḫāṣṣa) hat der wālī lediglich die Aufgabe, die Armee zu führen, die Bürger zu betreuen sowie das Land und die dort leben-den Frauen und Kinder zu schützen. Er übernimmt keine Richteraufgaben und hat nicht das Recht, die ḫarāğ- und zakāt-Gelder einzutreiben. Der Gesandte Allahs (s) hat sowohl generelle Statthalter-schaften übertragen, wie im Falle ʿAmr ibn Ḥazms, der die generelle wilāya über den Jemen erhielt, als auch eingeschränkte, wie im Falle ʿAlī ibn Abī Ṭālibs, der nur für das Gerichtswesen im Je-men zuständig war. Die Kalifen nach ihm folgten seinem Beispiel. In manchen Fällen übertrugen sie generelle Statthalter-schaften, wie ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb, als er Muʿāwiya ibn Abī Sufyān eine generelle wilāya übertrug, in anderen Fällen aber nur eingeschränkte. So hat ʿAlī ibn Abī Ṭālib in Basra ʿAbdullāh ibn ʿAbbās als Statthalter ohne Finanzzuständigkeit eingesetzt, wobei er die finan-ziellen Belange an Ziyād übertrug. Die wilāya bzw. das Gouvernement oder die Befehlsgewalt (imāra) teilte sich in den ersten Epochen in zwei Arten auf: die wilāya für 



372 

das Gebet und die wilāya für den ḫarāğ. Deswegen fin-det man in den Geschichtsbüchern für die Statthalter-schaft der Befehlshaber zwei Bezeichnungen: 
Erstens: Die imāra (Befehlsgewalt) über das Gebet; und zweitens: die imāra über das Gebet und den ḫarāğ. Der amīr (Befehlshaber) ist also entweder ein amīr für das Gebet (ṣalāt) und den ḫarāğ gemeinsam oder allein für das Gebet bzw. allein für den ḫarāğ. Der Ausdruck ṣalāt (Gebet) im Zusammenhang mit der Statthalterschaft (wilāya) bedeutet nicht nur, den Menschen vorzubeten, sondern alle Regierungsaufgaben zu übernehmen, mit Ausnahme der Finanzen. Der Begriff ṣalāt ist hier also ein Synonym für das Regieren mit Ausnahme des Ein-treibens der Gelder. Wenn der wālī die Statthalterschaft für Gebet und ḫarāğ innehatte, dann war seine wilāya allgemeiner Natur. Wurde ihm lediglich die Statthalter-schaft für das Gebet oder den ḫarāğ übertragen, dann spricht man von einer spezifischen wilāya. 
Die Art der Einschränkung bei der spezifischen wilāya obliegt der Einteilung und der Vorgabe des Kalifen. Er kann sie z. B. nur auf den ḫarāğ beschränken oder allein auf die Richtertätigkeit. Ebenso kann er sie auf Bereiche außerhalb der Finanzen, der Judikative und der Armee beschränken. Er teilt die Statthalterschaft so ein, wie es dem Vorteil der Staats- bzw. Provinzverwaltung ent-spricht, da das islamische Recht dem wālī keine be-stimmten Tätigkeiten festlegt und nicht vorschreibt, dass er alle Regierungsaufgaben übernehmen muss. Es legt nur fest, dass die Tätigkeit des wālī bzw. des amīr eine Regierungs- und Herrschaftstätigkeit ist. Des Weiteren legt es fest, dass der wālī den Kalifen vertritt und er nur 



373 

in einem bestimmten Gebiet die Befehlsgewalt innehat, wie es der Vorgehensweise des Propheten (s) zu ent-nehmen ist. Das islamische Recht hat es dem Kalifen jedoch gestattet, dem wālī eine allgemeine oder nach seinem Ermessen auf gewisse Tätigkeiten beschränkte Statthalterschaft zu übertragen. Dies geht deutlich aus den Handlungen des Propheten (s) hervor. Aufgrund der durch den Propheten (s) erfolgte Festlegung der Statt-halterschaft für den amīr bzw. der wilāya für den wālī auf ein bestimmtes Land bzw. eine bestimmte Region ist Artikel 52 mit der Einteilung des Staates in wilāyāt (Pro-vinzen) und der wilāya in ʿimālāt (Landkreise) ergangen. 
Artikel 53 – Die Gouverneure (wulāt) werden durch den Kalifen ernannt. Die Kreisvorsteher (ʿummāl) werden durch den Kalifen und die Gouver-neure ernannt, wenn diese dazu ermächtigt wurden. Für die Gouverneure und Kreisvor-steher gelten dieselben Bedingungen wie für die Assistenten, d. h., sie müssen freie, mus-limische, geschlechtsreife, geistig zurech-nungsfähige und rechtschaffene Männer sein. Sie müssen darüber hinaus fähig sein, die ihnen übertragenen Aufgaben zur Genü-ge zu bewältigen. Sie sollen unter den gottes-fürchtigen und durchsetzungsstarken Perso-nen ausgewählt werden. 
Beleg für diesen Artikel ist das Handeln des Gesandten (s) und der Prophetengefährten nach ihm. So hat der Gesandte (s) die Ernennung der Gouverneure und Statt-halter für die verschiedenen Regionen selbst vorge-



374 

nommen. Manchmal übertrug er ihnen die Verantwor-tung für die gesamte Provinz (wilāya), wie im Falle des ʿAmr ibn Ḥazm, dem er die Statthalterschaft über den gesamten Jemen übertrug. In anderen Fällen übertrug er jedem einen Teil der wilāya, wie im Falle Muʿāḏ ibn Ğa-bals und Abū Mūsā, die er jeweils in ein anderes Gebiet des Jemen entsandte. Er sagte ihnen: 
رَا، وَلا رَاǻَسِّ « رَا تُعَسِّ  »وَتَطَاوَعَا تُنَفِّرَا، وَلا وǺََشِّ

Erleichtert es (den Menschen) und erschwert es (ihnen) nicht. Seid Frohbotschafter und nicht unleidlich. Und bemüht euch! Übereinstimmend tradiert. Dass es für den wālī zulässig ist, die Kreisvorsteher in seiner Provinz selbst zu ernennen, wird aus dem Umstand abgeleitet, dass der Kalif bei der Ernennung des wālī diesem auch die Befugnis zur Einsetzung der Kreisvorsteher erteilen kann. Die Feststellung, dass im Falle der wālīs dieselben Ernennungsbedingungen gelten wie im Falle des Assis-tenten (muʿāwin), ergibt sich aus dem Fakt, dass der wālī - gleich dem muʿāwin – ein Vertreter des Kalifen in Re-gierungsaufgaben ist. Folglich ist er ein Regent, für den dieselben Bedingungen zu gelten haben wie für den Kali-fen. So hat ja auch der muʿāwin alle Bedingungen zu erfüllen, die ein Kalif erfüllen muss. Der wālīmuss dem-zufolge ein Mann sein, da der Gesandte (s) sprach: 
 »امْرَأَةً  أَمْرَهُمُ  وَلَّوْا قَوْمٌ  ǻُفْلِحَ  لَنْ  «

Niemals wird ein Volk erfolgreich sein, das seine Be-fehlsgewalt einer Frau überträgt (wallau amrahum). Bei al-Buḫārī über den Weg Abū Bakras in geschlossener Kette tradiert. Mit wilāya ist im Hadith das Regieren ge-



375 

meint. Beweis dafür ist die Ergänzung amrahum (Be-fehlsgewalt). Verknüpft man den Ausdruck amrahum im Arabischen mit waliya und wilāya - wallau amrahum -, dann wird die Bedeutung der Begriffe waliya und wilāya auf Regierung und Herrschaft festgelegt. Der wālī muss auch frei sein, weil ein Sklave über sich selbst nicht ver-fügen kann, so kann er erst recht nicht als Herrscher über andere verfügen. Ebenso muss er ein Muslim sein, aufgrund der Aussage des Erhabenen: 
 ْيجَْعَلَ  وَلَن  َُّɍسَبِيلاً  الْمُؤْمِنِينَ  عَلَى لِلْكَافِريِنَ  ا 

Und Allah wird den Ungläubigen niemals Macht über die Gläubigen gewähren! (4:141)  
Der wālī muss auch geschlechtsreif und bei Verstand sein, weil der Hadith besagt: 

 »ثَلاَثَةٍ  عَنْ  الْقَلَمُ  رُفِعَ «
Von dreien ist die Feder enthoben worden: Bei Abū Dāwūd von ʿAlī ibn Abī Ṭālib (r) tradiert. Darin heißt es: 

بِيِّ  عَنْ «  »يَبْرَأَ  حَتَّى الْمَعْتُوهِ  وَعَنْ ... يَبْلُغَ  حَتَّى الصَّ
(...) vom Buben, bis er geschlechtsreif wird, und vom Irren, bis er genest. In einer anderen Tradierung bei Abū Dāwūd von ʿAlī ibn Abī Ṭālib (r) wird berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

 وَعَنِ  ǻَفِيȖَ، حَتَّى عَقْلِهِ  عَلَى الْمَغْلُوبِ  الْمَجْـنُونِ  عَنِ  ثَلاثَةٍ  عَنْ  الْقَلَمُ  رُفِعَ «
بِيِّ  وَعَنِ  ǻَسْـتَـǻْقȌَِ، حَتَّى النَّائِمِ  »ǻَحْتَلِمَ  حَتَّى الصَّ

Von dreien ist die Feder enthoben worden: Vom Irren, der seinen Verstand verlor, bis er zu sich kommt, vom Schlafenden, bis er erwacht und vom Kind, bis es 



376 

mannbar wird. Auch berichtet Aḥmad von ʿĀʾiša (r), dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 
بِيِّ  عَنْ  ثَلاَثَةٍ  عَنْ  لَمُ الْقَ  رُفِعَ « ائِمِ وَعَنْ  ǻَحْتَلِمَ  حَتَّى الصَّ  ǻَسْتǻَْقȌَِ  حَتَّى النَّ

 ...»ǻَعْقِلَ  حَتَّى الْمَعْتُوهِ  وَعَنْ 
Von dreien ist die Feder enthoben worden: Vom Bu-ben, bis er mannbar wird, vom Schlafenden, bis er er-wacht, und vom Irren, bis er zu Sinnen kommt. Von wem die Feder enthoben wurde, der wird nicht zur Re-chenschaft gezogen. Die Aufhebung der Feder bedeutet die Aufhebung des Entscheidungsvermögens. Demzufol-ge ist so eine Person nicht dazu berechtigt, Regierungs-entscheidungen durchzuführen, d. h., die Herrschaft auszuüben. 
Auch wird vorausgesetzt, dass der wālī rechtschaffen ist, denn Allah hat die Rechtschaffenheit zur Voraussetzung für die Zeugenakzeptanz gemacht. Somit gilt diese für einen Regenten mit besserem Grund. Darüber hinaus sagt der Erhabene: 

 »فَـتـَبـَيـَّنُوا بنِـَبَإٍ  فاَسِقٌ  جَاءكَُمْ  إِنْ  آمَنُوا الَّذِينَ  هَاʮَ أيَ«
Ihr, die ihr glaubt! Wenn ein Frevler mit einer Nachricht zu euch kommt, so prüft es nach! (49:6) Im Falle eines Frevlers befiehlt Allah, dessen Aussage vor Übernahme nachzuprüfen. Die Entscheidungen des Herrschers müs-sen jedoch ohne Nachprüfung übernommen werden können. Daher ist es unzulässig, wenn der Herrscher zu jenen Leuten zählt, deren Aussage bzw. Entscheidung nur nach vorheriger Überprüfung angenommen werden darf. Ebenso wird vorausgesetzt, dass der wālī den ihm übertragenen Regierungsaufgaben genügt und zu deren 



377 

Bewältigung in der Lage ist. So sagte der Gesandte (s) zu Abū Ḏarr, als dieser ihn bat, ihm eine Regierungsverant-wortung zu übertragen: 
 »ضَعǻِفًا أَرَاكَ  يإِنِّ «

Ich finde dich schwach (dafür). Bei Muslim in geschlos-sener Kette von Abū Ḏarr tradiert. In einer anderen Tra-dierung heißt es: 
، أǺََا ǻَا«  »أَمَانَة وَإِنَّهَا ضَعِيفٌ، إِنَّكَ  ذَرٍّ

Abū Ḏarr, du bist schwach und es ist wahrlich eine Treuhand. Dies ist ein Beleg dafür, dass der Schwache, der nicht in der Lage ist, die Regierungsbürde zu tragen, nicht zum wālī ernannt werden darf. 
Der Gesandte (s) wählte seine Statthalter stets unter jenen Personen aus, die zur Übernahme von Regie-rungsaufgaben sehr geeignet waren. Es waren Persön-lichkeiten, die für ihre Gelehrsamkeit und Gottesfurcht bekannt waren und die Aufgaben, die man ihnen über-trug, bestens erfüllten. Sie tränkten die Herzen der Bür-ger mit Gottesüberzeugung (īmān) und Respekt vor dem Staat. Sulaimān ibn Buraida berichtet von seinem Vater, der sagte: 

تِهِ  فِي أَوْصَاهُ  سَرȂَِّةٍ  أَوْ  جǻَْشٍ  عَلَى أَمِيرًا أَمَّرَ  إِذَا ɱ َِّ  رَسُولُ  Ȝَانَ «  خَاصَّ
 Ȏَبِتَقْو  َِّɱ  ْخَيْرًا الْمُسْلِمِينَ  مِنَ  مَعَهُ  وَمَن «... 

Wenn der Gesandte Allahs (s) einen Befehlshaber über eine Armee oder eine Heerestruppe ernannte, ermahn-te er ihn im Besonderen zur Gottesfurcht und legte ihm die mit ihm ziehenden Muslime ans Herz. Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Auch der wālī ist ein Be-



378 

fehlshaber in seiner wilāya, daher fällt auch er unter diesen Hadith. 
Artikel 54 – Der wālī hat in seiner wilāya stellvertre-tend für den Kalifen die Vollmacht zu regie-ren und die Tätigkeiten der Verwaltungsab-teilungen zu kontrollieren. Er besitzt in seiner wilāya sämtliche Vollmachten bis auf die Fi-nanzen, das Gerichtswesen und die Armee. Er besitzt die Befehlsgewalt über die Ein-wohner seiner wilāya und die Entscheidungs-befugnis in allem, was mit seiner wilāya ver-bunden ist. Die Polizei unterliegt seiner Be-fehlsgewalt in Bezug auf die Ausführung, nicht aber in Bezug auf die Verwaltung. 
Beleg dafür ist die Tatsache, dass der wālī Vertreter des Kalifen an dem Ort ist, für den er ernannt wurde Deswe-gen stehen ihm dort jene Befugnisse zu, die dem Kalifen zustehen. Wenn er eine generelle Vollmacht erhalten hat, dann ist er – gleich dem bevollmächtigten Assisten-ten – mit einer allgemeinen Befugnis (ʿumūm an-naẓar) ausgestattet. Jedoch ist diese örtlich auf seine Provinz begrenzt und nicht darüber hinaus gültig. Für jeden an-deren Ort benötigt er eine neue Ernennung, d. h. eine neue Vollmachtsübertragung. Hat er lediglich eine ein-geschränkte Vollmacht erhalten, dann ist er nur für jene Angelegenheiten zuständig, für die er explizit ernannt wurde (ḫuṣūṣ an-naẓar). Für andere Angelegenheiten hat er keine Befugnis.  



379 

Einige Gouverneure stattete der Gesandte Allahs (s) mit einer generellen Herrschaftsvollmacht in allen Angele-genheiten aus, wie z. B. Muʿāḏ ibn Ğabal, den der Pro-phet (s) mit dem Jemen betraute und ihm die Befugnis sowohl für das Gebet (d. h. alle Herrschaftsangelegen-heiten) als auch für die zakāt übertrug. Anderen über-trug er nur eine spezifische Vollmacht, wie es bei Farwa ibn Musaik der Fall war, dem er die Statthalterschaft über Murād, Miḏḥağ und Zubaid übertrug. Mit ihm ent-sandte er Ḫālid ibn Saʿīd als Zuständigen für die zakāt. Die Herrschaftsbefugnis Muʿāḏ ibn Ğabals war also ge-nereller Natur, sie umfasste das Gebet und die zakāt. Farwa ibn Musaik war hingegen mit einer spezifischen Befugnis ausgestattet, die nur das Gebet betraf. Ebenso hatte Ḫālid ibn Saʿīd eine spezifische Befugnis für das Einholen der zakāt.  
Manchmal beauftragte der Prophet (s) und entsandte Gouverneure, ohne sie über ihre Tätigkeit zu belehren. So entsandte er ʿAlī in den Jemen und belehrte ihn nicht, da er über dessen Wissen und Fähigkeiten Bescheid wusste. Andere Male entsandte er sie und belehrte sie über ihr Vorgehen. So sprach er (s) zu Muʿāḏ ibn Ğabal, als er ihn in den Jemen entsandte: 

 Ȝُǻَنْ  لَمْ  فَإِنْ  قَالَ  ȜِǺِ  َِّɱتَابِ  أَقْضِي الَ قَ  قَضَاءٌ  لَكَ  عَرَضَ  إِنْ  تَقْضِي Ȝَيْفَ «
 Ȝُǻَنْ  لَمْ  فَإِنْ  قَالَ  وَسَلَّمَ  عَلǻَْهِ  ɱَُّ  صَلَّى ɱَِّ  رَسُولِ  فَسُنَّةِ  قَالَ  Ȝِ  َِّɱتَابِ  فِي

 قَالَ  آلُو وَلاَ  رَأْيِي أَجْتَهِدُ  قَالَ  وَسَلَّمَ  عَلǻَْهِ  ɱَُّ  صَلَّى ɱَِّ  رَسُولِ  سَنَةِ  فِي
 عَلǻَْهِ  ɱَُّ  صَلَّى ɱَِّ  رَسُولِ  رَسُولَ  وَفȖََّ  الَّذǗ ȏَِِِّ  الْحَمْدُ  فَقَالَ  صَدْرȏِ  فَضَرَبَ 

 »رَسُولَهُ  يُرْضِي لِمَا وَسَلَّمَ 



380 

„Wie richtest du, wenn dir ein Gerichtsfall vorgelegt wird?“ Dieser antwortete: „Mit dem Buche Allahs.“ Der Prophet fragte: „Und wenn er im Buche Allahs nicht vorhanden ist?“ Er antwortete: „Dann mit der Sunna des Gesandten Allahs (s).“ Der Prophet fragte: „Und wenn er in der Sunna des Gesandten Allahs (s) (auch) nicht vorhanden ist?“ Er antwortete: „Dann bemühe ich mein Ermessen und scheue keine Anstrengung.“ Da klopfte ihm der Gesandte Allahs (s) auf die Brust und sprach: „Gepriesen sei Allah, Der den Gesandten des Gesandten Allahs (s) zu dem erfolgreich hinführte, was den Gesandten Allahs zufriedenstellt.“  
Von Aḥmad, at-Tirmiḏī, ad-Dāramī und Abū Dāwūd in geschlossener Kette herausgebracht. Der Wortlaut ist der bei Aḥmad. Einen ähnlichen Hadith erwähnt ibn Qudāma in „al-Muġnī“ und al-Āmidī in „al-Iḥkām“. Der Hadith ist also bekannt und wurde von den anerkannten Gelehrten und muğtahidūn angenommen. Somit zählt er von diesem Aspekt her zum ḥadīṯ ḥasan. 
Aufgrund dessen ist es erlaubt, dem Gouverneur eine umfassende (wilāya ʿāmma) oder spezifische Statthal-terschaft (wilāya ḫāṣṣa) zu übertragen. Ebenso ist es zulässig, ihm seine Tätigkeit in detaillierter oder generel-ler Form darzulegen.  
Obwohl es dem Kalifen gestattet ist, dem wālī sowohl eine allgemeine als auch eine spezifische Statthalter-schaft zu übertragen, hat sich durch die allgemeine Statthalterschaft Muʿāwiyas in aš-Šām gezeigt, dass er sich in der Zeit ʿUṯmāns vom Kalifen weitgehend unab-hängig machte und die Macht ʿUṯmāns über ihn nicht 



381 

mehr sichtbar war. Mit den umfassenden Herrschaftsbe-fugnissen, die er in sämtlichen Bereichen besaß, hat er dann nach dem Tode ʿUṯmāns diese schlimme Zwie-tracht hervorgerufen. Auch hat sich in der Schwächepe-riode der abbasidischen Kalifen gezeigt, dass die allge-meine Statthalterschaft die Loslösung der Provinzen er-möglichte, so dass dem Kalifen keine Macht über diese Gebiete blieb, außer in seinem Namen den Bittruf zu erheben und die Münzen mit seinem Namen zu prägen. Somit hat die allgemeine Statthalterschaft zu einem Schaden für den islamischen Staat geführt. Nachdem die Armee, die Finanzen und das Gerichtswesen zur Unab-hängigkeit befähigen, da die Armee die Stärke verkör-pert, das Geld die Lebensader ist und das Gerichtswesen den Schutz der Rechte und den Strafvollzug zutage tre-ten lässt, wird die Statthalterschaft der Gouverneure auf jene Bereiche beschränkt, die Armee, Finanzen und Ge-richtswesen nicht beinhalten. Verblieben nämlich diese drei Bereiche in den Händen des wālī, würde das zur Loslösungsgefahr führen, was für den Islamischen Staat existenzbedrohend sein kann. Aus diesem Grund wurde der zweite Teil dieses Artikels verfügt. 
Was den letzten Teil anbelangt, so ist der wālī ein Re-gent, der eine Exekutivkraft benötigt. Deswegen steht die Polizei unter seinem Befehl. Seine Befehlsgewalt über die Polizeikräfte ist uneingeschränkt, wie sie auch bezüglich aller Befugnisse in seiner Provinz uneinge-schränkt ist, bis auf die drei eingangs erwähnten Berei-che. Nachdem die Polizei dem Ressort für innere Sicher-heit angeschlossen ist, liegt ihre Verwaltung in dessen Hand, jedoch kann der wālī frei über sie verfügen. 



382 

Artikel 55 – Der wālī ist nicht dazu verpflichtet, den Kalifen darüber zu unterrichten, was er ge-mäß seiner Regierungsbefugnis an Tätigkei-ten durchführt, es sei denn auf freiwilliger Basis. Soll etwas Neues, noch nicht Gehabtes unternommen werden, bringt er es dem Kali-fen zur Kenntnis und handelt daraufhin nach dessen Befehl. Befürchtet er, dass die Ange-legenheit durch Abwarten Schaden nimmt, so handelt er zuerst und informiert danach verpflichtend den Kalifen, und zwar sowohl über die Angelegenheit selbst als auch über den Grund, warum er ihn nicht vor Ausfüh-rung der Handlung informiert hat. 
Beleg dafür ist die Tatsache, dass der Prophet (s) seine Gouverneure ernannte, ohne von ihnen zu verlangen, ihn über ihre Tätigkeiten zu informieren. Auch taten sie es ihrerseits nicht. Sie vollzogen ihre Tätigkeiten in voll-kommener Unabhängigkeit. Jeder von ihnen regierte seine Provinz so, wie er es für richtig hielt. Muʿāḏ, ʿAƩāb ibn Usaid, al-ʿAlāʾ ibn al-Ḥaḍramī und alle seine anderen Gouverneure gingen auf diese Weise vor. Dies beweist, dass der wālī den Kalifen über keine seiner Tätigkeiten informieren muss. Hierin unterscheidet er sich vom As-sistenten (muʿāwin), der den Kalifen über jede Tätigkeit, die er durchführt, zu informieren hat. Der wālī hingegen muss den Kalifen über keine seiner Tätigkeiten informie-ren. Auch hat der Kalif alle Handlungen des muʿāwin stets zu überprüfen, im Falle des wālī muss er dies aber nicht tun. Er muss zwar den allgemeinen Zustand der Gouverneure überprüfen und Nachrichten über sie ein-



383 

holen, doch muss er nicht über jede ihrer Handlungen unterrichtet sein. In seiner wilāya (Provinz) hat der wālī die uneingeschränkte Entscheidungsbefugnis. Deswegen antwortete auch Muʿāḏ dem Propheten, als dieser ihn in den Jemen entsandte: 
 »رأيي أجتهد«

Dann bemühe ich mein Ermessen. Dies beweist, dass der wālī den Kalifen nicht über alles informiert, sondern in seinem Ermessen handelt. Trotzdem steht es ihm zu, den Kalifen in den wichtigen Angelegenheiten zu Rate zu ziehen, jedoch soll er es nicht in den gewöhnlichen Din-gen tun, damit die Anliegen der Menschen nicht aufge-halten werden. Sollte etwas Ungewohntes passieren, dann wartet er mit dem Vollzug, bis er die Entscheidung des Kalifen eingeholt hat. Denn die Übertragung einer wilāya bedeutet, dass der Kalif einer Person die Befehls-gewalt in einem Land oder einer Region für die gesamte dortige Bevölkerung und für alle gewohnten Regie-rungstätigkeiten überträgt. Wenn es jedoch zu einem ungewohnten Ereignis kommt, so muss er die Entschei-dung des Kalifen abwarten, es sei denn, er fürchtet ei-nen Nachteil, der aus dem Zuwarten erwachsen kann. In diesem Fall führt er die Maßnahme durch und setzt den Kalifen anschließend in Kenntnis darüber, da es sich um eine ungewohnte Angelegenheit handelt. 
Artikel 56 – In jeder wilāya gibt es einen von der Bevöl-kerung gewählten Provinzrat (mağlis al-wilāya), dem der wālī vorsteht. Der Provinz-rat hat die Befugnis, seine Meinung zu Ver-waltungsangelegenheiten, nicht aber zu Re-



384 

gierungsangelegenheiten zu äußern. Er wird für die folgenden beiden Aufgabenbereiche ins Leben gerufen: 
Erstens: Um dem wālī die erforderlichen In-formationen über die Realität der wilāya und ihre Bedürfnisse zu übermitteln und dazu die Meinung zu äußern. 
Zweitens: Um das Wohlwollen oder die Un-zufriedenheit mit der Regentschaft des wālī zu äußern. 
Die Meinung des Rats ist im ersten Fall nicht bindend, im zweiten aber schon. Wenn der Rat sich über den wālī beschwert, wird er abgesetzt.  

Von den Gouverneuren des Gesandten (s) ist nicht be-kannt, dass sie über einen Provinzrat verfügten. Auch ist aus den Handlungen des Gesandten (s) nicht zu erken-nen, dass er einen Provinzrat für die wilāyāt ausgewählt hätte. Gleiches gilt für die Rechtgeleiteten Kalifen. Daher zählt der Provinzrat weder zu den Regierungsinstitutio-nen noch zu den islamischen Rechtssprüchen. Denn zu den Regierungsinstitutionen zählt jede Regierungstätig-keit, für die ein Rechtsbeleg existiert. Das, worüber kein Rechtsbeleg vorhanden ist, kann nicht zu den Regie-rungsinstitutionen gezählt werden. Dabei muss man die Tätigkeit selbst untersuchen: Handelt es sich um eine Zweigtätigkeit, die sich ursprünglich aus einer anderen Tätigkeit ergibt, so wird sie ihrem Ursprung angeschlos-sen. Sie zählt dann zu den erlaubten Stilen und Mitteln, 



385 

d. h., zu den so genannten Verwaltungsangelegenheiten. Ist es hingegen eine Ursprungstätigkeit oder eine Zweig-tätigkeit, die einen eigenen Rechtsbeleg hat, so darf sie nur gemäß ihrem Rechtsbeleg vollzogen werden. Beim Provinzrat handelt es sich um eine Zweigtätigkeit, die sich aus den wilāya-Tätigkeiten ableitet. Der wālī führt Regierungs- und Verwaltungstätigkeiten durch. Jedoch wissen die Bewohner seiner wilāya über die Realität ihrer wilāya und was sich darin ereignet besser Be-scheid. Deshalb benötigt er Informationen, die ihm bei der Durchführung seiner Aufgaben helfen. Und diese Informationen sind bei den Bewohnern der wilāya vor-handen. Daher ist es für ihn notwendig, die Provinzbe-wohner während seiner Statthalterschaft zu konsultie-ren. Dies zum einen. Zum anderen muss seine Herrschaft in der wilāya in einer Weise erfolgen, die die Einwohner nicht erzürnt. Erzürnen sie sich nämlich über ihn, muss der Kalif ihn absetzen. So setzte der Gesandte (s) al-ʿAlāʾ ibn al-Ḥaḍramī, seinen Gouverneur über Bahrain, ab, weil die Delegation von ʿAbd Qais sich über ihn be-schwerte. Dies erwähnt ibn Saʿd in „aṭ-Ṭabaqāt“. Des-wegen ist es für ihn unerlässlich, die Meinung seiner Provinzbewohner darüber einzuholen, ob sie mit seiner Regierungstätigkeit zufrieden sind oder nicht. Somit ist es auch aus diesem Grunde für ihn erforderlich, sich mit den Provinzbewohnern während der Ausübung seiner Regierungstätigkeit zu beraten. 
Aus diesen beiden Gründen, um die für ihn erforderli-chen Informationen einzuholen und die Meinung der Provinzbewohner über seine Regierungsarbeit zu erfah-ren, muss der wālī die Provinzbewohner heranziehen. 



386 

Um diese Heranziehung zu erleichtern, bildet er einen Provinzrat, der von den Provinzbewohnern gewählt wird. Diesen zieht er dann für beide Angelegenheiten heran: Um die Informationen einzuholen, die ihn bei der Durchführung seiner Verwaltungstätigkeiten helfen, und um die Meinung der Provinzbewohner zu erfahren, ob sie mit seiner Regierungstätigkeit zufrieden sind oder nicht, da der Provinzrat sie vertritt. Die Meinung des Rats ist im ersten Fall nicht bindend, im zweiten aber schon. Wenn der Rat sich über den wālī beschwert, wird er abgesetzt.  Der erste, der diesen Rat ins Leben rief, war ʿUmar ibn ʿAbd al-ʿAzīz. Bevor er Kalif wurde, war er Gouverneur in Medina. Wenn er eine Statthaltersitzung abhielt, wurden zwei Männern von besonderem Urteils-vermögen ihm gegenüber Kissen ausgebreitet. Damm sprach er zu ihnen: „Dies ist eine Sitzung der Strenge und Versuchung. Ihr habt keine andere Aufgabe als mich zu beobachten. Wenn ihr von mir etwas seht, was der Wahrheit nicht entspricht, so ermahnt mich zur Furcht vor Allah, dem Erhabenen, und ruft mir Allah ins Ge-dächtnis!“ Grundsätzlich gilt also, die Einwohner der wilāya heranzuziehen, die den wālī zu beobachten ha-ben. Um dies zu gewährleisten, wird dem wālī ein Pro-vinzrat zur Seite gestellt. 
Artikel 57 – Die Amtszeit einer Person in der wilāya soll nicht zu lang dauern. Der wālī soll seines Am-tes enthoben werden, sobald eine Festigung seiner Position im Lande beobachtet wird oder die Menschen zu sehr von ihm fasziniert sind. 



387 

Beleg dafür ist die Tatsache, dass der Gesandte (s) die Gouverneure eine Zeit lang im Amt beließ und sie dann absetzte. Selten war es der Fall, dass ein wālī die gesam-te Herrschaftszeit des Propheten (s) in seinem Amt ver-blieb. Was ibn ʿAbd al-Birr im „al-Istīʿāb“ berichtet, dass der Gesandte (s) ʿUṯmān ibn Abī l-ʿĀṣ aṯ-Ṯaqafī als Statt-halter in aṭ-Ṭāʾif einsetzte und dieser während der ge-samten Epoche des Propheten (s), des Kalifats von Abū Bakr und den ersten beiden Jahren des Kalifats von ʿUmar dort belassen wurde, bis ʿUmar ihn absetzte, so zählt dies zu den seltenen Ausnahmen. Die Regel wäh-rend der Zeit des Gesandten (s) war hingegen, dass er die Gouverneure nicht lange in ihrem Amt beließ. Dies belegt, dass dem Gouverneur keine dauerhafte Statthal-terschaft übertragen wird, vielmehr wird er für eine Zeit eingesetzt und dann abberufen. 
Allerdings existieren keine Belege aus dem Handeln des Gesandten (s) dafür, dass die Amtszeit des Gouverneurs mit einer kurzen oder langen Zeitspanne festgelegt wird. Es steht lediglich fest, dass der Prophet (s) in den meis-ten Fällen die Gouverneure nicht während seiner ganzen Herrschaftszeit im Amt beließ. Vielmehr setzte er sie ein und setzte sie dann auch wieder ab. Auch wenn es zuläs-sig ist, den wālī lange in seinem Amt zu belassen, wie es bei der Statthalterschaft von ʿUṯmān ibn Abī l-ʿĀṣ der Fall war, so hat sich jedoch aus der langen Statthalterschaft Muʿāwiyas in aš-Šām während der Zeit ʿUmars und ʿUṯmāns gezeigt, dass dies zu einer schlimmen Zwie-tracht führte, die das gesamte Staatsgebilde der Musli-me erschütterte. Daraus ist zu verstehen, dass sich aus einer langen Amtszeit des Gouverneurs in seiner wilāya 



388 

ein Schaden für die Muslime und für den Staat ergeben kann. Daher die Festlegung, dass die Amtszeit des Gou-verneurs nicht zu lange dauern soll. Deshalb wurde die-ser Artikel erlassen. 
Artikel 58 – Der wālī darf nicht von einer wilāya in die andere versetzt werden, weil seine Regie-rungsbefugnis örtlich bestimmt ist. Er kann aber abgesetzt und erneut ernannt werden. 
Beleg dafür ist das Vorgehen des Propheten (s), der die Gouverneure stets abberief. Es wird von ihm nicht be-richtet, dass er einen Gouverneur von einem Ort einfach an den anderen versetzte. Auch ist die Statthalterschaft - wilāya - ein Vertrag, der mit einer klaren Formulierung ergangen ist. Mit der Erwähnung des Gebiets oder des Landes im wilāya-Vertrag ist der Ort, in dem der wālī regieren soll, festgelegt. Er behält dort die Regierungsbe-fugnis, solange der Kalif ihn nicht abberuft. Ohne Abbe-rufung durch den Kalifen bleibt er weiterhin wālī in sei-nem Gebiet. Durch seine Versetzung an einen anderen Ort ist er seines Amtes am früheren Ort nicht enthoben worden. Auch hat er die Statthalterschaft am neuen Ort durch eine bloße Versetzung nicht übernommen. Die Absetzung von der wilāya am früheren Ort bedarf näm-lich einer klaren Enthebungserklärung, und die Einset-zung am neuen benötigt einen neuen, speziell auf diesen lautenden wilāya-Vertrag. Daraus leitet sich die Feststel-lung ab, dass ein wālī nicht von einer Provinz in die an-dere versetzt werden darf. Vielmehr muss er von einem Ort abberufen und im neuen eingesetzt werden. 



389 

Artikel 59 – Der wālī wird abgesetzt, wenn der Kalif dies für richtig hält, die Ratsversammlung (mağlis al-umma) ihre Unzufriedenheit mit ihm äußert oder der Provinzrat seiner wilāya seine Verärgerung über ihn zum Ausdruck bringt. Seine Absetzung erfolgt durch den Ka-lifen. 
Beleg dafür ist das Vorgehen des Gesandten (s). So setz-te er Muʿāḏ ibn Ğabal als Gouverneur im Jemen ein und enthob ihn dann wieder seiner Aufgabe, ohne einen Grund zu erwähnen. Er setzte al-ʿAlāʾ ibn al-Ḥaḍramī, sei-nen Statthalter in Bahrain, ab, weil eine Delegation der ʿAbd Qais sich über ihn beschwerte. Auch ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb setzte seine Gouverneure mit und ohne Grund ab. So enthob er Ziyād ibn Abī Sufyān seiner Statthalter-schaft, ohne einen Grund zu nennen. Saʿd ibn Abī Waqqās setzte er ab, weil die Menschen sich über ihn beklagten, und sagte dazu: „Ich habe ihn weder aus Un-fähigkeit noch wegen Verrates abgesetzt.“ Dies alles belegt, dass der Kalif den wālī, wann immer er möchte, absetzen kann. Er muss ihn aber absetzen, wenn der Provinzrat, der die Bewohner seine wilāya repräsentiert, sich über ihn beschwert. Ebenso muss er ihn absetzen, wenn die Ratsversammlung (mağlis al-umma) sich über ihn beschwert, die ja alle Provinzen repräsentiert. 
Artikel 60 – Der Kalif hat die Pflicht, die Handlungen der Gouverneure zu überprüfen, sie streng zu kontrollieren und jemanden zu ernennen, der ihn bei ihrer Inspektion und der Überprü-fung ihres Zustandes vertritt. Gelegentlich 



390 

muss er sie alle oder einen Teil von ihnen bei sich versammeln. Auch muss er sich die Be-schwerden des Volkes über sie anhören. 
Es steht fest, dass der Prophet (s), wenn er Gouverneure ernennen wollte, sie zu prüfen pflegte, wie er es mit Muʿāḏ und Abū Mūsā tat. Auch legte er ihnen dar, wie sie vorzugehen haben. So geschah es im Falle von ʿAmr ibn Ḥazm in seinem unter den Gelehrten bekannten Brief an ihn, wie es ibn ʿAsākir in seinem Werk „Tārīḫ Dimašq“ (die Geschichte von Damaskus) erwähnt. Auch berichtet al-Ḥāfiẓ in „al-Iṣāba“: (...) Der Prophet (s) setzte ʿAmr ibn Ḥazm in Nağrān als Statthalter ein. (...) Es wird von einem Brief berichtet, den er an ihn schrieb, der die Pflichten, das Blutgeld und anderes beinhaltete. Dies wird bei Abū Dāwūd, an-Nasāʾī, ibn Ḥibbān, ad-Dāramī und anderen tradiert. Ebenso machte sie der Gesandte (s) auf gewisse wichtige Dinge aufmerksam. So tat er es bei Abbān ibn Saʿīd, als er ihn zum Statthalter über Bahrain ernannte. Ibn Saʿd berichtet in „aṭ-Ṭabaqāt“ von al-Wāqidī, dass der Gesandte (s) zu Abbān ibn Saʿīd sprach: 

 »سَرَاتَهِمْ  وَأَكْرِمْ  خَيْراً، قَـǻْسٍ  Ǻَعَـبْـدِ  اسْـتَـوْصِ «
Nimm dich der ʿAbd Qais in Güte an und würdige ihr Ansehen. Ebenso ist belegt, dass der Gesandte (s) seine Gouverneure zur Rechenschaft zog, ihre Zustände über-prüfte und sich die Nachrichten über sie genau anhörte. Mit seinen Statthaltern rechnete er alle Ein- und Ausga-ben genau ab. Al-Buḫārī und Muslim berichten von Abū Ḥāmīd as-Sāʿidī, der sagte: 



391 

 صَـدَقَـةٍ  عَلَى اللُّتَبǻَِّةِ  ابْنُ  لَهُ  ǻُقَالُ  أَسْدٍ  بَنِي مِنْ  رَجُلاً   النَّبِيُّ  اسْـتَعْمَلَ «
 قَالَ  الْمِنْـبَرِ  عَلَى  النَّبِيُّ  قَامَ فَ  لِي أُهْدȏَِ  وَهَـذَا لَكُمْ  هَـذَا قَـالَ  قَـدِمَ  فَلَمَّا

 الْعَامِلِ  Ǻَالُ  مَا قَالَ  ثُمَّ  عَلǻَْهِ  وَأَثْنَى ɱََّ  فَحَمِدَ  الْمِنْـبَرَ  فَصَعِدَ  أǻَْضًا سُفǻَْانُ 
هِ  أَبǻِهِ  بَيْتِ  فِي جَلَسَ  فَهَلاَّ  لِي وَهَذَا لَكَ  هَذَا ǻَقُولُ  فǻََأْتِي نَـبْـعَـثُـهُ   فَيَـنْـظُـرُ  وَأُمِّ
Ȏَلاَ  أَمْ  لَهُ  أَيُهْد ȏِأْتِي لاَ  بِيَدِهِ  نَفْسِي وَالَّذǻَ  ٍشَيْءǺِ  َّهِ  جَاءَ  إِلاǺِ  َامَةِ  يَوْمǻَِالْق 
 تǻَْعَرُ  شَاةً  أَوْ  خُوَارٌ  لَهَا Ǻَقَرَةً  أَوْ  رُغَاءٌ  لَهُ  Ǻَعِيرًا Ȝَانَ  إِنْ  رَقَـبَـتِـهِ  عَلَى ǻَحْمِلُهُ 

 »ثَلاَثاً  بَلَّغْتُ  هَلْ  أَلاَ  إǺِْطǻَْهِ  عُفْرَتَيْ  رَأَيْنَا حَتَّى يَدǻَْهِ  رَفَعَ  ثُمَّ 
Der Prophet (s) betraute einen Mann vom Stamm der Banū Asd, den man ibn al-Lutbīya nannte, mit der Ein-hebung der zakāt. Als er zum Propheten kam, sagte er: „Das ist für euch, und das ist mir geschenkt worden.“ Da stieg der Prophet (s) auf die Kanzel, dankte Allah und pries Ihn. Dann sprach er: „Was fällt einem Beauf-tragten denn ein, den wir mit einer Angelegenheit be-trauen, er dann zurückkommt und sagt: ‚Das gehört dir, und das mir‘. Soll er doch im Hause seines Vaters und seiner Mutter sitzen bleiben und sehen, ob ihm etwas geschenkt wird oder nicht. Bei Dem, in dessen Hand meine Seele liegt, nichts davon nimmt er, das er nicht am Tage der Auferstehung am Nacken tragen wird. Sei es ein dröhnendes Kamel, eine muhende Kuh oder ein blökendes Schaf.“ Dann hob er seine Hände, bis wir das Weiß seiner Achseln sehen konnten, und sagte dreimal: „Wahrlich, habe ich verkündet?“ 
Auch ʿUmar war sehr streng in der Kontrolle seiner Gou-verneure. Er ernannte Muḥammad ibn Maslama, um sie zu kontrollieren und ihre Tätigkeiten zu überprüfen. In der Pilgerzeit versammelte er seine Gouverneure, um 



392 

ihre Arbeit zu bewerten, die Beschwerden der Bürger anzuhören, mit ihnen die Angelegenheiten ihrer Provin-zen zu besprechen und sich ein Bild über ihren Zustand zu machen. Es wird berichtet, dass ʿUmar eines Tages zu den Leuten, die um ihn waren, sprach: „Wenn ich euch den Besten vorsetze, den ich kenne, und ihm befehle, gerecht zu sein, meint ihr dann, dass ich meine Pflicht erfüllt hätte?“ Sie antworteten: „Jawohl!“ Doch ʿUmar sprach: „Nein, solange ich nicht seine Arbeit überprüft habe, um zu sehen, ob er das, was ich ihm anbefohlen habe, getan hat oder nicht!“ Bei al-Baihaqī in „as-Sunan wa š-Šuʿab“ von Ṭāwūs in geschlossener Kette tradiert. ʿUmar war sehr streng, wenn er seine Gouverneure und Statthalter zur Rechenschaft zog. In seiner Strenge ging er so weit, dass er manchen von ihnen schon wegen ei-nes Verdachts absetzte, für den es keinen klaren Beweis gab. Er enthob sie auch ihres Amtes aufgrund eines blo-ßen Zweifels, der nicht einmal zu einem Verdacht ge-reichte. Als er eines Tages dazu gefragt wurde, antwor-tete er: Wahrlich ist es ein Leichtes, einen Befehlshaber durch einen anderen zu ersetzen, wenn ich ein Volk da-mit bessern kann. Bei ibn Šabba in „Tārīḫ al-Madīna“ in geschlossener Kette tradiert, ebenso bei ibn Saʿd in „aṭ-Ṭabaqāt“ von al-Ḥasan. 
Trotz seiner Strenge mit den Gouverneuren ließ er ihnen jedoch freie Hand und achtete auf den Erhalt ihrer Wür-de als Regenten. Er hörte sie an und lauschte aufmerk-sam ihren Argumenten. Wenn das Argument ihn über-zeugte, machte er keinen Hehl daraus und lobte darauf-hin seinen Statthalter. Eines Tages erfuhr er über seinen Statthalter in Homs ʿUmair ibn Saʿd, dass dieser auf der 



393 

Kanzel sprach: „Der Islam bleibt unbezwingbar, solange die Herrschaft stark ist. Die Stärke der Herrschaft liegt jedoch nicht im Töten mit dem Schwert oder dem Gei-ßeln mit der Peitsche; sie liegt vielmehr im Urteilen mit der Wahrheit und im Einholen der Gerechtigkeit.“ Ibn Saʿd erwähnt den Bericht in „aṭ-Ṭabaqāt“ von Saʿīd ibn Suwaid. Daraufhin sagte ʿUmar über ihn: Wie sehr wünschte ich einen Mann wie ʿUmair ibn Saʿd zu haben, den ich für die Angelegenheiten der Muslime heranzie-hen kann. 
DER AMĪR AL-ĞIHĀD: 

DAS KRIEGSRESSORT - DIE ARMEE 
Artikel 61 – Das Kriegsressort befasst sich mit allen An-gelegenheiten, die mit den Streitkräften in Verbindung stehen, sei es die Armee, die Po-lizei, das Kriegsmaterial, die Kriegslogistik, die Kriegsausrüstung und dergleichen. Dazu gehören auch die Militärakademien, die Mili-tärmissionen und alles, was an islamischer und allgemeiner Geistesbildung für die Ar-mee erforderlich ist. Das Kriegsressort be-fasst sich ebenso mit allem, was mit dem Krieg und der Kriegsvorbereitung zusam-menhängt. Der Leiter dieses Ressorts wird als amīr al-ğihād bezeichnet. 
Das Kriegsressort: Das Kriegsressort ist eine staatliche Institution. Ihr Leiter wird amīr al-ğihād (Führer des ğihād) und nicht mudīr al-ğihād (Direktor des ğihād) 



394 

genannt, denn der Gesandte Allahs (s) pflegte die Ar-meekommandanten als umarāʾ, d. h. als Befehlshaber bzw. als Führer, zu bezeichnen. So berichtet ibn Saʿd, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 
 فَعَبْدُ  قُتِلَ  فَإِنْ  طَالِبٍ، أَبِي نُ بْ  فَجَعْفَرُ  قُتِلَ  فَإِنْ  حَارِثَةَ، بن زȂَْدُ  النَّاسِ  أَمِيرُ «

 َِّɱ  ُعَلَيْهِمْ  فَيَجْعَلُوهُ  رَجُلاً  بَيْنَهُمْ  المُسْلِمُونَ  فَلْيَرْتَضِ  قُتِلَ  فَإِنْ  رَوَاحَةَ، بْن« 
Befehlshaber über die Leute ist Zaid ibn Ḥāriṯa. Sollte er getötet werden, dann Ğaʿfar ibn Abī Ṭālib. Sollte die-ser ebenfalls getötet werden, dann ʿAbdullāh ibn Rawāḥa. Wenn auch er getötet wird, dann sollen die Muslime aus ihren Reihen in Wohlwollen einen Mann bestimmen, den sie zu ihrem Befehlshaber machen. Und al-Buḫārī berichtet von ʿAbdullāh ibn ʿUmar, der sagte: 

 ...» حَارِثَةَ  بْنَ  زȂَْدَ  مُؤْتَةَ  غَزْوَةِ  فِي ɱ َِّ  رَسُولُ  أَمَّرَ «
Der Gesandte Allahs (s) ernannte in der Schlacht von Muʾta Zaid ibn Ḥāriṯa zum Befehlshaber (…). Al-Buḫārī berichtet ebenso den ḥadīṯ von Salama ibn al-Akwaʿ, in dem es heißt: 

رُهُ  وȜََانَ  زȂَْدٍ، مَعَ  وَغَزَوْتُ «  »عَلَيْنَا يُؤَمِّ
Ich zog mit Zaid in die Schlacht. Er - der Prophet (s) - pflegte ihn zum Befehlshaber über uns zu ernennen. Auch berichten al-Buḫārī und Muslim von ʿAbdullāh ibn ʿUmar, der sagte: 



395 

 فِي النَّاسِ  Ǻَعْضُ  فَطَعَنَ  زȂَْدٍ، بْنَ  أُسَامَةَ  عَلَيْهِمْ  وَأَمَّرَ  Ǻَعْثًا  النَّبِيُّ  Ǻَعَثَ «
 إِمَارَةِ  فِي تَطْعُنُونَ  Ȝُنْتُمْ  فَقَدْ  إِمَارَتِهِ  فِي تَطْعُنُوا أَنْ   :  النَّبِيُّ  فَقَالَ  إِمَارَتِهِ،

 ...» لِلإِمَارَةِ  لǻِقًالَخَ  Ȝَانَ  إِنْ  ɱَِّ  وَاǻْمُ  قَبْلُ، مِنْ  أَبǻِهِ 
Der Prophet (s) entsandte einen Feldzug und ernannte Usāma ibn Zaid zum Befehlshaber. Einige Leute stellten seine Fähigkeit zur Führerschaft in Frage. Da sprach der Gesandte Allahs (s): „Wenn ihr seine Fähigkeit zur Füh-rerschaft in Frage stellt, so habt ihr bereits jene seines Vaters in Frage gestellt. Aber bei Allah, er ist für die Führerschaft wahrlich geeignet. […]“ Die Prophetenge-fährten, Allahs Wohlgefallen über sie, pflegten die Ar-mee von Muʾta als „ğaiš al-umarāʾ“ - die Armee der Kommandanten bzw. Befehlshaber - zu bezeichnen. Muslim berichtet von Buraida, der sagte: 

 ...» أَوْصَاهُ  سَرȂَِّةٍ  أَوْ  جǻَْشٍ  عَلَى أَمِيرًا أَمَّرَ  إِذَا ɱ َِّ  رَسُولُ  Ȝَانَ «
Wenn der Gesandte Allahs (s) einen Befehlshaber über eine Armee oder eine Heerestruppe ernannte, ermahn-te er ihn (...). 
Das Kriegsressort übernimmt sämtliche Angelegenhei-ten, die mit den Streitkräften in Verbindung stehen, und zwar so, wie es im Artikel erwähnt wird. In die Befugnis-se des Kriegsressorts fällt auch die Entsendung von Spi-onen zu den Krieg führenden Ungläubigen. Zu diesem Zweck wird eine eigene Abteilung im Kriegsressort ein-gerichtet.  
Die Belege dafür aus der sīra des Gesandten Allahs (s) sind sehr bekannt. Zu diesen Belegen zählen die folgen-den: 



396 

Die Belege für die Aufrüstung: Der Erhabene sagt: 
وا«  ɱَِّ  عَدُوَّ  Ǻِهِ  تُرْهِبُونَ  الْخَيْلِ  رȁَِاȉِ  وَمِنْ  قُوَّةٍ  مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا لَهُمْ  وَأَعِدُّ

Ȝُمْ   شَيْءٍ  مِنْ  تُنْفِقُوا وَمَا◌ۚ  ǻَعْلَمُهُمْ  ɱَُّ  تَعْلَمُونَهُمُ  لاَ  دُونِهِمْ  مِنْ  وَآخَرȂِنَ  وَعَدُوَّ
 »تُظْلَمُونَ  لاَ  وَأَنْتُمْ  إِلȜُǻَْمْ  يُوَفَّ  ɱَِّ  سَبِيلِ  فِي

Und rüstet gegen sie mit allem, was ihr an Kampfkraft und Schlachtrossen aufzubringen vermögt, ihr schüch-tert damit den Feind Allahs und euren Feind ein und dazu noch andere, die hinter ihnen stehen. Ihr kennt sie nicht, doch Allah kennt sie. Und was immer ihr auf Al-lahs Weg ausgebt, wird euch in vollem Maße vergolten, und kein Unrecht wird euch zugefügt. (8:60) Auch be-richtet ibn Saʿd in „aṭ-Ṭabaqāt“ von Makḥūl, 
 »يَوْماً  أَرȁَْعِينَ  الطَّائِفِ  أَهْلِ  عَلَى المِنْجَنِيȖَ  نَصَبَ   النَّبِيَّ  أَنَّ «

dass der Prophet (s) gegen die Leute aṭ-Ṭāʾifs vierzig Tage lang Katapulte einsetzte. In seiner Prophetenbio-graphie berichtet ibn Hišām: 
ثَنِي« لُ أَ   اللهِ  رَسُولَ  أَنَّ  Ǻِهِ  أَثȖُِ  مَنْ  حَدَّ  الإِسْلاَمِ فِي رَمَى مَنْ  وَّ

 ِȖالمِـنْجَنِيǺِ« 
Einer, dem ich vertraue, berichtete mir, dass der Ge-sandte Allahs (s) der erste war, der im Islam Katapulte einsetzte. 
Die Belege für Ausbildung und Training: 
Muslim berichtet von ʿUqba ibn ʿĀmir, der sagte: Ich hörte den Gesandten Allahs (s), als er auf der Kanzel stand, sagen: 



397 

 الْقُوَّةَ  إِنَّ  أَلاَ  الرَّمْيُ، الْقُوَّةَ  إِنَّ  أَلاَ   قُـوَّة مِنْ  اسْتَطعَْتُمْ  مَا لهَمُْ  وَأَعِدُّوا«
 »الرَّمْي الْقُوَّةَ  إِنَّ  أَلاَ  الرَّمْيُ،

Und rüstet gegen sie mit allem, was ihr an Kampfkraft aufzubringen vermögt. Wahrlich, die Kampfkraft liegt im Bogenschießen, wahrlich, die Kampfkraft liegt im Bogenschießen, wahrlich, die Kampfkraft liegt im Bo-genschießen. 
Al-Buḫārī berichtet von Salama ibn al-Akwaʿ, der sagte: 

 ارْمُوا  : ɱ َِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  يَنْتَضِلُونَ، أَسْلَمَ  مِنْ  نَفَرٍ  عَلَى  النَّبِيُّ  مَرَّ «
 فَأَمْسَكَ : قَالَ  فُلاَنٍ، بَنِي مَعَ  وَأَنَا ارْمُوا رَامǻًِا، Ȝَانَ  أǺََاكُمْ  فَإِنَّ  إِسْمَاعِيلَ  بَنِي
 ǻَا: فَقَالُوا تَرْمُونَ؟ لاَ  لَكُمْ  مَا  :ɱ َِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  Ǻِأَيْدِيهِمْ، الْفَرȂِقَيْنِ  أَحَدُ 

 »ȜُلȜُِّمْ  مَعȜَُمْ  وَأَنَا ارْمُوا: قَالَ  مَعَهُمْ؟ وَأَنْتَ  نَرْمِي ɱَِّ، رَسُولَ 
Der Prophet (s) kam bei Leuten vom Stamm Aslam vor-bei, die mit Pfeilen gegeneinander um die Wette schos-sen. Da sprach der Gesandte Allahs (s): „Schießt, o Banū Ismāʿīl, denn euer Vater war ein (guter) Schütze! Schießt, und ich bin mit dieser - er nannte sie - Gruppe eures Stammes.“ Da hielt die andere der beiden Grup-pen inne. Der Gesandte Allahs (s) fragte: „Was ist mit euch, warum schießt ihr nicht?“ Sie antworteten: „O Gesandter Allahs (s), wie können wir denn schießen, wenn du unter ihnen bist?“ Doch er antwortete: „Schießt, und ich bin mit euch allen!“ 
Und Muslim berichtet, dass Fuqaim al-Laḫmī zu ʿUqba ibn ʿĀmir sprach: „Du beschäftigst dich mit diesen beiden Dingen, wo du doch alt bist, und es dir schwer fällt?“ Doch ʿUqba antwortete: „HäƩe ich da nicht eine Aussage 



398 

vom Gesandten Allahs (s) gehört, würde ich mich damit nicht abmühen.“ Al-Ḥāriṯ erzählt: Da fragte ich ibn Šamāsa: „Und welche Aussage war das?“. Er antwortete: Der Gesandte Allahs (s) sprach: 
مْيَ  عَلِمَ  مَنْ «  »عَصَى قَدْ  أَوْ  مِنَّا، فَلǻَْسَ  تَرȜََهُ  ثُمَّ  الرَّ

Wer das Bogenschießen erlernt und später davon ab-lässt, der gehört nicht zu uns - oder: der hat eine Sünde begangen. 
Auch berichten Abū Dāwūd und al-Ḥākim - al-Ḥākim stufte den Bericht als richtig ein, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu. Der hier erwähnte Wortlaut ist der bei Abū Dāwūd. - von Ḫālid ibn Zaid, der sagte: Ich war Bogen-schütze und pflegte mit ʿUqba ibn ʿĀmir zu üben. Eines Tages kam er bei mir vorbei und sprach: „Ḫālid, lass uns Bogenschießen gehen! Doch ich ließ mir Zeit und ent-sprach nicht gleich seiner Aufforderung. Da sagte er: „O Ḫālid, lass mich dir etwas erzählen, was mir der Gesand-te Allahs (s) gesagt hat. Ich sage es dir so, wie es der Ge-sandte Allahs (s) formulierte: 

هْمِ  يُدْخِلُ  وَجَلَّ  عَزَّ  ɱََّ  إِنَّ «"   بُ ǻَحْتَسِ  صَانِعَهُ : الْجَنَّةَ  نَفَرٍ  ثَلاَثَةَ  الْوَاحِدِ  Ǻِالسَّ
 إِلَيَّ  أَحَبُّ  تَرْمُوا وَأَنْ  وَارȜَْبُوا، وَارْمُوا وَمُنْبِلَهُ، Ǻِهِ، وَالرَّامِيَ  الْخَيْرَ، صَنْعَتِهِ  فِي

جُلِ  تَأْدِيبُ : ثَلاَثٌ  إِلاَّ  اللَّهْوِ  مِنْ  لǻَْسَ  تَرȜَْبُوا، أَنْ  مِنْ   وَمُلاعَبَتُهُ  فَرَسَهُ، الرَّ
مْيَ  تَرَكَ  وَمَنْ  وَنَبْلِهِ، Ǻِقَوْسِهِ  وَرَمǻُْهُ  أَهْلَهُ،  فَإِنَّهَا عَنْهُ  رَغǺَْةً  عَلِمَهُ  مَا Ǻَعْدَ  الرَّ

 »Ȝَفَرَهَا قَالَ  أَوْ  تَرȜََهَا نِعْمَةٌ 
Wahrlich, mit einem Pfeil lässt Allah drei Leute ins Pa-radies eintreten: Seinen Hersteller, der mit seiner Ferti-gung allein von Allah das Gute erbittet, seinen Schützen 



399 

und denjenigen, der ihm die Pfeile reicht. So schießt und reitet! Dass ihr schießt, ist mir lieber, als dass ihr reitet. Zum lauteren Spiel zählt nur dreierlei: die Dres-sur des Pferdes, das Spiel mit der Ehefrau und das Schießen mit Pfeil und Bogen. Wer aus Unlust vom Bo-genschießen ablässt, nachdem er es erlernt hat, so ist es eine Gabe, der er sich entschlägt - oder er sagte: die er verweigert. 
Belege für die erforderliche Geistesbildung in der Armee sind die folgenden: 
In Sure at-Tauba sagt der Erhabene: 

 َّإِن  ََّɍَِنَّ  وَأَمْوَالهَمُْ  أنَْـفُسَهُمْ  الْمُؤْمِنِينَ  مِنَ  اشْتـَرَى اϥ  ُُفيِ  يُـقَاتلُِونَ ۚ◌  الجْنََّةَ  لهَم 
نجِْيلِ  التـَّوْراَةِ  فيِ  حَقčا عَلَيْهِ  وَعْدًاۖ◌  وَيُـقْتَـلُونَ  فَـيـَقْتُـلُونَ  اɍَِّ  سَبِيلِ   وَالإِْ

ۚ◌  بهِِ  ʪَيَـعْتُمْ  الَّذِي ببِـَيْعِكُمُ  فاَسْتـَبْشِرُواۚ◌  اɍَِّ  مِنَ  بعَِهْدِهِ  أَوْفىَ  وَمَنْ ۚ◌  وَالْقُرْآنِ 
 الرَّاكِعُونَ  السَّائِحُونَ  الحْاَمِدُونَ  الْعَابِدُونَ  التَّائبُِونَ  الْعَظِيمُ  الْفَوْزُ  هُوَ  وَذَلِكَ 

ۗ◌  اɍَِّ  لحِدُُودِ  وَالحْاَفِظوُنَ  الْمُنْكَرِ  عَنِ  وَالنَّاهُونَ  ʪِلْمَعْرُوفِ  الآْمِرُونَ  السَّاجِدُونَ 
 الْمُؤْمِنِينَ  وَبَشِّرِ 

Wahrlich, Allah hat den Gläubigen ihr Leben und ihr Gut abgekauft, auf dass ihnen das Paradies gehöre: Sie kämpfen auf dem Wege Allahs, sie töten und werden getötet; eine Verheißung - bindend für Ihn - in der Tho-ra, im Evangelium und im Koran. Und wer hält seine Verheißung getreuer ein als Allah? So freut euch eures Handels, den ihr abgeschlossen habt, und dies ist wahr-lich der große Gewinn! Die reuig Umkehrenden, die (Allah) Dienenden, die Lobenden, die (auf Allahs Weg) Umherziehenden, die sich Verbeugenden, die sich Nie-



400 

derwerfenden, die das Rechte Gebietenden und das Verwerfliche Verbietenden, die Allahs Grenzen Einhal-tenden - und verkünde den Gläubigen die Frohbot-schaft. (9:111-112) Hier hat Sich Allah nicht damit be-gnügt, dass wir unser Leben und unser Gut einsetzen, um die Frohbotschaft zu empfangen, sondern fügte dem noch hinzu, dass wir reuig Umkehrende, Dienende, Fas-tende, Betende, Gebietende des Rechten und Verbie-tende des Unrechts und die Grenzen Allahs Einhaltende sein sollen. Wir müssen an diesen Grenzen innehalten und dürfen sie nicht übertreten. Vielmehr sollten wir zu diesen Grenzen einen Abstand halten, um sicher unver-sehrt zu bleiben. 
Auch sagt der Erhabene: 

َأي ʮَوَاتَّـقُوا وَراَبِطُوا وَصَابِرُوا اصْبرِوُا آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  ََّɍتُـفْلِحُونَ  لَعَلَّكُمْ  ا 
Ihr, die ihr glaubt! Seid standhaft und übt euch in Standhaftigkeit, seid kampfbereit an Feindesland und fürchtet Allah, auf dass ihr erfolgreich seid. (3:200) 
Al-Buḫārī und Muslim berichten von Sahl ibn Saʿd as-Sāʿidī, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

» ُȉاȁَِا مِنْ  خَيْرٌ  اللهِ  سَبِيلِ  فِي يَوْمٍ  رǻَنْـ  أَحَدȜُِمْ  سَـوȉِْ  وَمَوْضِـعُ  عَلَيْهَا، وَمَا الدُّ
نǻَْا مِنْ  خَيْرٌ  الْجَـنَّةِ  مِنْ  وْحَةُ  عَلَيْهَا، وَمَا الدُّ  اللهِ، سَبِيلِ  فِي الْعَبْدُ  يَرُوحُهَا وَالرَّ

نǻَْا مِنْ  خَيْرٌ  الْغَدْوَةُ، أَوْ   »عَلَيْهَا وَمَا الدُّ
Einen Tag lang an Feindesgrenze um Allahs willen kampfbereit zu sein (ribāṭ), ist besser als das Diesseits und alles, was sich darauf befindet. Und der Ort, wo jemand von euch im Paradies seinen Stock niederlegt, ist besser als das Diesseits und alles, was sich darauf 



401 

befindet. Und des Morgens oder des Abends auf Allahs Wege auszurücken ist besser als das Diesseits und alles, was sich darauf befindet. 
Al-Buḫārī berichtet von ʿAbdullāh ibn Abī Aufā (r), dass der Gesandte (s) sprach: 

ـيُوفِ  ظِلالِ  تَحْتَ  الْجَنَّةَ  أَنَّ  وَاعْلَمُوا«  »السُّ
Und wisset, dass das Paradies im Schatten der Schwer-ter steht. 
Auch berichtet al-Buḫārī von ʿAbd ar-Raḥmān ibn Ğubair, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

تْ  مَا« هُ  ɱَِّ  سَبِيلِ  فِي عَبْدٍ  قَدَمَا اغْبَرَّ  »النَّارُ  فَتَمَسَّ
Niemals würden zwei Beine eines Dieners vom Feuer berührt werden, die auf dem Wege Allahs der Staub bedeckt hat. 
Und al-Ḥākim berichtet von ʿImrān ibn Ḥaṣīn - er stufte den Hadith als ṣaḥīḥ ein, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu -, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

جُلِ  مَقَامُ « فِّ  فِي الرَّ جُلِ  عǺَِادَةِ  مِنْ  اللهِ  عِنْدَ  أَفْضَلُ  اللهِ  سَبِيلِ  فِي الصَّ  الرَّ
 »سَنَةً  سِتِّينَ 

Der Stand eines Mannes in einer Kampfreihe auf dem Wege Allahs ist Allah lieber als dessen Gebet sechzig Jahre lang. 
Des Weiteren berichtet al-Buḫārī von Abū Huraira, der sagte: Es sprach der Prophet (s): 



402 

هَـا دَرَجَـةٍ  مِائَةَ  الْجَـنَّةِ  فِي إِنَّ «"   بَيْنَ  مَا ɱَِّ، سَبِيلِ  فِي لِلْمُجَاهِدِينَ  ɱَُّ  أَعَـدَّ
رَجَتَيْنِ  مَاءِ  بَيْنَ  Ȝَمَا الدَّ  »وَالأَرْضِ  السَّ

Im Paradies gibt es hundert Stufen, die Allah für die Kämpfer auf Seinem Wege vorbereitet hat. Zwischen einer Stufe und der nächsten ist ein Unterschied wie zwischen Himmel und Erde. 
Und Muslim berichtet von Anas, der sagte: 

مَوَاتُ  عَرْضُهَا جَنَّةٍ  إِلَى قُومُوا  : ɱ َِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  الْمُشْرȜُِونَ، فَدَنَا"  السَّ
 جَنَّةٌ  ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: الأَنْصَارȏُِّ  الْحُمَامِ بْنُ  عُمَيْرُ  ǻَقُولُ : قَالَ  ،وَالأَرْضُ 

مَوَاتُ  عَرْضُهَا :  ɱ َِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  بَخٍ، بَخٍ : قَالَ  نَعَمْ،: قَالَ  وَالأَرْضُ؟ السَّ
 أَكُونَ  أَنْ  رَجَاءَةَ  إِلاَّ  ɱَِّ  رَسُولَ  ǻَا وɱََِّ  لاَ  قَالَ  بَخٍ؟ بَخٍ  قَوْلِكَ  عَلَى ǻَحْمِلُكَ  مَا
، ǻَأْكُلُ  فَجَعَلَ  قَرَنِهِ  مِنْ  تَمَرَاتٍ  فَأَخْرَجَ  أَهْلِهَا، مِنْ  فَإِنَّكَ : قَالَ  أَهْلِهَا، مِنْ   مِنْهُنَّ
 فَرَمَى: قَالَ  طَوȂِلَةٌ، لَحǻََاةٌ  إِنَّهَا هَذِهِ  تَمَرَاتِي آكُلَ  حَتَّى حَيِيتُ  أَنَا لَئِنْ : قَالَ  ثُمَّ 

 ".قُتِلَ  حَتَّى قَاتَلَهُمْ  ثُمَّ  التَّمْرِ  مِنْ  مَعَهُ  Ȝَانَ  Ǻِمَا
Die Götzendiener näherten sich. Da sprach der Gesand-te Allahs: „Macht euch auf zu einem Paradies, so breit wie Himmel und Erde.“ ʿUmair ibn al-Ḥumām al-Anṣārī fragte daraufhin: „O Gesandter Allahs, ein Paradies so breit wie Himmel und Erde?“ Er antwortete: „Gewiss!“ Da rief ʿUmair: „Baḫin baḫ!“ Der Gesandte Allahs fragte ihn: „Was hat dich dazu bewogen, baḫin baḫ zu rufen?“ Er antwortete: „Nein, bei Allah, o Gesandter Allahs. Nur die Hoffnung, einer seiner Bewohner zu sein.“ Da sagte der Prophet: „Du wirst zu seinen Bewohnern gehören!“ Daraufhin holte ʿUmair einige DaƩeln aus seinem Hornbeutel (Köcher) hervor und begann davon zu es-sen. Dann sagte er: „Wenn ich so lange lebe, bis ich 



403 

diese Datteln gegessen habe, dann ist es wahrlich ein langes Leben.“ Sodann warf er die noch verblieben Dat-teln weg und kämpfte gegen den Feind, bis er getötet wurde. 
Belege für das Anspornen zum Kampf sind die folgen-den: 
Der Erhabene sagt: 

 ْسَبِيلِ  فيِ  فَـقَاتِل  َِّɍعَسَىۖ◌  الْمُؤْمِنِينَ  وَحَرِّضِ ۚ◌  نَـفْسَكَ  إِلاَّ  تُكَلَّفُ  لاَ  ا  َُّɍا 
  تَـنْكِيلاً  وَأَشَدُّ  ϥَْسًا أَشَدُّ  وَاɍَُّ ۚ◌  كَفَرُوا الَّذِينَ  ϥَْسَ  يَكُفَّ  أَنْ 

So kämpfe auf dem Wege Allahs - du bist nur für dich selbst verantwortlich - und sporne die Gläubigen an. Vielleicht wird Allah die Gewalt derjenigen, die ungläu-big sind, zurückhalten. Allah ist stärker an Gewalt und an Bestrafung. (4:84) 
Auch sagt Er: 

َأي ʮَعِشْرُونَ  مِنْكُمْ  يَكُنْ  إِنْ ۚ◌  الْقِتَالِ  عَلَى الْمُؤْمِنِينَ  حَرِّضِ  النَّبيُِّ  هَا 
 كَفَرُوا الَّذِينَ  مِنَ  ألَْفًا يَـغْلِبُوا مِائةٌَ  مِنْكُمْ  يَكُنْ  وَإِنْ ۚ◌  مِائَـتـَينِْ  يَـغْلِبُوا صَابِرُونَ 

  يَـفْقَهُونَ  لاَ  قَـوْمٌ  ϥَِنَّـهُمْ 
O Prophet, sporne die Gläubigen zum Kampfe an! Sind auch nur zwanzig Standhafte unter euch, so sollen sie zweihundert besiegen; und sind einhundert unter euch, so sollen sie eintausend von denen besiegen, die un-gläubig sind, da es ein Volk ist, das nicht begreift. (8:65) 
Ibn Isḥāq berichtet: 



404 

ضَهُمْ  النَّاسِ  إِلَى  اللهِ  رَسُولُ  خَرَجَ  ثُمَّ «  مُحَمَّدٍ  نَفْسُ  وَالَّذȏِ: وَقَالَ  فَحَرَّ
 أَدْخَلَهُ  إِلاَّ  مُدْبِرٍ  غَيْرَ  مُقǺِْلاً  مُحْتَسǺِاً  صَابِراً  فǻَُقْتَلُ  رَجُلٌ  اليَوْمَ  ǻُقَاتِلُهُمُ  لاَ  بِيَدِهِ،

 َُّɱ  َالْجَـنَّة ...«  
Danach trat der Gesandte Allahs (s) zu den Menschen heraus. Er spornte sie an und sprach: „Bei Dem, in des-sen Hand Muḥammads Seele liegt! Jeder, der sie heute bekämpft und getötet wird, wobei er standhaft ist, den Lohn nur von Allah erhofft, dem Feind entgegentritt und nicht flüchtet, den führt Allah ins Paradies. 
Aḥmad berichtet in einem richtigen isnād von Abū Huraira, der sagte: 

: فَقَالَ  قَالَ  ɱَِّ، رَسُولَ  لَبǻَّْكَ : فَقُلْتُ  هُرȂَْرَةَ، أǺََا ǻَا: فَقَالَ  فَرَآنِي فَنَظَرَ ... «
، إِلاَّ  ǻَأْتِينِي وَلاَ  Ǻِالأَنْصَارِ  لِي اهْتِفْ  ٌّȏِفَأَطَافُوا فَجَاءُوا، بِهِمْ  فَهَتَفْتُ  أَنْصَار 

 بِيَدǻَْهِ  قَـالَ  ثُمَّ  وَأَتǺَْاعِهِمْ؟ قُرȂَْشٍ  أَوǺَْاشِ  إِلَى تَرَوْنَ : فَقَالَ  ɱ َِّ  بِرَسُولِ 
فَا تُوَافُونِي حَتَّى حَصْدًا: الأُخْرȎَ  عَلَى إِحْـدَاهُـمَـا   »... Ǻِالصَّ

(...) Er (der Prophet) schaute heraus und sah mich. Er sagte: „O Abū Huraira!“ Ich antwortete: „Zu Diensten, o Gesandter Allahs (s)!“ Er sprach: „Rufe die anṣār zu mir! Es sollen nur anṣār zu mir kommen.“ Ich rief nach ihnen. Sie kamen und umringten den Gesandten Allahs (s). Er sagte: „Seht ihr den Pöbel der Quraiš und ihre Gefolgschaft?“ Dann legte er eine Hand auf die andere und sprach: „Erledigt sie, bis ihr bei aṣ-Ṣafā43 auf mich trefft.“ 

                                                      43 Ort in der Nähe der Kaaba in Mekka 



405 

Muslim berichtet von al-ʿAbbās ibn ʿAbd al-Muṭṭalib, der sagte: 
 عǺََّاسُ، أɱ  :   ْȏََِّ  رَسُولُ  فَقَالَ ...  حُنَيْنٍ  يَوْمَ  ɱ َِّ  رَسُولِ  مَعَ  هِدْتُ شَ «

مُرَةِ، أَصْحَابَ  نَادِ  تاً  رَجُلاً  وȜََانَ  - عǺََّاسٌ  فَقَالَ  السَّ  Ǻِأَعْلَى فَقُلْتُ  -  صَيِّ
مُرَةِ، أَصْحَابُ  أَيْنَ : صَوْتِي  سَمِعُوا حِينَ  عَطْفَتَهُمْ  لَكَأَنَّ  فَوɱََِّ : قَالَ  السَّ

ـǻْكَ  ǻَا: فَقَالُوا أَوْلاَدِهَا، عَلَى الǺَْقَرِ  عَطْفَةُ  صَوْتِي   »... لَـبَّـǻْكَ  ǻَا لَـبَّ
Ich erlebte mit dem Gesandten Allahs (s) die Schlacht von Ḥunain. (...) Da sprach der Gesandte Allahs (s): „O ʿAbbās, rufe die Leute von as-Samura herbei!“ (Al-ʿAbbās war ein Mann mit starker Stimme) Und so rief ich so laut ich konnte: „Wo sind die Leute von as-Samura?“ Bei Allah, als sie meine Stimme vernahmen, kehrten sie um, gleich einer Kuh, die sich in Sorge ihren Kälbern zuwendet. Sie riefen: „Zu Diensten, zu Diens-ten!“ (...) 
Belege für die Standhaftigkeit beim Treffen auf den Feind und sich dabei in Standhaftigkeit zu üben, sind die folgenden: 
Der Erhabene sagt: 

َأي ʮَوَاذكُْرُوا فَاثْـبـُتُوا فِئَةً  لَقِيتُمْ  إِذَا آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  ََّɍلَعَلَّكُمْ  كَثِيراً ا 
  تُـفْلِحُونَ 

Ihr, die ihr glaubt, wenn ihr auf eine Schar trefft, so steht fest und gedenkt fortwährend Allahs, auf dass ihr erfolgreich seiet! (8:45) 
Auch sagt Er: 

َأي ʮَوَاتَّـقُوا وَراَبِطُوا اوَصَابِرُو  اصْبرِوُا آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  ََّɍتُـفْلِحُونَ  لَعَلَّكُمْ  ا  



406 

Ihr, die ihr glaubt! Seid standhaft und übt euch in Standhaftigkeit, seid kampfbereit an Feindesland und fürchtet Allah, auf dass ihr erfolgreich seiet. (3:200) 
Und Er sagt: 

 ََّّكَ  إِنَّ  ثُمȁَعْدِ  مِنْ  هَاجَرُوا لِلَّذِينَ  رǺَ َّكَ  إِنَّ  وَصَبَرُوا جَاهَدُوا ثُمَّ  فُتِنُوا مَاȁَمِنْ  ر 
  رَحǻِمٌ  لَغَفُورٌ  Ǻَعْدِهَا

Hierauf wird dein Herr denjenigen, die auswanderten, nachdem sie der Versuchung ausgesetzt waren, und dann kämpften und standhaft blieben - Sieh, (ihnen) wird hernach dein Herr wahrlich Allverzeihend, Barm-herzig sein. (16:110) 
Muslim berichtet von Ğabir, der sagte: 

  »نَفِرَّ  لا أَنْ  عَلَى Ǻَاǻَعْنَاهُ  إِنَّمَا الْمَوْتِ، عَلَى  اللهِ  رَسُولَ  نǺَُاǻِعْ  لَمْ «
Wir leisteten dem Gesandten Allahs (s) nicht die baiʿa auf den Tod, wir leisteten sie ihm vielmehr darauf, nicht zu flüchten. 
Al-Buḫārī berichtet von ʿAbdullāh ibn Abī Aufā (r), dass der Gesandte (s) sprach: 

  »فَاصْبِرُوا لَقِيتُمُوهُمْ  إِذَا«
Wenn ihr auf sie trefft, so seid standhaft! 
Belege für die Bewachung der Armee, damit sie vom Feind nicht überrascht wird, sind die folgenden: 
Al-Buḫārī berichtet von Abū Huraira, dass der Prophet (s) sagte: 



407 

 قَدَمَاهُ، مُغْبَرَّةٍ  رَأْسُهُ، أَشْعَثَ  اللهِ، سَبِيلِ  فِي فَرَسِهِ  Ǻِعِنَانِ  آخِذٍ  لِعَبْدٍ  طُوȁَى«
اقَـةِ  فِي Ȝَانَ  وَإِنْ  الْحِـرَاسَـةِ، فِي Ȝَانَ  الْحِرَاسَةِ  فِي Ȝَانَ  إِنْ   فِي Ȝَانَ  السَّ

اقَـةِ، عْ  لَمْ  شَفَعَ  وَإِنْ  لَهُ، يُؤْذَنْ  لَمْ  اسْـتَأْذَنَ  إِنِ  السَّ   »ǻُشَفَّ
Gesegnet sei ein Diener, der mit zerzaustem Kopf und verstaubten Füßen die Zügel seines Pferdes auf dem Wege Allahs in Händen hält. Ist er in der wachenden Vorhut, dann erfüllt er seine Pflicht. Ist er in der Nach-hut, erfüllt er sie ebenso. Bittet er um Eintritt, wird ihm dieser nicht gewährt44, leistet er Fürsprache, wird er nicht erhört45. 
At-Tirmiḏī - er stufte den Hadith als gut ein - berichtet von ibn ʿAbbās, der sprach: Ich hörte, wie der Gesandte Allahs (s) sagte: 

هُمَا لا عَـيْـنَانِ «  تَحْرُسُ  Ǻَاتَتْ  وَعَيْنٌ  ɱَِّ، خَشǻَْةِ  مِنْ  ȜَǺَتْ  عَيْنٌ : النَّارُ  تَمَسُّ
 »ɱَِّ  سَبِيلِ  فِي

Zwei Augen wird das Feuer nicht berühren: Eines, das vor Gottesfurcht weint, und eines, das auf dem Wege Allahs Wache hält. 
Auch berichtet al-Ḥākim - er stufte den Hadith als richtig ein, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu - von ʿAbdullāh ibn ʿUmar (r), dass der Gesandte Allahs sprach: 
                                                      44 Weil er im Diesseits nicht zu den prominenten Persönlichkeiten zählt, denen man besonderen Respekt und Beachtung entgegen-bringt und die überall hereingebeten werden. Auch schert ihn das nicht. 45 Weil er für die Menschen zu unbedeutend ist, bei Allah wiegt seine Fürsprache dafür umso mehr. 



408 

 لَعَلَّهُ  خَوْفٍ  أَرْضِ  فِي حَرَسَ  حَارِسٌ  القَدْرِ، لَيْلَةِ  مِنْ  أَفْضَلَ  بِلَيْلَةٍ  أُنْبِئȜُُمْ  أَلاَ «
 »أَهْلِهِ  إِلَى يَرْجِعَ  لاَ  أَنْ 

Soll ich euch von einer Nacht erzählen, die wertvoller ist als Lailat al-Qadr46? Ein Wächter, der in einer gefähr-lichen Gegend Wache hält und vielleicht niemals zu seiner Familie zurückkehren wird. 
Artikel 62 – Derğihād ist eine Pflicht für die Muslime. Die militärische Ausbildung ist zwingend vor-geschrieben. Für jeden muslimischen Mann, der das Alter von 15 Jahren erreicht hat, ist es verpflichtend, als Vorbereitung für den ğihād eine militärische Ausbildung zu absol-vieren. Die tatsächliche Rekrutierung ist hin-gegen eine Pflicht, die zur Genüge erfüllt werden muss (farḍ kifāya). 
Beleg dafür sind Koran und Sunna. Der Erhabene sagt: 

 ْنَةٌ  تَكُونَ  لاَ  حَتىَّ  وَقَاتلُِوهُم ينُ  وَيَكُونَ  فِتـْ  ɍِَِّ  الدِّ
Und bekämpft sie, bis es keine Verführung mehr gibt und die Glaubensordnung (allein) Allahs ist. (2:193) Auch sagt Er: 

الْكُفْرِ  أئَمَِّةَ  فَـقَاتلُِوا 
                                                      46 Wörtlich: „Die Nacht der Bestimmung“; es ist jene Nacht im Mo-nat Ramadan, in der der Koran erstmals dem Propheten (s) offen-bart wurde. Der Lohn des Gottesdiensts in dieser Nacht ist höher als der von Tausend Monaten. 



409 

So kämpft gegen die Vorsteher des Unglaubens. (9:12) Von Anas wird berichtet, der sagte: Es sprach der Ge-sandte Allahs (s): 
 »وَأَلْسِنَتِكُمْ  وَأَيْدȜُǻِمْ  Ǻِأَمْوَالِكُمْ  الْمُشْرȜِِينَ  جَاهِدُوا«

Kämpft gegen die Götzendiener mit eurem Vermögen, euren Händen und euren Zungen! Bei Aḥmad und an-Nasāʾī in geschlossener Kette tradiert. Der Wortlaut ist der bei an-Nasāʾī. An-Nasāʾī und al-Ḥākim stuften den Hadith als richtig ein, wobei aḏ-Ḏahabī dem zustimmte. Und von Muʿāḏ ibn Ğabal wird berichtet, dass der Pro-phet (s) sprach: 
 »ɱَِّ  سَبِيلِ  فِي الْجِهَادُ  الإِسْلاَمِ سَنَامِ ذُرْوَةُ «

Die Speerspitze des Islam ist der ğihād auf dem Wege Allahs. Bei Aḥmad in geschlossener Kette tradiert. Nachdem der Kampf in der heutigen Zeit einer militäri-schen Ausbildung bedarf, um ihn in der islamrechtlich geforderten Weise - nämlich das Besiegen des Feindes und Eröffnen der Länder - durchführen zu können, wird diese Ausbildung zu einer Pflicht wie der ğihād selbst, und zwar in Anwendung der islamischen Rechtsregel: »Was zur Erfüllung einer Pflicht unerlässlich ist, wird selbst zur Pflicht« So umfasst die Aufforderung zum Kampf auch die Vorbereitung dazu, da die Aufforderung in genereller Form ergangen ist: 
 ْوَقَاتلُِوهُم 

Und bekämpft sie. Es ist also eine Aufforderung zum Kampf und ebenso zu dem, was das Kämpfen ermög-licht. Darüber hinaus sagt der Erhabene: 



410 

وا  قُوَّةٍ  مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا لَهُمْ  وَأَعِدُّ
Und rüstet gegen sie mit allem, was ihr an Kampfkraft aufzubringen vermögt. (8:60) Ausbildung und hohes militärisches Fachwissen zählen zur Vorbereitung der Kampfkraft, da sie zur Durchführung des Kampfes unab-dingbar sind. Sie gehören ebenso zur Kampfstärke einer Armee, die bereitgestellt werden muss, wie Ausrüstung, Logistik und dergleichen. Was die Rekrutierung anlangt, d. h. Leute als Soldaten in einer Armee dauerhaft unter Waffen zu halten, so bedeutet es Kämpfer (muğāhidūn) aufzustellen, die den ğihād und das, was dazu erforder-lich ist, tatsächlich vollziehen. Dies stellt eine Pflicht dar, da der Vollzug des ğihād eine dauerhafte, anhaltende Pflicht verkörpert, ob uns der Feind nun angreift oder nicht. Daher ist die Rekrutierung eine Pflicht, die zur Genüge erfüllt werden muss. 
Dass es sich beim ğihād um eine Pflicht für die Muslime und nicht für andere Bürger des Staates handelt, ergibt sich aus dem Umstand, dass der in den Versen des ğihād vorgeschriebene Kampf ein Kampf gegen die Gattung der Ungläubigen ist, was für den Ungläubigen selbst ja nicht in Frage kommt. Demzufolge kann der ğihād in dieser Bedeutung keine Pflicht für Nichtmuslime sein. Den nichtmuslimischen Staatsbürgern ist es jedoch er-laubt, den Feind mit den Muslimen zu bekämpfen. So zog am Tag von Uḥud Quzmān als Götzendiener aus, um gemeinsam mit den Gefährten des Propheten (s) gegen die Götzendiener zu kämpfen, und der Prophet unter-sagte es ihm nicht. 



411 

Dass es nur für Männer eine Pflicht ist und nicht für Frauen geht aus einem Bericht von ʿĀʾiša hervor, den Aḥmad und ibn Māğa in geschlossener Kette tradieren. Sie sagte: 
سَاءِ  عَلَى هَلْ  ɱَِّ  رَسُولَ  ǻَا قُلْتُ «  لاَ  جِهَادٌ  عَلَيْهِنَّ  نَعَمْ : «قَالَ  جِهَادٍ  مِنْ  النِّ

 »وَالْعُمْرَةُ  الْحَجُّ : فǻِهِ  قِتَالَ 
Ich sprach: „O Gesandter Allahs (s), obliegt den Frauen der ğihād? Er antwortete: „Ja, es obliegt ihnen ein ğihād, bei dem nicht gekämpft wird: Der Vollzug des ḥağğ (Pilgerfahrt) und der ʿumra.“ 
Die Festlegung des Alters auf fünfzehn Jahre ergibt sich aus einem Hadith, den al-Buḫārī über Nāfiʿ in geschlos-sener Kette tradiert. Nāfiʿ sprach: 

ثَنِي«  وَهُوَ  أُحُدٍ  يَوْمَ  عَرَضَهُ  ɱ َِّ  رَسُولَ  أَنَّ  عَنْهُمَا ɱَُّ  رَضِيَ  عُمَرَ  ابْنُ  حَدَّ
 خَمْسَ  ابْنُ  وَأَنَا الْخَنْدَقِ  يَوْمَ  عَرَضَنِي ثُمَّ  يُجِزْنِي، فَلَمْ  سَنَةً  عَشْرَةَ  أَرȁَْعَ  ابْنُ 

 »فَأَجَازَنِي سَنَةً  عَشْرَةَ 
Ibn ʿUmar (r) erzählte mir, dass er am Tage der Schlacht von Uḥud als Vierzehnjähriger dem Propheten (s) vor-geführt wurde. Dieser ließ ihn jedoch zur Schlacht nicht zu. Am Tage der Grabenschlacht (Ḫandaq) wurde er ihm als Fünfzehnjähriger vorgeführt, und der Prophet ließ ihn zu. Nāfiʿ berichtete weiter: Ich ging zu ʿUmar ibn ʿAbd al-ʿAzīz, als er Kalif war, und erzählte ihm diesen ḥadīṯ. Da sagte er: „Dies ist wahrlich eine Grenze zwi-schen Klein und Groß.“ Dann schrieb er an seine Statthal-ter, dass demjenigen, der das fünfzehnte Lebensjahr vollendet hat, ein Sold zu gewähren sei.“ Das heißt, es soll ihm aus der Armeekasse ein Sold festgelegt werden. 



412 

Artikel 63 – Die Armee besteht aus zwei Teilen: den Reservisten, zu denen alle Muslime gehören, die zum Dienst an der Waffe fähig sind, und dem aktiven Heer. Diesem ist im Staatshaus-halt eine feste Besoldung gleich den Beam-ten vorgeschrieben. 
Beweis dafür ist der Beleg für die Pflicht des ğihād. So sind der ğihād und auch die Ausbildung dazu für jeden Muslim verpflichtend. Daher müssen alle Muslime eine Reservistenarmee bilden, weil der ğihād für sie alle eine Pflicht darstellt. Dass ein Teil von ihnen permanent unter Waffen steht, ergibt sich aus der Rechtsregel: »Was zur Erfüllung einer Pflicht unerlässlich ist, wird selbst zur Pflicht« Denn die Pflicht des ğihād kann ohne das Vor-handensein einer permanenten Armee nicht dauerhaft erfüllt, der Boden des Islam nicht geschützt und das teu-re Gut der Muslime vor den Ungläubigen nicht verteidigt werden. Daher ist es eine Pflicht für den Imam, eine permanente Armee aufzustellen. 
Dass für diese Soldaten Gehälter wie für andere Staats-bedienstete bestimmt werden, liegt für die Nichtmusli-me unter ihnen auf der Hand. Denn der Ungläubige ist zum ğihād nicht verpflichtet. Wenn er ihn aber vollzieht, dann wird es von ihm angenommen. In diesem Falle ist es erlaubt, ihm dafür ein Entgelt zu geben. So berichtet az-Zuhrī, 

 »مَعَهُ  قَاتَلُوا الْيَهُودِ  مِنْ  لِقَوْمٍ  أَسْهَمَ   النَّبِيَّ  أَنَّ «
dass der Gesandte Allahs Juden, die mit ihm kämpften, von der Beute zuteilte. Bei at-Tirmiḏī in geschlossener 



413 

Kette tradiert. Der Bericht zählt zu az-Zuhrīs aḥādīṯ mur-sala. In seinem Werk „al-Muġnī“ zieht ihn ibn Qudāma als Rechtsbeleg heran. Auch wird berichtet, 
 شِرȜِْهِ، عَلَى وَهُوَ  حُنَيْنٍ  يَوْمَ   النَّبِيِّ  مَعَ  خَرَجَ  أُمǻََّةَ  بْنَ  صَفْوَانَ  أَنَّ «

 »قُلُوȁُهُمْ  المُؤَلَّفَةِ  مَعَ  الغَنَائِمِ مِنَ  وَأَعْطَاهُ  لَهُ، فَأَسْهَمَ 
dass Ṣafwān ibn Umaīya als Götzendiener mit dem Propheten (s) in die Schlacht von Ḥunain zog. Der Pro-phet teilte ihm gemeinsam mit jenen, deren Herzen gewonnen werden sollen, von der Beute zu. Ibn Qudāma zitiert den Hadith in seinem Werk „al-Muġnī“ und ibn Hišām in „as-Sīra“.  
Al-Buḫārī berichtet in geschlossener Kette von Abū Huraira (r), dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

نْ  قُمْ  Ǻِلاَلُ  ǻَا« ينَ  هَذَا لَيُؤȂَِّدُ  ɱََّ  وَإِنَّ  مُؤْمِنٌ  إِلاَّ  الْجَنَّةَ  يَدْخُلُ  لاَ  فَأَذِّ جُلِ  الدِّ  Ǻِالرَّ
 »الْفَاجِرِ 

O Bilal, erhebe dich und verkünde, dass nur ein Gläubi-ger ins Paradies eintreten wird und dass fürwahr Allah diese Glaubensordnung (dīn) mit dem offenen Frevler unterstützt. Und ibn Isḥāq erwähnt in „as-Sīra“: 
 فَقَتَلَ  مُشْرِكٌ، وَهُوَ  أُحُدٍ  يَوْمَ   اللهِ  رَسُولِ  أَصْحَابِ  مَعَ  خَرَجَ  قُزْمَانَ  أن«

ينَ  هَذَا لَيُؤȂَِّدُ  ɱََّ  إِنَّ   :قَال  حَتَّى الْمُشْرȜِِينَ، مِنَ  سǺَْعَةً  أَوْ  ثَمَانǻَِةً   الدِّ
جُلِ   »الفَاجِرِ  Ǻِالرَّ

Quzmān rückte mit den Gefährten des Gesandten Al-lahs am Tage von Uḥud als Götzendiener aus. Er tötete drei vom Stamm der Banū ʿAbd ad-Dār, die das Banner der Götzendiener trugen. Das veranlasste den Prophe-



414 

ten (s) zu sagen: „Wahrlich, Allah unterstützt diese Glaubensordnung mit dem offenen Frevler.“ Den Be-richt erwähnt aš-Šaukānī in „ad-Darārī al-muḍīya“ und in „Nail al-auṭār“. Er sagte dazu: „Dies steht bei den Pro-phetenbiographen fest.“  
All das belegt, dass es erlaubt ist, einen Ungläubigen in der islamischen Armee zu rekrutieren und ihn dafür zu entlohnen. Außerdem belegt die allgemeine Definition des Dienst- bzw. Mietverhältnisses als „Nutzvertrag mit Gegenleistung“ (ʿaqd ʿalā manfaʿa bi ʿiwaḍ) die Erlaub-nis, einen Dienstvertrag für jede Art Nutznießung einzu-gehen, die ein Dienstgeber von einem Dienstnehmer beziehen kann. Dies umfasst auch das Recht, eine Per-son für den Kampf bzw. für den Armeedienst anzuheu-ern, weil auch daraus ein Nutzen bezogen wird. Der all-gemeingültige Rechtsbeleg für die Erlaubnis, einen Dienstvertrag für jede Art Nutznießung abzuschließen, ist somit auch ein Beleg dafür, Ungläubige für den Kampf und den Armeedienst anheuern zu dürfen. Allerdings hat dies unter der Flagge der Muslime zu geschehen und nicht unter jener der Ungläubigen, wie es die Realität der angeführten Beweise darlegt. So haben die Ungläu-bigen, die mit den Muslimen mitkämpften, unter der Flagge der Muslime und nicht unter der des Unglaubens gekämpft. D. h., sie kämpften als Soldaten der islami-schen Armee. Folglich ist es für die Schutzbefohlenen erlaubt, gegen ein Entgelt in der Armee der Muslime zu kämpfen. Und zwar dann, wenn der Kalif der Ansicht ist, dass ihr Kampf als Soldaten in der islamischen Armee zu einem Nutzen und zu keinem Schaden für die Muslime führt. In diesem Falle können sie gegen Entlohnung in 



415 

die islamische Armee aufgenommen werden, d. h., die Aufnahme ist ihnen erlaubt. Erwächst jedoch aus ihrem Eintritt in die islamische Armee ein Schaden, so wird dieses eine Element des Erlaubten aus Schadensgründen verboten, und zwar gemäß dem islamrechtlichen Scha-densprinzip (qāʿidat aḍ-ḍarar) in seinen beiden Aspek-ten, wie es in den islamischen Rechtsgrundlagen ausge-führt wird. 
Dies gilt für den Nichtmuslim. Was den Muslim anbe-langt, so ist es islamrechtlich erlaubt, ihn für den Kampf und den Armeedienst anzuheuern, auch wenn der ğihād für ihn einen Gottesdienst (ʿibāda) darstellt. Das ergibt sich zum einen aus der allgemeinen Erlaubnis zum Ab-schluss jedweden Dienstvertrages, zum anderen aus der Rechtmäßigkeit, auch für den Vollzug gottesdienstlicher Handlungen - wenn deren Nutzen sich nicht nur auf den Vollzieher selbst beschränkt - einen Dienstvertrag abzu-schließen. So sprach der Gesandte (s) Allahs: 

  »Ȝِ  َِّɱتَابُ  أَجْرًا عَلǻَْهِ  أَخَذْتُمْ  مَا أَحȖََّ  إِنَّ  «
Das Rechtmäßigste, für das ihr einen Lohn bezieht, ist das Buch Allahs Bei al-Buḫārī über den Weg von ibn ʿAbbās tradiert. Das Lehren des Buches Allahs stellt be-kanntlich einen Gottesdienst dar. Genauso wie es er-laubt ist, Muslime für das Lehren des Korans, das Vorbe-ten und den Gebetsruf anzumieten, die ja alle gottes-dienstliche Handlungen sind, ist es ebenso erlaubt, sie für den ğihād und den Armeedienst anzuheuern. Dar-über hinaus ist die Erlaubnis, einen Muslim für den ğihād anzuheuern, auch wenn dieser für ihn persönlich zur individuellen Pflicht geworden ist, durch einem Hadith 



416 

des Gesandten offen belegt worden. Abū Dāwūd berich-tet von ʿAbdullāh ibn ʿAmr, dass der Gesandte Allahs (S) sprach: 
» ȏِوَأَجْرُ  أَجْرُهُ  وَلِلْجَاعِلِ  أَجْرُهُ  لِلْغَاز  ȏِالْغَاز«  

Der Kämpfer (al-ġāzī) erhält seinen Lohn, und derjeni-ge, der einen Kämpfer anheuert (al-ğāʿil), erhält seinen Lohn und den Lohn des Kämpfers. Al-ġāzī (der Kämpfer) ist derjenige, der selber in den Kampf zieht, und al-ğāʿil ist jener, für den ein anderer gegen Entlohnung in den Kampf zieht. Im Sprachwörterbuch „al-Muḥīṭ“ heißt es: „Der Ausdruck ğaʿāla entspringt einem Dreibuchstaben-verb (muṯallaṯa). Er bezeichnet das, was man jemandem für seine Leistung bezahlt. Tağāʿalū aš-šaiʾa bedeutet, eine Sache unter sich auszumachen. Ğaʿāla bezeichnet das, was du dem Kämpfer als Lohn (ğuʿl) dafür bezahlst, dass er statt dir in den Kampf zieht.“ Somit belegt der Hadith die Erlaubnis, dass jemand einem anderen ein Entgelt dafür bezahlt, dass er an seiner Stelle in den Kampf zieht. Mit anderen Worten ist es erlaubt, eine Person für den Kampf anzuheuern. Al-Baihaqī berichtet von Ğubair ibn Nufair, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 
وْنَ  الـجُـعَـلَ، وǻََأْخُذُونَ  أُمَّتِي، مِنْ  ǻَغْزُونَ  الَّذِينَ  مَثَلُ «  عَدُوِّهِمْ، عَلَى وȂََتَقَوَّ

  »أَجْرَهَا وَتَأْخُذُ  وَلَدَهَا، تُرْضِعُ  مُوسَى، أُمِّ مَثَلُ 
Das Gleichnis derer aus meiner Umma, die kämpfen und dafür einen Sold (ğuʿl) erhalten, mit dem sie sich gegen ihre Feinde stärken, ist das der Mutter des Mo-ses: Sie stillte ihr Kind und bekam einen Lohn (ağr) da-für. Diesen Hadith hat auch Saʿīd ibn Manṣūr in ge-



417 

schlossener Kette herausgebracht. Das Wort ağr bedeu-tet hier das Leistungsentgelt. Demzufolge wird den Sol-daten gleich den Staatsbediensteten ein Gehalt ausbe-zahlt. 
Artikel 64 – Die Armee erhält Banner (liwāʾ) und Flag-gen (rāya). Der Kalif übergibt demjenigen das Banner, den er als Befehlshaber über die Ar-mee ernennt. Die Flaggen werden durch die Divisionskommandanten vergeben. 
1. Bei dem Banner (liwāʾ) und der Flagge (rāya) handelt es sich um Fahnen, die im Arabischen beide auch als ʿalam bezeichnet werden. Im Wörterbuch „al-Qāmūs al-muḥīṭ“ heißt es dazu unter dem Stammwort „rawiya“: „Ar-rāya ist die Fahne (al-ʿalam), im Plural ar-rāyāt.“ Und unter dem Stammwort „lawiya“ wird ausgeführt: „Al-liwāʾ mit langem zweiten Vokal ist die Fahne (al-ʿalam), im Plural alwiya.“ 
Nun hat das islamische Recht jedem der beiden Begriffe - von seiner Verwendung her - eine islamrechtliche Be-deutung folgendermaßen zugeteilt: 
• Das Banner - al-liwāʾ - ist weiß mit der schwarzen ara-bischen Aufschrift: Es gibt keinen Gott außer Allah und Muḥammad ist der Gesandte Allahs. Es wird dem Ar-meekommandanten überreicht und dient als Zeichen für seinen Standort. Mit jedem Standortwechsel wird das Banner mit übertragen. Beweis dafür, dass das Banner dem Armeekommandanten überreicht wird, sind fol-gende Tradierungen: 



418 

ةَ مَ  دَخَلَ   النَّبِيَّ  أَنَّ « َّȜ  َضُ  وَلِوَاؤُهُ  الْفَتْحِ  يَوْمǻَْأَب« 
Der Gesandte Allahs (s) zog am Tag der Eröffnung mit weißem Banner in Mekka ein. Bei ibn Māğa über Ğābir tradiert. Am Tage der Eröffnung Mekkas war der Ge-sandte (s) der Armeekommandant. Ebenso pflegte der Gesandte Allahs (s) den Kommandanten der Armeen, die er ausschickte, das Banner eigenhändig festzubinden. So wird im Werk „ʿUyūn al-aṯar fī funūn al-maġāzī wa s-siyar“ von Imam al-Ḥāfiẓ Abū l-Fatḥ, der als ibn Saiyid an-Nās bekannt ist und 734 n. H. verstarb, Folgendes be-richtet: 

 مهاجره، من عشرة إحدȎ سنة صفر من Ǻقين لǻال لأرȁع الاثنين يوم...«
 Ȝان فلما الروم، لغزو Ǻالتهيؤ الناس وسلم علǻه الله صلى الله رسول أمر

 فأوطئهم أبǻك مقتل موضع إلى سر فقال زȂد بن أسامة دعا الغد من
 »...الجǻش هذا وليتك فقد الخيل

Am Montag, vier Nächte vor Ende des Monats Ṣafar des Jahres 11 nach der Hiğra befahl der Gesandte Allahs (s) den Menschen, sich für den Kampf gegen die Byzanti-ner vorzubereiten. Am nächsten Tage rief er Usāma ibn Zaid zu sich und sprach: „Ziehe zu dem Ort, an dem dein Vater getötet wurde und rücke dort mit deinen Schlachtrossen ein. Ich habe dir das Kommando über diese Armee übertragen. (...)“ Als der Mittwoch an-brach, begannen den Gesandten Allahs (s) die Schmer-zen zu plagen. Am Donnerstag band er (s) Usāma das Banner eigenhändig fest. Dann sprach er: „Kämpfe im Namen Allahs und auf Seinem Wege! Bekämpfe dieje-nigen, die den Glauben an Allah verweigern!“ Und so rückte Usāma mit festgebundenem Banner aus. 



419 

• Die Flagge - ar-rāya - ist schwarz mit der weißen Auf-schrift lā ilāha ill Allāh Muḥammadun rasūl Allāh. Sie wird den Truppenkommandanten überreicht (den Kommandanten der Bataillone, Streifzüge und der ande-ren Armeeeinheiten). Beweis dafür ist die folgende Aus-sage des Gesandten (s) als Kommandant der Armee bei der Schlacht von Ḫaibar: 
 قَالَ  أَوْ  وَرَسُولُهُ، ǻُ  َُّɱحǺُِّهُ  رَجُلاً  غَدًا الرَّاǻَةَ، لǻََأْخُذَنَّ  أَوْ  الرَّاǻَةَ، لأُعْطِيَنَّ «

 هَذَا: فَقَالُوا نَرْجُوهُ، وَمَا Ǻِعَلِيٍّ  نَحْنُ  فَإِذَا عَلǻَْهِ، ǻَ  َُّɱفْتَحُ  وَرَسُولَهُ، ǻُ  ََّɱحِبُّ 
،  »عَلǻَْهِ  ɱَُّ  فَفَتَحَ  الرَّاǻَةَ، ɱ َِّ  رَسُولُ  فَأَعْطَاهُ  عَلِيٌّ

„Wahrlich, ich werde morgen die Flagge einem Mann übergeben - oder: ein Mann wird morgen die Flagge nehmen -, den Allah und Sein Gesandter lieben - oder er sagte: der Allah und Seinen Gesandten liebt - Allah wird ihm den Sieg bescheren.“ Da sahen wir ʿAlī kom-men, obwohl wir es ihm nicht wünschten (wegen einem Augenleiden, das ihn befallen hatte). Sie sagten: „Das ist ʿAlī!“ Der Gesandte Allahs (s) überreichte ihm die Flag-ge, und Allah bescherte ihm den Sieg. Übereinstim-mend tradiert von Salama ibn al-Akwaʿ. ʿAlī – Allah habe Wohlgefallen mit ihm – galt in diesem Falle als Truppen- bzw. Bataillonskommandant innerhalb der Armee. Auch wird im Hadith von al-Ḥāriṯ ibn Ḥassān al-Bakrī berichtet: 
 يدǻه، بين قائم وǺلال المنبر، على  الله رسول فإذا المدينة قدمنا«

 هذه ما: فسألتُ  سود، راǻات وإذا ، الرسول يدȏ بين السيف متقلد
 »غزاة من قدم العاص بن عمرو: فقالوا الراǻات؟

Wir kamen nach Medina. Der Prophet (s) stand gerade auf der Kanzel, und Bilāl stand vor ihm mit umgehäng-



420 

tem Schwert. Schwarze Flaggen befanden sich dort. Ich fragte: „Was sind das für Flaggen?“ Man antwortete: „ʿAmr ibn al-ʿĀṣ kam von einem Feldzug zurück.“ Bei Aḥmad in „al-Musnad“ und ebenso bei anderen in ge-schlossener Kette tradiert. In der Überlieferung at-Tirmiḏīs von al-Ḥāriṯ ibn Ḥassān al-Bakrī heißt es: 
 سود راǻات وإذا Ǻالناس غاص هو فإذا المسجد فدخلت المدينة قدمت«

Ȗلال وإذا تخفǺ بين السيف متقلد ȏالله رسول يد  شأن ما قلت 
 »وجها العاص بن عمرو يǺعث أن يرȂد قالوا الناس؟

Ich kam nach Medina und trat in die Moschee ein. Sie war voll mit Menschen. Schwarze Flaggen flatterten. Bilāl stand vor dem Gesandten Allahs (s) mit umge-hängtem Schwert. Ich fragte: „Was ist los mit den Leu-ten?“ Sie antworteten: „Er - der Prophet (s) - möchte ʿAmr ibn al-ʿĀṣ in eine Richtung ausrücken lassen. Die Aussage Schwarze Flaggen befanden sich dort bedeutet, dass sich viele Flaggen in der Armee befanden, wohinge-gen der Armeekommandant ein Einziger war, nämlich ʿAmr ibn al-ʿĀṣ. Dies weist darauf hin, dass die Flaggen sich bei den Truppen- und Bataillonskommandanten befanden. 
Demzufolge wird das Banner (liwāʾ) dem Armeekom-mandanten übertragen. Die Flaggen (rāya; Plural: rāyāt) befinden sich hingegen bei den Bataillonen, Truppen und den restlichen Untereinheiten der Armee. Somit ist in einer Armee nur ein Banner vorhanden. Flaggen je-doch gibt es zahlreiche in jeder Armee. Das Banner ist demnach ausschließlich ein Zeichen für den Armee-



421 

kommandanten, und die Flaggen sind Zeichen in Händen der Soldaten. 
2. Das Banner wird dem Armeekommandanten als Zei-chen für seinen Standort übertragen. Das heißt, es folgt dem Standort des Befehlshabers der Armee. In der Schlacht hingegen wird dem Befehlshaber, sei es der Armeekommandant selbst oder ein anderer von ihm ernannter Befehlshaber, eine Flagge übergeben, die er am Schlachtfeld bei sich trägt. Sie wird deswegen „um al-ḥarb“ (die Mutter des Krieges) genannt, weil sie sich beim Kommandanten am Schlachtfeld befindet. 
Im Krieg trug also jeder Kommandant am Schlachtfeld eine Flagge bei sich. Dies war zu jener Zeit der allgemei-ne Brauch. Die hochgehaltene Flagge war ein Zeichen für die anhaltende Kampfstärke des Armeekommandanten. Es handelt sich also um eine administrative Regelung, die nach den allgemeinen Kriegsbräuchen gehandhabt wird. 
Der Gesandte Allahs (s) erzählte den Menschen vom Märtyrertod Zaids, Ğaʿfars und ibn Rawāḥas bevor die Soldaten mit der Nachricht kamen. Er (s) sagte: 

 بْنُ  ɱَِّ  عَبْدُ  أَخَذَهَا ثُمَّ  فَأُصِيبَ، جَعْفَرٌ  أَخَذَهَا ثُمَّ  فَأُصِيبَ، زȂَْدٌ  الرَّاǻَةَ  أَخَذَ «
 »فَأُصِيبَ  رَوَاحَةَ 

Zaid nahm die Flagge und fiel. Dann nahm sie Ğaʿfar und fiel. Sodann nahm sie ibn Rawāḥa und fiel ebenso. Bei al-Buḫārī in geschlossener Kette tradiert. 
Ist im Falle eines tatsächlichen Krieges der Kalif persön-lich der Kommandant auf dem Schlachtfeld, so darf auch 



422 

das Banner emporgehoben werden und nicht nur die Flagge. So wird in der „Sīra“ von ibn Hišām beim Bericht über die große Schlacht von Badr erwähnt, dass sich sowohl das Banner als auch die Flagge am Schlachtfeld befanden: Ibn Isḥāq berichtet: „Er (s) übergab das Ban-ner Muṣʿab ibn ʿUmair ibn Hāšim ibn ʿAbd Manāf ibn ʿAbd ad-Dār.“ Ibn Hišām sagte: „Es war weiß.“ (...) Des Weiteren berichtet ibn Isḥāq: „Vor dem Gesandten Allahs (s) waren zwei schwarze Flaggen aufgestellt: Eine war in der Hand ʿAlī ibn Abī Ṭālibs, man nannte sie „al-ʿUqāb“, die andere in den Händen einiger anṣār. 
Im Friedensfall bzw. nach Ende der Schlacht werden die Flaggen auf die ganze Armee verteilt und von den ver-schiedenen Armeetruppen, Bataillonen, Stoßtrupps und Einheiten emporgehoben, wie es im Hadith von al-Ḥāriṯ ibn Ḥassān al-Bakrī über die Armee von ʿAmr ibn al-ʿĀṣ berichtet wird. 
Das erste Banner, das im Islam einem Kommandanten übertragen wurde, war das Banner von ʿAbdullāh ibn Ğaḥš. Saʿd ibn Mālik al-Azdī wurde eine schwarze Flagge mit einem weißen Halbmond darin überreicht. All das belegt, dass die Armee über Banner und Flaggen verfü-gen muss. Der Kalif übergibt demjenigen das Banner, den er als Befehlshaber über die Armee ernennt. Was die Flaggen anlangt, so können sie vom Kalifen oder von den Armeekommandanten vergeben werden. Dass sie der Kalif vergeben darf, geht aus dem o. a. Hadith von Salama hervor, in welchem der Prophet (s) sagte: 



423 

 ،...وَرَسُولُهُ  ɱَُّ  وǻَُحǺُِّهُ  وَرَسُولَهُ، ǻُ  ََّɱحِبُّ  رَجُلاً  غَداً  الرَّاǻَةَ  لأُعْطِيَنَّ «
 »عَلǻِّاً  فَأَعْطَاهَا

„Wahrlich, ich werde morgen die Flagge einem Mann übertragen, der Allah und Seinen Gesandten liebt und den Allah und Sein Gesandter lieben.“ (...) Er überreich-te die Flagge ʿAlī. Die Erlaubnis, dass sie auch von den Armeekommandanten vergeben werden dürfen, ergibt sich aus dem o. a. Hadith von al-Ḥāriṯ ibn Ḥassān al-Bakrī, in dem erwähnt wird: 
 »سود راǻاتٌ  وإذا«

Schwarze Flaggen befanden sich dort. Was bedeutet, dass sich viele solcher Flaggen in der Armee befanden, obwohl es nur einen Kommandanten gab, nämlich ʿAmr ibn al-ʿĀṣ. Dies gilt ungeachtet dessen, ob er gerade vom Feldzug zurückkam oder dazu aufbrach. In beiden Fällen bedeutet es, dass sich die Flaggen in den Händen der Bataillonskommandanten befanden, wobei kein Hinweis dafür existiert, dass der Gesandte (s) sie ihnen persön-lich übergeben hätte. Zudem steht es dem Kalifen zu, den Armeekommandanten die Befugnis zur Vergabe der Flaggen an die Bataillonskommandanten zu erteilen. Vom administrativen Aspekt her ist dies naheliegender, obwohl beides im Grunde erlaubt wäre. 
Artikel 65 – Der Kalif ist der Oberbefehlshaber der Ar-mee, er ernennt den Generalstabschef, den General für jede Brigade und den Komman-danten für jede Division. Die übrigen Ränge der Armee werden durch die Kommandanten und Brigadegeneräle vergeben. Die Ernen-



424 

nung der Person in den Generalstab erfolgt nach dem Grad ihrer militärischen Bildung und wird durch den Generalstabschef vorge-nommen. 
Das Kalifat ist eine allgemeine Führerschaft für alle Mus-lime auf der Welt, um die Gesetze des islamischen Rechts anzuwenden und die islamische Botschaft in die Welt zu tragen. Die grundsätzliche Methode, um die Botschaft des Islam an die Welt heranzutragen, ist der ğihād. Deswegen hat der Kalif auch die Pflicht, den ğihād zu führen, weil der Kalifatsvertrag auf seine Person ab-geschlossen wurde. Deshalb ist es nicht zulässig, dass ein anderer diese Aufgabe übernimmt. Somit stellt die Wahrnehmung der Angelegenheiten des ğihād eine spe-zifische Aufgabe des Kalifen dar, die ein anderer nicht übernehmen darf, auch wenn der ğihād an sich von je-dem Muslim vollzogen wird. Der Vollzug des ğihād ist nämlich die eine Sache, seine allgemeinverantwortliche Übernahme hingegen eine andere. So stellt der ğihād eine Pflicht für jeden Muslim dar, seine allgemeinver-antwortliche Übernahme obliegt jedoch allein dem Kali-fen. 
Dem Kalifen ist es zwar erlaubt, sich beim Vollzug der Pflichten, die er zu erfüllen hat, von anderen vertreten zu lassen, allerdings muss dies unter seiner Leitung und Kontrolle geschehen. Es ist unzulässig, dass dies unab-hängig von ihm und ohne seine Überwachung und Auf-sicht erfolgt. Hier unterscheidet sich die Aufsicht seitens des Kalifen von jener Kenntnisnahme, die im Falle des Vollmachtsassistenten (muʿāwin) stattfindet. Die Auf-



425 

sicht im Bereich des ğihād erfolgt vielmehr so, dass seine Vertreter ihre Tätigkeiten unter seiner direkten Leitung und Betreuung durchführen. Überträgt der Kalif das Ar-meekommando mit dieser Einschränkung – dass es näm-lich seiner Aufsicht und Leitung untersteht –, so kann er dies tun und das Kommando einer Person seiner Wahl übertragen. Eine Kommandoübertragung ohne seine Leitung und ohne sein überwachendes Auge, indem er nur formal gesehen den Oberbefehl innehat, ist hinge-gen unzulässig, weil der Kalifatsvertrag auf seine Person abgeschlossen wurde und somit er die Angelegenheiten des ğihād in Verantwortung übernehmen muss. Deshalb ist die in den anderen, nicht islamischen Systemen übli-che Vorgehensweise, in denen das Staatsoberhaupt pro forma der Oberbefehlshaber der Streitkräfte ist und ei-nen Kommandanten ernennt, der selbstständig die Füh-rung der Armee übernimmt, aus der Sicht des Islam un-gültig. Es stellt eine Vorgehensweise dar, die das islami-sche Recht nicht billigt. Der Islam schreibt vor, dass der Kalif auch der tatsächliche Befehlshaber der Armee ist. Was die anderen Belange außer der Armeeführung an-geht, wie fachspezifische, verwaltungstechnische oder sonstige Fragen, so kann der Kalif für diese Aufgaben Vertreter ernennen. Dabei ist es nicht erforderlich, dass dies unter seiner tatsächlichen Kontrolle geschieht, wie im Falle des Kommandos. 
Es ist eine Tatsache, dass der Gesandte (s) die effektive Führung der Armee innehatte. Er übernahm auch selbst die Führung der Schlachten. Ebenso ernannte er die Kommandanten der Streifzüge bzw. Stoßtrupps, die oh-ne seine Begleitung in den Kampf zogen. Diese Streifzü-



426 

ge nannte man sarāyā. An die Spitze jedes Streifzugs (sarīya) setzte er einen Kommandanten. Manchmal traf er sogar Vorkehrungen für den Fall, dass der Komman-dant fiel, und ernannte auch dessen Nachfolger. So ge-schah es bei der Schlacht von Muʾta. Al-Buḫārī berichtet von ʿAbdullāh ibn ʿUmar, der sagte: 
 إِنْ  ɱ َِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  حَارِثَةَ  بْنَ  زȂَْدَ  مُؤْتَةَ  غَزْوَةِ  فِي ɱ َِّ  رَسُولُ  أَمَّرَ «

 .»رَوَاحَةَ  بْنُ  ɱَِّ  فَعَبْدُ  جَعْفَرٌ  قُتِلَ  وَإِنْ  فَجَعْفَرٌ  زȂَْدٌ  قُتِلَ 
Der Gesandte Allahs (s) setzte bei der Schlacht von Muʾta Zaid ibn Ḥāriṯa als Befehlshaber ein. Dann sagte er (s): „Wenn Zaid getötet wird, übernimmt Ğaʿfar. Wenn Ğaʿfar getötet wird, dann übernimmt ʿAbdullāh ibn Rawāḥa.“ Es ist also der Kalif, der den Oberbefehls-haber der Armee ernennt. Er ernennt auch die Korps-kommandanten und überträgt ihnen das Kommando-banner. Auch die Divisionskommandanten werden von ihm ernannt. Die Heere, die nach aš-Šām entsandt wor-den sind, wie das Heer von Muʾta und das Heer Usāmas, waren Armeedivisionen (alwiya). Beleg dafür ist der Um-stand, dass der Prophet (s) persönlich das Divisionsban-ner für Usāma festband. Und die Stoßtrupps (sarāyā), die auf der Arabischen Halbinsel kämpften und wieder zurückkehrten, entsprachen Armeekorps, wie jenes von Saʿd ibn Abī Waqqās, die der Gesandte (s) Richtung Mekka entsandte. Das belegt, dass die Divisions- und Truppenkommandanten vom Kalifen ernannt werden. Außer den Armee- und Truppenkommandanten wird nicht berichtet, dass der Gesandte (s) andere Ernennun-gen in den Armeekadern vorgenommen hätte. Das be-legt, dass er deren Ernennung in einem Feldzug den je-



427 

weiligen Kommandanten zu überlassen pflegte. Was den Generalstabschef anlangt, so ist er für den fachlichen und militärstrategischen Bereich zuständig. In gewisser Weise entspricht er einem Armeekommandanten und wird deshalb ebenfalls vom Kalifen ernannt. Er führt seine Arbeiten durch, ohne dass der Kalif ihn leitend beaufsichtigt, wenngleich auch er dem Befehl des Kali-fen untersteht. 
Artikel 66 – Die Armee bildet eine geschlossene Einheit, die in bestimmten Militärbasen stationiert ist. Einige dieser Basen müssen in den ver-schiedenen Provinzen und andere an strate-gisch wichtigen Orten eingerichtet werden. Manche dieser Basen müssen ständig in Be-wegung sein. Sie bilden die kampfbereiten Einheiten. Die Militärbasen werden in meh-reren Gruppen organisiert, von denen jede den Namen „Armee“ und eine Nummer er-hält. So werden die Armeen etwa als „erste“ und „dritte Armee“ oder nach dem Namen einer Provinz (wilāya) oder eines Verwal-tungsdistrikts (ʿimāla) bezeichnet. 
Die islamische Armee bildet eine vereinte Streitmacht, die sich aus mehreren Armeeeinheiten zusammensetzt. Jede dieser Einheiten erhält eine bestimmte Nummern-bezeichnung, wie z. B. erste Armee, dritte Armee usw. Sie können auch die Bezeichnung einer Provinz oder eines Verwaltungsbezirkes tragen, wie z. B. die Armee aš-Šāms, die Armee Ägyptens oder Ṣanʿāʾs. 



428 

Die islamische Armee wird in speziellen Heerlagern ge-halten. In jedem dieser Lager wird eine Gruppe von Sol-daten untergebracht: entweder eine ganze Armeeein-heit oder ein Teil von ihr oder auch mehrere Armeen gemeinsam. Solche Heerlager müssen jedoch in den ver-schiedenen Provinzen eingerichtet werden, manche von ihnen in entsprechenden Militärbasen. Einige von ihnen sind Bereitschaftslager mit ständigem Ortswechsel; sie bilden schlagkräftige Schnelleinsatztruppen. Jedes dieser Lager erhält einen eigenen Namen, wie z. B. das Ḥabbānīya-Lager, und ebenso eine eigene Flagge. 
Diese Einteilungen gehören entweder zu den erlaubten Dingen, wie die Bezeichnung der Armeen nach Provinzen oder Zahlen, was der Ansicht des Kalifen und seinem iğtihād überlassen wird, oder sie fallen unter das Rechtsprinzip »Was zur Erfüllung einer Pflicht unerläss-lich ist, wird selbst zur Pflicht«, wenn eine bestimmte Einteilung beispielsweise für den Schutz des Staates und die Stärkung der Armee notwendig ist. Dazu zählt unter anderem die Anordnung der Armee an militärisch heik-len Stellen in den Grenzregionen (ṯuġūr) und ihre Statio-nierung zum Schutz der Länder an strategisch wichtigen Orten usw. 
ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb teilte die Heerlager der Armee auf die verschiedenen Provinzen auf. So stellte er für Paläs-tina eine Heereseinheit (failaq) ab und ebenso für das Gebiet von Mosul. Im Zentrum des Staates setzte er ebenfalls eine Armeeeinheit ein. Er hielt sich auch eine Streitkraft an einem gesicherten, festungsähnlichen Ort, die beim geringsten Anzeichen kampfbereit war. 



429 

Artikel 67 – Die Armee muss das höchstmögliche Ni-veau an militärischer Ausbildung erhalten. Ebenso muss das intellektuelle Niveau so weit wie möglich gehoben werden. Jede Per-son in der Armee muss in einer Weise mit der islamischen Geistesbildung kultiviert werden, die es ihr ermöglicht, ein Bewusst-sein über den Islam zu haben, auch wenn es nur allgemeiner Natur ist. 
Dieser Artikel fällt unter die allgemeingültige Aussage des Gesandten Allahs (s): 

 »مُسْلِمٍ  Ȝُلِّ  عَلَى فَرȂِضَةٌ  الْعِلْمِ طَلَبُ «
Das Streben nach Wissen ist eine Pflicht für jeden Mus-lim. Bei ibn Māğa über Anas ibn Mālik tradiert. Az-Zarkašī führt in „at-Taḏkira dazu aus: Al-Ḥāfiẓ Ğamāl ad-Dīn al-Mizzī sagte: „Dieser Hadith ist über mehrere Wege tradiert worden, welche die Stufe des ḥadīṯ-ḥasan errei-chen.“ Und as-Saḫāwī erklärte: „Der Hadith wird bei ibn Šāhīn durch einen anderen bestätigt, dessen Tradenten vertrauenswürdig sind.“ Beim Ausdruck ʿilm - Wissen - handelt es sich um ein Gattungswort (ism ğins) und um-fasst somit jede Art von Wissen, inklusive dem militäri-schen. Zudem ist das militärische Fachwissen für jede Armee unerlässlich geworden. Ohne es zu erlernen kann heute keine Armee einen Krieg führen oder in den Kampf ziehen. Somit ist die militärische Ausbildung ver-pflichtend geworden, und zwar in Anwendung des Rechtsprinzips: »Was zur Erfüllung einer Pflicht unerläss-lich ist, wird selbst zur Pflicht« Was die islamische Geis-tesbildung anbelangt, so stellt das Erlernen dessen, was 



430 

man zur Durchführung der eigenen Handlungen benö-tigt, eine Individualpflicht dar. Darüber hinaus Gehendes zählt zu den Pflichten, die zur Genüge erfüllt werden müssen. So sprach der Gesandte Allahs (s): 
ينِ  فِي هْهُ ǻُفَقِّ  خَيْرًا Ǻِهِ  ɱَُّ  يُرِدِ  مَنْ  «  »الدِّ

Mit wem Allah Gutes vorhat, den macht Er im Glauben gelehrsam. Übereinstimmend über den Weg Muʿāwiyas tradiert, ebenso bei at-Tirmiḏī von ibn ʿAbbās. Dies gilt für die Armee, welche die Länder eröffnet, um die isla-mische Botschaft zu verkünden, genauso wie für jeden einzelnen Muslim. Für die Armee ist dieses Gebot sogar zwingender. Die Anhebung des intellektuellen Niveaus dient der Entwicklung des Bewusstseins, was für ein kor-rektes Islamverständnis und ein richtiges Begreifen der Lebensangelegenheiten erforderlich ist. Möglicherweise liegt in der Aussage des Gesandten (s) 
 »سَامِعٍ  مِنْ  أَوْعَى مُبَلَّغٍ  فَرُبَّ  «

Vielleicht hat ein Verkünder mehr Bewusstsein als ein Hörender. - übereinstimmend aus dem Hadith von Abū Bakra tradiert, der Wortlaut ist der bei al-Buḫārī - ein Ansporn für die Entwicklung des Bewusstseins. Auch weist die Aussage des Erhabenen im Koran 
 ٍيَـتـَفَكَّرُونَ  لِقَوْم 

Für ein Volk, das nachdenkt. (10:24) sowie Seine Aussa-ge 
 ُْاَ يَـعْقِلُونَ  قُـلُوبٌ  لهَمđِ 



431 

Sie haben Herzen, mit denen sie begreifen. (22:46) auf den Stellenwert des Denkens hin. 
Artikel 68 – Auf jeder Militärbasis muss es eine ausrei-chende Anzahl an Stabsoffizieren geben, die einen hohen militärischen Kenntnisstand und Erfahrung im Entwerfen von Plänen und dem Führen von Schlachten haben. In der Armee sollte generell eine möglichst große Anzahl an Stabsoffizieren vorhanden sein. 
Der Beleg dafür ist derselbe wie für Artikel 67, und zwar in Anwendung des Rechtsprinzips: »Was zur Erfüllung einer Pflicht unerlässlich ist, wird selbst zur Pflicht«. Wird die militärische Ausbildung nicht theoretisch durch den Unterricht und praktisch durch unentwegtes Trai-ning und reales Anwenden verinnerlicht, so kann nicht die notwendige Erfahrung entstehen, die zur Durchfüh-rung von Schlachten und zum Entwerfen von Plänen befähigt. Daher ist die Gewährleistung einer hochgradi-gen militärischen Ausbildung ebenso wie die ständige Lektüre und das dauerhafte Training verpflichtend, da-mit die Armee stets auf den ğihād vorbereitet ist und die Fähigkeit besitzt, die Schlachten jederzeit durchzufüh-ren. Nachdem die Armee auf mehrere Militärbasen auf-geteilt ist und jede dieser Basen in der Lage sein muss, unverzüglich in die Schlacht einzutreten, muss jeder Stützpunkt über eine ausreichende Zahl an Stabsoffizie-ren verfügen. Dies geschieht ebenfalls in Anwendung des Rechtsprinzips: »Was zur Erfüllung einer Pflicht un-erlässlich ist, wird selbst zur Pflicht« 



432 

Artikel 69 – Die Armee muss mit allen erforderlichen Waffen, Gerätschaften, Ausrüstungen, Kriegsbedarf und der notwendigen Logistik ausgestattet werden, die es ihr ermöglichen, ihre Aufgabe als islamische Armee wahrzu-nehmen. 
Beleg dafür ist die Aussage des Erhabenen: 

طِ  وَمِنْ  قُـوَّةٍ  مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا لهَمُْ  وَأَعِدُّواʪَِعَدُوَّ  بهِِ  تُـرْهِبُونَ  الخْيَْلِ  ر  َِّɍا 
 يَـعْلَمُهُمْ  اɍَُّ  تَـعْلَمُونَـهُمُ  لاَ  دُوĔِمِْ  مِنْ  وَآخَريِنَ  وَعَدُوَّكُمْ 

Und rüstet gegen sie mit allem, was ihr an Kampfkraft und Schlachtrossen aufzubringen vermögt, ihr schüch-tert damit den Feind Allahs und euren Feind ein und dazu noch andere, die hinter ihnen stehen. Ihr kennt sie nicht, doch Allah kennt sie. (8:60) Die Aufrüstung für den Kampf stellt somit eine Pflicht dar. Sie muss derma-ßen deutlich erkennbar sein, dass der Feind und die Heuchler unter den Staatsbürgern eingeschüchtert wer-den. Denn die Aussage des Erhabenen 
 َتُـرْهِبُون 

ihr schüchtert ist ein Rechtsgrund (ʿilla) für die Aufrüs-tung. Diese ist also erst dann vollendet, wenn der Rechtsgrund, dessentwegen sie gesetzlich anbefohlen wurde, erfüllt ist, nämlich die Einschüchterung des Fein-des und der Heuchler. Von daher ergibt sich die Pflicht, die notwendigen Waffen, das Kriegsgerät, die Ausrüs-tung und sämtliche erforderlichen militärischen Ausstat-tungen zur Verfügung zu stellen, um diese Einschüchte-rung zu gewährleisten. Mit besserem Grund ist dies ver-



433 

pflichtend, damit die Armee ihre eigentliche Aufgabe erfüllen kann, nämlich den ğihād und die Verkündung der Botschaft des Islam. Denn als Allah, der Erhabene, uns die Aufrüstung anbefahl, führte Er explizit den Rechtsgrund dafür an, nämlich die Einschüchterung des sichtbaren Feindes (im Singular) sowie anderer, unsicht-barer Feinde (im Plural). So sagt der Er: 
طِ  وَمِنْ  قُـوَّةٍ  مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا لهَمُْ  وَأَعِدُّواʪَِعَدُوَّ  بهِِ  تُـرْهِبُونَ  الخْيَْلِ  ر  َِّɍا 

 يَـعْلَمُهُمْ  اɍَُّ  تَـعْلَمُونَـهُمُ  لاَ  دُوĔِمِْ  مِنْ  وَآخَريِنَ  وَعَدُوَّكُمْ 
Und rüstet gegen sie mit allem, was ihr an Kampfkraft und Schlachtrossen aufzubringen vermögt, ihr schüch-tert damit den Feind Allahs und euren Feind ein und dazu noch andere, die hinter ihnen stehen. Ihr kennt sie nicht, doch Allah kennt sie. (8:60) Zu beachten ist hier die absolute Präzision in der Formulierung des Verses: So hat Allah (t) die Aufrüstung nicht des Kampfes wegen anbefohlen, sondern vielmehr wegen der Einschüchte-rung. Und dies ist sprachlich treffender. Denn es ist das Wissen des Feindes um die Stärke der Muslime, die ihn davor zurückschrecken lässt, sie anzugreifen bzw. sich ihnen entgegenzustellen. Und das ist das beste Mittel, um Kriege zu gewinnen und den Sieg davonzutragen. 

DIE INNERE SICHERHEIT 
Artikel 70 – Das Ressort für innere Sicherheit umfasst die Leitung all dessen, was mit der inneren Sicherheit in Zusammenhang steht. Sie hat die Aufgabe jede Gefahr für die innere Si-cherheit zu bannen und hält die Sicherheit im 



434 

Lande mithilfe der Polizei aufrecht. Sie darf sich nicht der Armee bedienen, es sei denn durch einen Befehl des Kalifen. Der Leiter dieses Ressorts wird „Direktor der inneren Sicherheit“ genannt. Das Ressort hat Zweig-ämter in den einzelnen Provinzen (wilāyāt), die als „Abteilungen für innere Sicherheit“ bezeichnet werden. Der Leiter dieser Abtei-lung trägt die Bezeichnung „Polizeidirektor“ der Provinz. 
Die Aufgabe der Gewährleistung der inneren Sicherheit wird von einem Ressort übernommen, das die Bezeich-nung „Ressort für innere Sicherheit“ trägt. Ihm steht der „Direktor der inneren Sicherheit“ vor. In jeder Provinz des Staates wird ein Zweig dieses Ressorts eingerichtet, den man „Abteilung für innere Sicherheit“ nennt und den der Polizeichef (ṣāḥib aš-šurṭa) in der Provinz leitet. In Bezug auf den Vollzug untersteht dieser dem Gouver-neur (wālī). Von der Verwaltung her ist er jedoch dem Ressort für innere Sicherheit angeschlossen, was durch ein separates Verwaltungsgesetz geregelt wird. 
Das Ressort für innere Sicherheit übernimmt die Leitung aller Aufgaben, die die innere Sicherheit betreffen. Es übernimmt die Verantwortung für die Sicherheit im Lan-de mit Hilfe der Polizeikräfte, die das Hauptwerkzeug zur Gewährleistung der Sicherheit darstellen. Das Sicher-heitsressort kann die Polizeikräfte nach eigenem Ermes-sen jederzeit einsetzen. Ein Befehl aus dem Ressort ist unmittelbar vollzugspflichtig. Sollte jedoch die Notwen-digkeit bestehen, die Streitkräfte heranzuziehen, so 



435 

muss die Angelegenheit dem Kalifen vorgelegt werden. Dieser kann der Armee befehlen, das Sicherheitsressort zu unterstützen oder ihm Streitkräfte zur Verfügung zu stellen, um bei der Sicherheitserhaltung behilflich zu sein. Er kann der Armee auch einen anderen Befehl er-teilen oder den Antrag ablehnen und vom Sicherheits-ressort verlangen, sich mit der Polizei zu begnügen. 
Artikel 71 – Die Polizei besteht aus zwei Teilen: der Mi-litärpolizei, die dem amīr al-ğihād, also dem Kriegsressort, unterstellt ist, und der Polizei, die dem Regenten zur Verfügung steht, um die Sicherheit im Lande zu wahren. Diese ist dem Ressort für innere Sicherheit unterstellt. Beide Teile erhalten eine eigene Ausbildung mit einer spezifischen Geistesbildung, um ih-re Aufgaben zufriedenstellend erfüllen zu können. 
Die Polizeikräfte sind in zwei Teile aufgeteilt: die Militär-polizei und die Polizeikräfte, die dem Regenten zur Ver-fügung stehen. Letztere tragen eine spezielle Uniform und besondere Abzeichen (z. B. Streifen), die sie zum Erhalt der Sicherheit befugen. 
Al-Azharī sagte dazu: „Aš-šurṭa (wörtlich: ‚die Streifen-träger‘) bedeutet die Elite einer jeden Sache. Davon lei-tet sich der Begriff aš-šuraṭ ab, weil er die Elite einer Armeetruppe bezeichnet. Man sagt auch, es sei die Vor-hut der Armee. Ebenso wird gesagt, dass man sie als šuraṭ bezeichne, weil sie besondere Erkennungsmerkma-le an ihrer Kleidung und in ihrem Aussehen haben.“ Die-



436 

se Definition wählte auch al-Aṣmaʿī. Im Wörterbuch „al-Qāmūs al-muḥīṭ“ heißt es: „Aš-šurṭa mit ‚U-Laut‘ […] ist die Einzahl von aš-šuraṭ. Es bezeichnet das erste Ar-meebataillon, das in Kriegshandlungen eintritt und sich auf den Tod einstellt. Aš-šurṭa ist auch die Bezeichnung für eine Gruppe, die dem wālī zur Seite steht. Eine Per-son, die zu dieser Einheit gehört, wird šurṭī genannt, ausgesprochen wie turkī oder ğuhanī. Sie wurden so bezeichnet, weil sie Merkmale (Streifen) tragen, durch die sie erkennbar sind.“ 
Die Militärpolizei ist hingegen eine gekennzeichnete Ein-heit innerhalb der Armee, die dieser vorsteht und für entsprechende Ordnung und Disziplin sorgt. Sie ist also Teil der Armee und dem amīr al-ğihād, d. h. dem Kriegs-ressort, unterstellt. Die Polizeikräfte, die dem Regenten zur Verfügung stehen, sind hingegen dem Ressort für innere Sicherheit zugeordnet. So berichtet al-Buḫārī von Anas, der sagte: 

رȉَِ  صَاحِبِ  Ǻِمَنْزِلَةِ   النَّبِيِّ  يَدȏَِ  بَيْنَ  Ȝُǻَونُ  Ȝَانَ  سَعْدٍ  بْنَ  قǻَْسَ  إِنَّ «  الشُّ
 »الأَمِيرِ  مِنَ 

Qais ibn Saʿd war an der Seite des Propheten wie der Streifenträger (Polizist) an der Seite des Befehlshabers. Gemeint ist hier Qais ibn Saʿd ibn ʿUbāda al-Anṣārī al-Ḫazrağī. At-Tirmiḏī berichtet diesen Hadith mit folgen-dem Wortlaut: 
رȉَِ  صَاحِبِ  Ǻِمَنْزِلَةِ   النَّبِيِّ  مِنَ  سَعْدٍ  بْنُ  قَـǻْسُ  Ȝَانَ «  قَالَ  الأَمِيرِ، مِنَ  الشُّ

 ُّȏِعْنِي: الأَنْصَارǻَ أُمُورهِِ  مِنْ  يَلِي مِمَّا« 



437 

Qais ibn Saʿd war an der Seite des Propheten wie der Streifenträger an der Seite des Befehlshabers. Al-Anṣārī ergänzte: „Das heißt, zur Erledigung der ihm zufallen-den Dinge.“ 
Dem Kalifen ist es erlaubt die gesamte Polizei, die die innere Sicherheit wahrt, zu einem Teil der Armee zu ma-chen, d. h. dem Kriegsressort anzuschließen. Er kann sie aber auch in einem separaten Ressort, dem Ressort für innere Sicherheit, ausgliedern. 
Nun wurde in diesem Artikel adoptiert, dieses Ressort auszugliedern, d. h., die Polizei, die dem Regenten zum Erhalt der Sicherheit zur Verfügung steht, von der Armee zu trennen. Die Polizei ist somit dem Ressort für innere Sicherheit angeschlossen, das - wie alle anderen staatli-chen Institutionen - dem Kalifen direkt untersteht. Dies aufgrund des oben angeführten Hadithes von Anas über Qais ibn Saʿd und aufgrund der AdopƟon zur Trennung der vier mit dem ğihād verknüpften Ressorts. Jedes die-ser vier separaten Ressorts ist direkt dem Kalifen unter-stellt und wird nicht mit den anderen in einer Verwal-tungseinheit zusammengefasst. 
Somit wird die Polizei in das Ressort für innere Sicherheit eingegliedert. 
Artikel 72 – Die hervorstechendsten Gefahren für die innere Sicherheit, denen das Ressort für in-nere Sicherheit zu begegnen hat, sind fol-gende: Apostasie, bewaffneter Aufruhr, We-gelagerei, Übergriffe auf privates Eigentum, Übergriffe auf Personen und ihre Familieneh-



438 

re, der Umgang mit zwielichtigen Personen, die für Krieg führende Ungläubige Spionage-tätigkeiten durchführen. 
Die Aufgabe des Ressorts für innere Sicherheit ist die Wahrung der inneren Sicherheit des Staates. Mehrere Faktoren können zu einer Bedrohung der inneren Si-cherheit führen. Dazu zählen die Abkehr vom Islam (Apostasie) und die Auflehnung gegen die Staatsmacht entweder durch Zerstörungs- und Sabotageaktionen, wie Streiks und die Besetzung der vitalen Einrichtungen des Staates durch Sitins bei gleichzeitigem Übergriff auf das Privateigentum von Personen, auf Staats- oder All-gemeineigentum, oder durch einen bewaffneten Auf-stand gegen den Staat mit der Absicht, ihn zu bekämp-fen. 
Zu den Bedrohungen der inneren Sicherheit zählt eben-so die Wegelagerei (al-ḥirāba); d. h., sich den Menschen in den Weg zu stellen, um sich an ihrem Vermögen und Leben zu vergreifen. 
Bedroht wird die innere Sicherheit auch durch andere Übergriffe auf das Vermögen der Menschen, wie Dieb-stahl, Plünderungen, Raub und Unterschlagung, oder auf ihr Leben durch Schlagen, Verletzen oder Töten oder aber auf ihre Ehre durch Verleumdung, Diffamierung oder Schändung. 
Zu den Tätigkeiten des Ressorts für innere Sicherheit zählen auch der Umgang mit suspekten Personen und die Abwehr ihrer Gefahr von der Umma und vom Staat. 



439 

Dies sind die wichtigsten Handlungen, die zu einer Be-drohung der inneren Sicherheit führen. Das Ressort für innere Sicherheit hat die Aufgabe, den Staat und die Menschen vor all diesen Bedrohungen zu schützen. Deswegen wird die Todesstrafe gegen den zum Tode verurteilten Apostaten vom Ressort für innere Sicherheit durchgeführt, wenn er von seiner Apostasie nach Auf-forderung zur Reue in einem aufklärenden Gespräch nicht Abstand nimmt. Wenn es sich bei den Apostaten um eine Gruppe handelt, muss schriftlicher Kontakt mit ihnen aufgenommen und sie zur Rückkehr zum Islam aufgefordert werden. Wenn sie Reue zeigen, zum Islam zurückkehren und sich an die Gebote des islamischen Rechts halten, lässt man von ihnen ab. Sollten sie aber auf ihre Apostasie bestehen, müssen sie bekämpft wer-den. Handelt es sich bei ihnen um eine kleine Gruppe, die von der Polizei alleine überwältigt werden kann, übernimmt die Polizei diese Aufgabe. Handelt es sich bei ihnen aber um eine große Gruppe, derer sich die Polizei alleine nicht bemächtigen kann, muss sie vom Kalifen militärische Verstärkung anfordern. Reichen diese Mili-tärkräfte nicht aus, muss sie vom Kalifen verlangen, die Armee einzusetzen. 
So viel zu den Apostaten – was die Rebellion gegen die Staatsmacht angeht, so hängt der Einsatz von der Art der Rebellion ab. Sind die Aufständischen unbewaffnet und beschränkt sich ihr Handeln auf Sabotage und Zerstö-rung durch Streiks, Demonstrationen und die Besetzung vitaler Einrichtungen bei gleichzeitiger Zerstörung von Privat-, Staats- oder Allgemeineigentum, so setzt das Sicherheitsressort nur Polizeikräfte ein, um diese zerstö-



440 

rerischen Handlungen zu beenden. Wird man durch die Polizeikräfte alleine nicht Herr der Lage, verlangt das Sicherheitsressort vom Kalifen, mit Militäreinheiten un-terstützt zu werden, um den Vandalismus und die Sabo-tagehandlungen dieser Aufständler beenden zu können. 
Kommt es aber seitens der Rebellen zu einem bewaffne-ten Aufstand gegen den Staat, ziehen sie sich an einem Ort zusammen und weisen sie eine Stärke auf, die es dem Sicherheitsressort nicht ermöglicht, sie mit den Polizeikräften alleine zu bezwingen und ihre Rebellion bzw. ihren Aufstand zu beenden, so muss das Ressort vom Kalifen Verstärkung durch militärische Einheiten verlangen oder durch eine ganze Armeeeinheit, falls dies zur Bekämpfung der Rebellen notwendig sein sollte. Be-vor sie allerdings bekämpft werden, muss das Sicher-heitsressort mit ihnen schriftlich kommunizieren, um ihre Anliegen zu prüfen und von ihnen zu verlangen, wieder in den Gehorsam einzutreten, sich der Gemein-schaft anzuschließen und die Waffen niederzulegen. Wenn sie der Forderung entsprechen und Reue zeigen, zurückkehren und die islamischen Rechtssprüche einhal-ten, werden alle Kampfmaßnahmen gegen sie einge-stellt. Weigern sie sich jedoch, in den Gehorsam einzu-treten, und bestehen sie auf Kampf und Rebellion, wer-den sie in disziplinierender Weise bekämpft, ohne einen Auslöschungs- oder Vernichtungskrieg gegen sie zu füh-ren, bis sie in den Gehorsam zurückkehren, ihre Rebelli-on beenden und die Waffen niederlegen. Auf diese Wei-se hat Imam ʿAlī ibn Abī Ṭālib (r) die ḫawāriğ bekämpft: Er rief sie zuerst zur Rückkehr auf. Wenn sie ihre Rebelli-on beendeten, ließ er von ihnen ab. Bestanden sie je-



441 

doch darauf, führte er einen Disziplinierungskrieg gegen sie, damit sie in den Gehorsam zurückkehren, ihren Auf-stand beenden und die Waffen niederlegen. 
Was hingegen die Wegelagerer (al-muḥāribūn) anlangt, die Menschen überfallen, Straßen belagern, rauben und morden, so schickt das Ressort für innere Sicherheit zu ihrer Verfolgung Polizeikräfte aus. Je nach Vergehen werden sie als Strafe getötet und gekreuzigt, nur getö-tet, ihre Hände und Füße wechselseitig abgeschlagen oder an einen anderen Ort verbannt. Dies erfolgt gemäß dem Koranvers: 

َا  يُـقَتـَّلُوا أَنْ  فَسَادًا الأَْرْضِ  فيِ  وَيَسْعَوْنَ  وَرَسُولَهُ  اɍََّ  يحَُاربِوُنَ  الَّذِينَ  جَزَاءُ  إِنمَّ
فَوْا أَوْ  خِلاَفٍ  مِنْ  وَأَرْجُلُهُمْ  أيَْدِيهِمْ  تُـقَطَّعَ  أَوْ  يُصَلَّبُوا أَوْ   الأَْرْضِ  مِنَ  يُـنـْ

Der Lohn derer, die gegen Allah und Seinen Gesandten Krieg führen und nach Verderben im Lande trachten, soll sein, dass sie getötet oder gekreuzigt werden oder dass ihnen Hände und Füße wechselweise abgeschla-gen werden oder dass sie aus dem Lande vertrieben werden. (5:33) 
Ihre Bekämpfung erfolgt jedoch nicht wie der Kampf gegen Rebellen, die sich gegen den Staat auflehnen. Denn der Kampf gegen Rebellen ist ein Disziplinierungs-kampf. Hingegen ist der Kampf gegen Wegelagerer ein Kampf zur Tötung und Kreuzigung. Deswegen werden sie in allen Situationen bekämpft, ob sie nun angreifen oder flüchten. Sie müssen so behandelt werden, wie es in der āya erwähnt wird: Wer von ihnen getötet und geraubt hat, wird getötet und gekreuzigt. Wer getötet hat, ohne zu rauben, wird getötet, aber nicht gekreuzigt. Und wer 



442 

geraubt hat, ohne zu töten, dem werden Hände und Füße wechselseitig abgeschlagen, ohne dass er getötet wird. Wer aber die Leute einschüchtert und mit Waffen bedroht, ohne sie zu töten oder zu berauben, der wird nicht getötet und nicht gekreuzigt. Ihm werden auch weder die Hand noch der Fuß abgeschlagen. Vielmehr wird er in ein anderes, entferntes Land innerhalb des islamischen Staates verbannt. 
Das Ressort für innere Sicherheit beschränkt sich bei der Aufrechterhaltung der Sicherheit allein auf die Verwen-dung der Polizei, ohne sich anderer Sicherheitskräfte zu bedienen. Sollte die Polizei nicht mehr in der Lage sein, die Sicherheit zu gewährleisten, verlangt das Ressort vom Kalifen, es mit Militärkräften zu unterstützen oder mit einer ganzen Armeeeinheit, falls dies erforderlich sein sollte. 
Übergriffe auf das Vermögen durch Diebstahl, Unter-schlagung, Raub und Plünderung, auf das Leben durch Schläge, Verletzung und Mord oder auf die Ehre durch öffentliche Schmähungen, Unkeuschheitsverleumdun-gen und außerehelichen Geschlechtsverkehr werden vom Ressort für innere Sicherheit durch Wachsamkeit, Schutzvorkehrungen und Streifendienst verhindert. Ebenso verhindert es solche Umtriebe durch den Vollzug der Gerichtsurteile gegen jene, die des Übergriffs auf das Vermögen, das Leben oder die Ehre anderer schuldig gesprochen wurden. Für diese Maßnahmen benötigt es lediglich die Polizeikräfte. 
Die Polizei übernimmt die Aufgabe der Ordnungserhal-tung, der Wahrung der inneren Sicherheit sowie alle 



443 

Tätigkeiten des Justizvollzugs. Dies ergibt sich aus dem bereits erwähnten Hadith von Anas, in dem der Prophet (s) Qais ibn Saʿd zu seinem Streifenträger ernannte. Der Hadith belegt, dass die Streifenträger, d. h. die Polizei-kräfte, sich an der Seite (wörtl. „in den Händen“) des Herrschers befinden. Sich „in Händen des Herrschers“ zu befinden, bedeutet, für den Herrscher die Vollzugsmacht zu verkörpern, um die Gesetze des Islam durchzuführen, die Ordnung aufrechtzuhalten und die Sicherheit zu ge-währleisten. Ebenso führen die Polizeikräfte den soge-nannten ʿasas durch. ʿAsas sind die nächtlichen Streifen, um Diebe, Unheilstifter und jene zu verfolgen, von de-nen Böses zu befürchten ist. ʿAbdullāh ibn Masʿūd war Befehlshaber dieser Nachtstreifen in der Zeit Abū Bakrs. ʿUmar übernahm selbst die Nachtstreifen und ließ sich von seinem Diener oder manchmal auch von ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf begleiten. Deswegen ist das, was La-denbesitzer in einigen islamischen Ländern tun, nämlich selbst Nachtwächter für ihre Läden aufzustellen oder vom Staat aufstellen zu lassen, wobei der Ladenbesitzer die Kosten trägt, falsch, weil diese Tätigkeit zu den Nachtstreifen zählt und Aufgabe des Staates bzw. der Polizei ist. Die Bürger dürfen damit nicht belastet wer-den, und auch die Kosten dafür sind nicht von ihnen zu tragen. 
Der Staat hat auch die Aufgabe, suspekte Personen zu verfolgen. Dies sind Leute, von denen ein Schaden oder eine Gefahr für den Staat, für die Gemeinschaft oder auch für Einzelpersonen zu befürchten ist. Wer von so etwas Kenntnis erlangt, hat Meldung zu erstatten. Be-



444 

weis dafür ist der folgende Bericht bei al-Buḫārī und Muslim von Zaid ibn Arqam, der sagte: 
 عِنْدَ  مَنْ  عَلَى تُنْفِقُوا لاَ : ǻَقُولُ  أُبَيٍّ  بْنَ  ɱَِّ  عَبْدَ  فَسَمِعْتُ  غَزَاةٍ، فِي Ȝُنْتُ «

وا حَتَّى ɱَِّ  رَسُولِ   الأَعَزُّ  لَـيُخْرِجَنَّ  الْمَدِينَةِ  إلَى رَجَعْنَا وَلَئِنْ  وْلِهِ،حَ  مِنْ  يَنْفَضُّ
ي ذَلِكَ  فَذȜََرْتُ  الأَذَلَّ، مِنْهَا  فَدَعَانِي، ، لِلنَّبِيِّ  فَذȜََرَهُ  لِعُمَرَ، أَوْ  لِعَمِّ

ثْـتُهُ   »…فَحَدَّ
Ich war auf einem Feldzug. Da hörte ich ʿAbdullāh ibn Ubai sagen: „Spendet nicht für jene, die sich beim Ge-sandten Allahs befinden, bis sie sich von ihm entfernen. Und wenn wir nach Medina zurückkehren, wird der Ehrwürdigere den Minderwertigeren aus der Stadt ver-treiben.“ Ich erzählte dies meinem Onkel oder ʿUmar, der es an den Propheten (s) weiterleitete. Dieser rief mich zu sich und ich erzählte es ihm. […] In der Tradie-rung bei Muslim heißt es: 

 »بذلك فأخبرتُه  النبيَّ  فأتيتُ «
Da ging ich zum Propheten (s) und erzählte es ihm. Ibn Ubai war bekannt für seine häufigen Kontakte zu den Krieg führenden Ungläubigen (al-kuffār al-muḥāribūn). Ebenso war er für seine Beziehungen zu ihnen, zu den Juden in der Umgebung Medinas sowie zu den Feinden des Islam bekannt. Bei dieser Frage muss mit äußerster Präzision vorgegangen werden, damit es zu keiner Spio-nage gegen die normalen Bürger kommt, was islam-rechtlich verboten ist. So sagt der Erhabene: 

 َتجََسَّسُوا وَلا 



445 

Und spioniert nicht! (49:12) Demzufolge hat man sich dabei allein auf die suspekten Personen zu beschränken. 
Suspekte Personen sind jene, die zu de facto (fiʿlan) oder de jure (ḥukman) Krieg führenden Ungläubigen regel-mäßigen Kontakt pflegen. Das Ausspionieren von Krieg führenden Ungläubigen ist nämlich vom Standpunkt der Kriegspolitik her zulässig, um Schaden von den Musli-men abzuwenden. Auch sind darüber islamische Rechts-belege ergangen, die Spionagemaßnahmen gegen sämt-liche Völker des Krieges (ahl al-ḥarb) erlauben. Führen sie tatsächlich - d. h., de facto - Krieg, so ist die Pflicht, sie auszuspionieren, für den Staat offenkundig. Sind sie juristisch gesehen - also de jure - Krieg führend, ist es ebenso zulässig, da jederzeit ein Krieg gegen sie zu er-warten ist. 
Somit ist jeder Bürger, der Kontakte zu den Krieg füh-renden Ungläubigen pflegt, als suspekt zu betrachten, da er mit jenen in Verbindung steht, die ausspioniert wer-den dürfen, und dies sind alle Krieg führenden Ungläubi-gen. 
Im Detail gilt Folgendes: 
1. Das Ausspionieren der tatsächlich Krieg führenden Ungläubigen stellt für den Staat eine Pflicht dar. Zusätz-lich zu dem bereits Gesagten wird dies auch durch das Rechtsprinzip untermauert: »Was zur Erfüllung einer Pflicht unerlässlich ist, wird selbst zur Pflicht«. So ist die Kenntnis der Stärke des Feindes, seiner Pläne, seiner Ziele, seiner strategischen Positionen und Ähnliches für den Sieg über ihn unabdingbar. Diese Aufgabe wird vom Kriegsressort übernommen, was auch die Beobachtung 



446 

jener Staatsbürger umfasst, die zu den tatsächlich Krieg führenden Ungläubigen Kontakte pflegen. Denn prinzi-piell sollten Staatsbürger keinen normalen Kontakt zu tatsächlich Kriegführenden haben, da man sich mit ihnen im Kriegszustand befindet. 
2. Die Spionage gegen Länder, die juristisch gesehen (de jure) Krieg führend sind, ist für den Staat zulässig. Sie wird zur Pflicht, wenn für den islamischen Staat ein Schaden entstehen kann. Dies ist beispielsweise der Fall, wenn zu befürchten ist, dass sie den tatsächlich Krieg führenden Staaten Hilfe leisten oder sich ihnen an-schließen könnten. Ungläubige, die juristisch gesehen Krieg führend sind, teilen sich in zwei Arten: 
Erstens: Juristisch Krieg führende Ungläubige, die sich in ihren Ländern befinden. Die Spionage gegen sie über-nimmt das Kriegsressort. 
Zweitens: Juristisch Krieg führende Ungläubige, die in unsere Länder einreisen, wie z. B. Botschafter, Ausländer mit Schutzverträgen und Ähnliche. Diesbezügliche Be-obachtungs- und Spionageaufgaben werden vom Ress-ort für innere Sicherheit übernommen. 
Das Ressort für innere Sicherheit übernimmt auch die Beobachtung und Überwachung jener Staatsbürger, die zu den Verantwortlichen unter den juristisch Krieg füh-renden Ungläubigen oder zu ihren Repräsentanten in unseren Ländern Kontakte pflegen. Hingegen werden jene Staatsbürger, die zu den Verantwortlichen unter den juristisch Krieg führenden Ungläubigen oder ihren Repräsentanten in ihren Ländern Kontakte pflegen, vom 



447 

Kriegsressort überwacht. Hierbei sind jedoch zwei Be-dingungen zu erfüllen: 
Erstens: Aus der durch das Kriegs- bzw. Innenressort durchgeführten Beobachtung der Verantwortlichen un-ter den Krieg führenden Ungläubigen oder ihrer Vertre-ter wird ersichtlich, dass die Kontakte der Staatsbürger zu diesen Leuten, sei es im In- oder Ausland, anormal und zwielichtig sind. 
Zweitens: Die ersichtlichen Fakten werden von beiden Ressorts dem ḥisba-Richter vorgelegt. Der Richter unter-sucht, ob durch diesen Kontakt ein Schaden für den Is-lam oder die Muslime zu erwarten ist. 
Ist das der Fall, darf das Innenressort diese Art von Bür-gern, die Kontakte zu den Verantwortlichen unter den juristisch Krieg führenden Ungläubigen und zu ihren Ver-tretern in unseren Ländern pflegen, überwachen. Eben-so ist es dann dem Kriegsressort erlaubt, Staatsbürger auszuspionieren, die Kontakte zu den Verantwortlichen unter den juristisch Krieg führenden Ungläubigen und ihren Vertretern in ihren Ländern pflegen. Rechtsbelege für das bisher Ausgeführte sind die folgenden: 
1. Das Ausspionieren von Muslimen ist mit dem Wort-laut der folgenden āya verboten: 

 َتجََسَّسُوا وَلا 
Und spioniert nicht! (49:12) Dies gilt als umfassendes Spionageverbot. Der Allgemeincharakter des Verbots bleibt erhalten, solange kein Spezifizierungsbeleg ergan-gen ist. Untermauert wird das Verbot auch durch den folgenden Hadith, der von Aḥmad und Abū Dāwūd in 



448 

geschlossener Kette von al-Miqdād und Abū Umāma tradiert wird: Es sprach der Gesandte Allahs: 
ǺَȂةَ  ابْتَغَى إِذَا الأَمِيرَ  إِنَّ «  »أَفْسَدَهُمْ  النَّاسِ  فِي الرِّ

Wenn der Befehlshaber den Menschen mit Argwohn begegnet, verdirbt er sie. Deswegen ist das Ausspionie-ren eines Muslims verboten. Gleiches gilt für die Schutz-befohlenen (ahl aḏ-ḏimma), die Bürger des Staates sind. Somit ist das Ausspionieren von Staatsbürgern verboten, seien es Muslime oder Nichtmuslime. 
2. Das Ausspionieren der tatsächlich Krieg führenden Ungläubigen - wie jene, gegen die gerade gekämpft wird - ist zulässig. Ebenso ist es zulässig, die de jure Krieg füh-renden Ungläubigen auszuspionieren, wie jene, die mit einem Schutzvertrag einreisen bzw. Botschafter oder dergleichen sind. Auch ist es zulässig die de jure Krieg führenden Ungläubigen in ihren Ländern auszuspionie-ren. Gegen tatsächlich Krieg führende Ungläubige ist dies sogar verpflichtend, ebenso gegen de jure Kriegfüh-rende, wenn Schaden von ihnen zu befürchten ist. 
Die Rechtsbelege dazu gehen klar aus der sīra des Ge-sandten Allahs (s) hervor. Dazu zählen: 
• In der „Sīra“ (Prophetenbiographie) von ibn Hišām wird vom Feldzug des ʿAbdullāh ibn Ğaḥš berichtet, bei dem der Gesandte (s) einen Brief schrieb und ʿAbdullāh befahl, ihn erst zu öffnen, wenn er zwei Tagesritte hinter sich hatte. Als ʿAbdullāh ibn Ğaḥš mit seinen Leuten zwei Tage geritten war, öffnete er den Brief und las ihn. Es stand: 



449 

ةَ  بَيْنَ  نَخْلَةً  تَنْزِلَ  حَتَّى فَامْضِ  هَذَا، Ȝِتَابِي فِي نَظَرْتَ  إِذَا« َّȜَوَالطَّائِفِ، م 
دْ   »أَخǺَْارِهِمْ  مِنْ  لَنَا وَتَعَلَّمْ  قُرȂَْشاً، بِهَا فَتَرَصَّ

Wenn du diesen Brief liest, dann reite, bis du Naḫla zwischen Mekka und aṭ-Ṭāʾif erreichst. Beobachte von dort die Quraiš und bring uns ihre Nachrichten. 
• Ebenso wird in der „Sīra“ von ibn Hišām wird über die Ereignisse der Schlacht von Badr Folgendes tradiert: Ibn Isḥāq berichtet: 

 العَرَبِ، مِنَ  شَيْخٍ  عَلَى وَقَفَ  حَتَّى ȜْǺَ رٍ  وَأَبُو هُوَ   اللهِ  رَسُولُ  رȜَِبَ «
ـيْخُ  فَقَالَ  عَنْهُمْ، بَلَغَهُ  وَمَا وَأَصْحَاǺِهِ  مُحَمَّدٍ  وَعَنْ  قُرȂَْشٍ  عَنْ  فَسَأَلَهُ   لاَ : الشَّ

 أَخْـبَرْتَنَا إِذَا  :  اللهِ  رَسُولُ  فَقَالَ  أَنْتُمَا؟ مِمَّنْ  تُخْبِرَانِي حَتَّى أُخْبِرȜُُمَا
يْخُ  قَالَ . نَعَمْ : قَالَ  بِذَاكْ؟ أَذَاكَ : قَالَ . أَخْبَرْنَاكَ   قُرȂَْشاً  أَنَّ  وȁََلَغَنِي: ... الشَّ

 Ȝَذَا ǺِمȜََانِ  الْيَوْمَ  فَهُمُ  صَدَقَنِي، أَخْـبَرَنِي الَّذȜَ ȏِانَ  فَإِنْ  وȜََذَا، ذَاȜَ  يَوْمَ  خَرَجُوا
 فَقَالَ  أَنْـتُمَا؟ مِمَّنْ : قَالَ  خَبَرهِِ  مِنْ  فَرِغَ  فَلَمَّا قُرȂَْشٌ، فǻِهِ  الَّذȏِ لِلْمȜََانِ  وȜََذَا

ـيْخُ  ǻَقُولُ  قَالَ  عَنْهُ، انْصَرَفَ  ثُمَّ  مَاءٍ، مِنْ  نَحْنُ   اللهِ  رَسُولُ   مِنْ : الشَّ
 أَمْسَى فَلَمَّا أَصْحَاǺِهِ، إِلَى  اللهِ  رَسُولُ  رَجَعَ  ثُمَّ  العِرَاقِ؟ مَاءِ  مِنْ  أَمْ  مَاءٍ،
ȁَيْرَ  طَالِبٍ  أَبِي بْنَ  عَلِيَّ  Ǻَعَثَ   نَفَرٍ  فِي وَقَّاصٍ  أَبِي بْنَ  وَسَعْدَ  العَوَّامِ بْنَ  وَالزُّ
 أȏَْ  عَلǻَْهِ، الْخَبَرَ  يَلْتَمِسُونَ  بَدْرٍ  مَاءِ  إِلَى عَلَيْهِمْ، اللهِ  رِضْوَانُ  أَصْحَاǺِهِ، مِنْ 

 »قُرȂَْشٍ  عَلَى عُـيُوناً 
Der Gesandte Allahs (s) und Abū Bakr (r) stiegen auf und ritten, bis sie zu einem greisen Araber kamen. Der Prophet fragte ihn nach den Quraiš, nach Muḥammad und seinen Gefährten, was er über sie erfahren habe. Da sagte der Greis: „Ich verrate es euch erst, wenn ihr mir sagt, von wo ihr seid.“ Der Prophet (s) antwortete 



450 

ihm: „Wenn du uns erzählst, sagen wir es dir.“ Der Greis fragte: „Das eine für das andere?“ Der Prophet antwortete: „Ja!“ Da sagte der Greis: „Ich habe erfah-ren, dass die Quraiš an dem und dem Tage ausgezogen sind. Wenn das stimmt, müssten sie heute an dem und dem Ort sein.“ Und er nannte den Ort, an dem sich die Quraiš tatsächlich befanden. Als er mit seinem Bericht fertig war, fragte er: „Und von wo seid ihr?“ Der Ge-sandte Allahs (s) antwortete: „Wir sind aus Wasser!“ Dann ritt er davon. Der Greis fragte noch: „Aus Wasser? Vielleicht aus irakischem Gewässer?“ Dann kehrte der Gesandte Allahs (s) zu seinen Gefähr-ten zurück. Als es Abend wurde, schickte er ʿAlī ibn Abī Ṭālib, az-Zubair ibn al-ʿAuwām und Saʿd ibn Abī Waqqāṣ mit einigen Gefährten – Allah habe Wohlgefallen mit ihnen – zur Quelle von Badr, um von dort Nachrichten einzuholen, d. h. als Spione gegen die Quraiš. 
• Ibn Hišām berichtet weiter von Ibn Isḥāq unter dem Titel „Basbas ibn ʿAmr und ʿAdī ibn Abī az-Zaġbāʾ spionie-ren, um Nachrichten zu erlangen“: ʿAdī und Basbas hör-ten dies (d. h., was die beiden Sklavinnen an der Quelle von den Nachrichten der Quraiš erzählten). Sie stiegen auf ihre Kamele, eilten zum Gesandten Allahs (s) und erzählten ihm, was sie gehört hatten. 
Obwohl diese Rechtsbelege über die Quraiš ergangen sind, die gegen die Muslime tatsächlich Krieg führten, so treffen sie trotzdem auch auf de jure Krieg führenden Staaten zu, da ein Krieg mit ihnen jederzeit zu erwarten ist. Der Unterschied besteht lediglich darin, dass die Spi-onage im Falle tatsächlich Krieg führender Ungläubiger eine Pflicht darstellt, weil die Kriegspolitik zum Besiegen 



451 

des Feindes dies erfordert. Im Falle de jure Kriegführen-der ist die Spionage hingegen zulässig, weil ein Krieg von ihnen zu erwarten ist. Wird von ihnen jedoch ein Scha-den befürchtet, wenn beispielsweise zu erwarten ist, dass sie den de facto Kriegführenden Hilfe leisten oder sich ihnen anschließen, dann wird die Spionage gegen sie für den islamischen Staat ebenfalls zu einer Pflicht. 
Demzufolge ist die Spionage gegen Krieg führende Un-gläubige für die Muslime erlaubt, wobei der Staat die Pflicht hat, diese Spionage zu gewährleisten. Beweis da-für ist der Befehl des Gesandten Allahs (s), Spionage durchzuführen, wie aus den angeführten Rechtsbelegen hervorgeht. Ebenso fällt diese Pflicht unter das Rechts-prinzip: »Was zur Erfüllung einer Pflicht unerlässlich ist, wird selbst zur Pflicht«. 
Wenn also einzelne Staatsbürger, Muslime oder Schutz-befohlene, tatsächlich oder juristisch Krieg führende Ungläubige des Öfteren aufsuchen, sei es in ihren oder in unseren Ländern, so handelt es sich um suspekte Per-sonen, die man ausspionieren und deren Nachrichten man verfolgen darf. Da sie nämlich jene Leute aufzusu-chen pflegen, die man ausspionieren darf, umfasst die Erlaubnis auch sie. Zudem ist von ihnen ein Schaden für den Staat zu befürchten, sollten sie für die Ungläubigen spionieren. 
Damit jedoch die Ausspionierung solch suspekter Staats-bürger zulässig ist, müssen beide oben erwähnten Be-dingungen erfüllt sein. Sind sie nicht erfüllt, ist das Aus-spionieren der Bürger - seien es Muslime oder Schutzbe-



452 

fohlene - verboten (ḥarām), wegen den diesbezüglich ergangenen, ob erwähnten deutlichen Textbelegen. 
Das Kriegsressort übernimmt die Aufgabe, Staatsbürger auszuspionieren, die Kontakte zu tatsächlich Krieg füh-renden Ungläubigen pflegen bzw. zu den Verantwortli-chen juristisch Krieg führender Ungläubiger oder zu ih-ren Vertretern in nicht muslimischen Ländern. Das Ress-ort für innere Sicherheit übernimmt seinerseits die Überwachung jener Staatsbürger, die Verantwortliche unter den de jure Krieg führenden Ungläubigen oder deren Vertreter in unseren Ländern regelmäßig aufsu-chen und Kontakte zu ihnen pflegen. 

DAS RESSORT FÜR AUSWÄRTIGE 
ANGELEGENHEITEN 

Artikel 73 - Das Ressort für auswärtige Angelegenhei-ten (Außenamt) befasst sich mit allen Au-ßenangelegenheiten, die mit der Beziehung des Kalifatsstaates zu fremden Staaten in Verbindung stehen. Seien es politische, wirt-schaftliche, industrielle und landwirtschaftli-che Aspekte oder Aspekte des Binnenhan-dels, der Funk- und Telekommunikationsver-bindungen, des Postwesens und Ähnliches. 
Das Außenamt übernimmt alle außenpolitischen Ange-legenheiten, die mit den Beziehungen des Kalifatsstaates zu anderen Staaten in Verbindung stehen, und zwar un-abhängig davon, welcher Art diese Angelegenheiten o-der Beziehungen sind. Sie umfassen zum einen die politi-



453 

schen Angelegenheiten und was damit an Abkommen, Friedensverträgen, Waffenstillstandsvereinbarungen und Verhandlungen verbunden ist. Dazu zählen auch der Austausch von diplomatischen Vertretungen, die Ent-sendung von Botschaftern bzw. Delegierten und die Er-richtung von Botschaften und Konsulaten. Zum anderen betreffen sie auch die wirtschaftlichen Aspekte. Dazu gehören der Agrar- und Handelsbereich, der Postver-kehr, die verkabelte und kabellose Telekommunikation und Ähnliches. All diese Angelegenheiten werden vom Außenamt betreut, da sie die Beziehungen des islami-schen Staates zu anderen Staaten betreffen. 
Der Gesandte (s) pflegte außenpolitische Beziehungen zu den anderen Staaten und Staatsgebilden zu unterhal-ten, wie es bei Erörterung der Aufgaben des Vollzugsas-sistenten ausgeführt wurde. So entsandte er ʿUṯmān ibn ʿAffān, um mit den Quraiš zu verhandeln. Auch führte er selbst Verhandlungen mit den Entsandten der Quraiš. Er schickte Botschafter an die Könige und Herrscher und empfing deren Abgesandte. Er schloss auch Verträge und Friedensabkommen. Die Kalifen nach ihm taten es ihm gleich. Auch sie unterhielten politische Beziehungen zu anderen Staaten und Staatsgebilden. Ebenso beauf-tragten sie andere Personen damit, und zwar nach dem Prinzip, dass man die Angelegenheiten, die einem selbst zufallen, anderen Leuten in Vertretung übertragen kann. 
Wegen der Kompliziertheit der heutigen Weltpolitik und der Ausdehnung und Komplexität internationaler politi-scher Beziehungen wird adoptiert, dass der Kalif einen Apparat innerhalb der staatlichen Institutionen einrich-tet, der in seiner Vertretung spezifisch mit den Außen-



454 

angelegenheiten betraut wird. Der Kalif hat die Tätigkei-ten dieses Apparates in gleicher Weise zu verfolgen, wie er jeden Apparat der staatlichen Regierung und Verwal-tung in seinen Tätigkeiten verfolgt – entweder direkt oder durch den Vollzugsassistenten gemäß den damit verbundenen Rechtssprüchen. 
DAS INDUSTRIERESSORT 

Artikel 74 – Das Industrieressort befasst sich mit allen Angelegenheiten, die mit der Industrie in Verbindung stehen, gleich, ob es sich um Schwerindustrie handelt, wie Maschinenbau und Fertigungstechnik, Fahrzeugbau, Werk-stoff- und Elektroindustrie, oder die Leichtin-dustrie betrifft, und unabhängig davon, ob die Fabriken zum öffentlichen Eigentum zäh-len oder in den Bereich des Privateigentums fallen und mit der Kriegsindustrie in Verbin-dung stehen. Alle Arten von Industriestätten müssen auf Grundlage der Kriegspolitik er-richtet werden. 
Das Industrieressort ist jene staatliche Institution, die sämtliche mit der Industrie in Verbindung stehende An-gelegenheiten übernimmt, gleich, ob es sich um Schwer-industrie handelt, wie Maschinenbau und Fertigungs-technik, Fahrzeugbau, Werkstoff- und Elektroindustrie, oder die Leichtindustrie betrifft, und unabhängig davon, ob die Fabriken zum öffentlichen Eigentum zählen oder in den Bereich des Privateigentums fallen und mit der 



455 

Kriegsindustrie in Verbindung stehen. Alle Arten indust-rieller Produktionsstätten müssen auf Basis der Kriegs-politik errichtet werden, denn ğihād und Kampf erfor-dern eine Armee. Damit die Armee einen Krieg jedoch führen kann, benötigt sie Waffen, die unbedingt einer innerstaatlichen Produktion entspringen müssen, um sie dem Heer in umfassender Weise und auf dem höchsten technischen Niveau zur Verfügung stellen zu können. Deswegen steht die Rüstungsindustrie in vollkommener und untrennbarer Verbindung zum ğihād. 
Wenn ein Staat vollkommene Souveränität über seine Entscheidungen besitzen möchte – unabhängig von je-der äußeren Einflussnahme –, ist es für ihn unabdingbar, seine Waffen selbst herzustellen und zu entwickeln. Damit ihm diese Souveränität erhalten bleibt, muss er stets im Besitz der modernsten und stärksten Waffen sein, egal wie schnell sich die Waffentechnik weiterent-wickelt. Es muss auch gewährleistet sein, dass ihm alle erforderlichen Waffen zur Verfügung stehen, um sämtli-che bekannten und möglichen Feinde einzuschüchtern, gemäß der Aussage des Erhabenen: 

طِ  وَمِنْ  قُـوَّةٍ  مِنْ  عْتُمْ اسْتَطَ  مَا لهَمُْ  وَأَعِدُّواʪَِعَدُوَّ  بهِِ  تُـرْهِبُونَ  الخْيَْلِ  ر  َِّɍا 
 يَـعْلَمُهُمْ  اɍَُّ  تَـعْلَمُونَـهُمُ  لاَ  دُوĔِمِْ  مِنْ  وَآخَريِنَ  وَعَدُوَّكُمْ 

Und rüstet gegen sie mit allem, was ihr an Kampfkraft und Schlachtrossen aufzubringen vermögt, ihr schüch-tert damit den Feind Allahs und euren Feind ein und dazu noch andere, die hinter ihnen stehen. Ihr kennt sie nicht, doch Allah kennt sie. (8:60) Dadurch bewahrt sich der Staat seine Souveränität. Er erzeugt die Waffen selbst, die er benötigt, entwickelt sie und setzt deren 



456 

Entwicklung in einer Weise fort, die gewährleistet, dass er stets im Besitz der am höchsten entwickelten und stärksten Waffen ist. Auf diese Weise ist es ihm möglich, alle bekannten und möglichen Feinde effektiv einzu-schüchtern. Deshalb muss der Staat seine Waffen selbst erzeugen, und er darf sich nicht auf deren Kauf von an-deren Staaten verlassen, weil er sich sonst von diesen Ländern abhängig macht und seine Ausrüstung, sein Krieg und seine Kampfführung von ihnen bestimmt wer-den. 
In der heutigen Welt ist deutlich zu beobachten, dass jene Staaten, die anderen Staaten Waffen verkaufen, diesen nicht alle Waffensysteme verkaufen, insbesonde-re nicht die entwickelten davon. Auch werden sie nur unter bestimmten Auflagen weitergegeben, die ihre Ein-satzweise betreffen. Außerdem sind diese Waffen nach den Vorstellungen der verkaufenden Staaten kontingen-tiert und nicht nach den Wünschen jener Staaten, die sie erwerben wollen. Dies führt dazu, dass die Waffen ex-portierenden Länder Macht und Einfluss über jene Staa-ten gewinnen, die ihre Waffen kaufen müssen, insbe-sondere dann, wenn der Waffen importierende Staat in einen Krieg gerät. In diesem Fall benötigt er eine größere Anzahl an Waffen, Ersatzteilen und Munition, was seine Abhängigkeit vom Waffen exportierenden Staat vergrö-ßert und ihn in noch stärkerer Weise nötigt, sich dessen Forderungen zu beugen. Dies erlaubt dem exportieren-den Staat, die Geschicke und den Willen eines Landes zu kontrollieren, vor allem im Falle eines Krieges, wenn größte Notwendigkeit an Waffen und Ersatzteilen be-steht. Das Land legt damit seine Entscheidungsgewalt, 



457 

sein Kriegsschicksal und sein gesamtes staatliches Gefü-ge in die Hände des Waffen exportierenden Staates. 
Aus all diesen Gründen muss der Staat seine Waffen selbst erzeugen und alles, was damit an Kriegsgerät und Ersatzteilen verbunden ist. Dies ist aber nur dann mög-lich, wenn sich der Staat der Schwerindustrie widmet und zuerst jene Produktionsanlagen errichtet, die für den Aufbau der militärischen und nicht militärischen Schwerindustrie erforderlich sind. Der Staat muss über Atomanlagen verfügen sowie über Produktionsstätten für Raumschiffe, Raketen, Satelliten, Panzer, Kanonen, Kriegsschiffe sowie Panzerfahrzeuge aller Art. Er muss alle Arten leichter und schwerer Waffen herstellen kön-nen, die erforderlichen Werkzeugmaschinen, Antriebs-aggregate und Grundstoffe. Er muss über eine umfas-sende Elektronikindustrie verfügen sowie über Produkti-onsanlagen, die mit dem öffentlichen Eigentum verbun-den sind. Auch muss der Staat im Besitz von Leichtin-dustriefabriken sein, die mit der Rüstungsindustrie in Zusammenhang stehen. All das ergibt sich aus dem Rüs-tungsgebot, das den Muslimen auferlegt wurde. So sagt der Erhabene: 

ةٍ قُـوَّ  مِنْ  اسْتَطَعْتُمْ  مَا لهَمُْ  وَأَعِدُّوا 
Und rüstet gegen sie mit allem, was ihr an Kampfkraft aufzubringen vermögt. (8:60) 
Nachdem der islamische Staat die islamische Botschaft durch Verkündung und ğihād zu tragen hat, muss er für den Krieg stets gerüstet sein. Dies macht es notwendig, dass er die Schwer- und Leichtindustrie auf der Grundla-ge der Kriegspolitik aufbaut. Sollte der Staat es irgend-



458 

wann für notwendig erachten, seine Industrieanlagen in Rüstungsfabriken umzuwandeln, so fällt es ihm leicht, dies zu tun, wann immer er es wünscht. Deshalb muss die gesamte Industrie im Kalifatsstaat auf der Kriegspoli-tik aufbauen, und sämtliche Industrieanlagen, sowohl jene der Schwer- als auch der Leichtindustrie, müssen auf der Grundlage dieser Politik errichtet werden, damit ihre Umwandlung zur Rüstungsproduktion leicht erfol-gen kann, wann immer der Staat es für notwendig hält. 
DAS GERICHTSWESEN - AL-QAḌĀʾ 

Artikel 75 – Richten (al-qaḍāʾ) bedeutet, einen Rechts-spruch in verbindlicher Weise bekannt zu ge-ben. Das Gericht regelt die Rechtsstreitigkei-ten zwischen den Menschen, verbietet, was dem Recht der Gemeinschaft schadet, oder beseitigt vorfallende Streitigkeiten zwischen den Menschen und irgendeiner Person des Regierungsapparates, sei sie Regierender o-der Beamter, Kalif oder jemand, der hierar-chisch unter ihm steht. 
Der Ursprung und die Rechtmäßigkeit des Gerichts ge-hen aus Koran und Sunna hervor. Was den Koran an-geht, so sagt der Erhabene: 

 ِنـَهُ  احْكُمْ  وَأَن  اɍَُّ  أنَْـزَلَ  بمِاَ مْ بَـيـْ
Und wahrlich, so richte unter ihnen nach dem, was Al-lah herabgesandt hat. (5:49) 



459 

إِلىَ  دُعُوا وَإِذَا  َِّɍنـَهُمْ  لِيَحْكُمَ  وَرَسُولِهِ  ا  بَـيـْ
(...) und wenn sie zu Allah und Seinem Gesandten auf-gerufen werden, auf dass er zwischen ihnen richte (...) (24:48) Was die Sunna betrifft, so hat der Gesandte Al-lahs (s) selbst das Richten übernommen und zwischen den Menschen in ihren Streitfällen entschieden. Dazu zählt, was al-Buḫārī von ʿĀʾiša berichtet, die sagte: 

 ابْنَ  أَنَّ  وَقَّاصٍ  أَبِي بْنِ  سَعْدِ  أَخǻِهِ  إِلَى عَهِدَ  وَقَّاصٍ  أَبِي بْنُ  عُتǺَْةُ  Ȝَانَ «
 أَبِي بْنُ  سَعْدُ  أَخَذَهُ  الْفَتْحِ  عَامُ  Ȝَانَ  فَلَمَّا: قَالَتْ  فَاقǺِْضْهُ، مِنِّي زَمْعَةَ  وَلِيدَةِ 

 أَخِي: فَقَالَ  زَمْعَةَ  بْنُ  عَبْدُ  فَقَامَ  فǻِهِ، إِلَيَّ  عَهِدَ  قَدْ  أَخِي ابْنُ : وَقَالَ  وَقَّاصٍ 
 ǻَا: سَعْدٌ  فَقَالَ   النَّبِيِّ  إِلَى فَتَسَاوَقَا فِرَاشِهِ، عَلَى وُلِدَ  أَبِي وَلِيدَةِ  وَابْنُ 
 وَابْنُ  أَخِـي: زَمْعَةَ  بْنُ  عَبْدُ  فَقَالَ  فǻِهِ، إِلَيَّ  عَهِدَ  قَدْ  Ȝَانَ  أَخِي ابْنُ  ɱَِّ، رَسُولَ 
 ،»زَمْعَةَ  بْنَ  عَبْدُ  ǻَا لَكَ  هُوَ  ɱ :َِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  فِرَاشِهِ، عَلَى وُلِدَ  أَبِي وَلِيدَةِ 

 »الْحَجَرُ  وَلِلْعَاهِرِ  لِلْفِرَاشِ  الْوَلَدُ   : النَّبِيُّ  قَالَ  ثُمَّ 
ʿUtba ibn Abī Waqqāṣ hatte seinem Bruder Saʿd anver-traut, dass der Sohn von Zamʿas Frau, die geboren hat-te, von ihm stamme, er möge ihn zu sich nehmen. Im Eroberungsjahr von Mekka nahm ihn Saʿd dann zu sich und sagte: „Das ist mein Neffe, mein Bruder hat ihn mir anvertraut.“ Da erhob sich ʿAbd ibn Zamʿa und sprach: „Das ist aber mein Bruder und der Sohn der Frau mei-nes Vaters, die geboren hat. Er wurde auf seinem Bett geboren.“ Sie eilten zum Propheten (s), und Saʿd sprach: „O Gesandter Allahs! Dies ist mein Neffe, mein Bruder hat ihn mir anvertraut.“ Doch ʿAbd ibn Zamʿa erwiderte: „Das ist mein Bruder, der Sohn meines Va-ters Frau, die ihn gebar. Er wurde auf seinem Bett ge-boren.“ Da sprach der Gesandte Allahs (s): „Er gehört 



460 

dir, o ʿAbd ibn Zamʿa!“. Dann fügte er hinzu: „Das Kind gehört dem Bett, und der Ehebrecherin gebührt der Stein.“ Der Prophet (s) ernannte auch Richter. So setzte er ʿAlī als Richter im Jemen ein und machte ihn auf die Art des Richtens in folgender Weise aufmerksam: 
لِ  تَقْضِ  فَلاَ  رَجُلاَنِ، إِلǻَْكَ  تَقَاضَى إِذَا«  فَسَوْفَ  الآخَرِ، Ȝَلامَ  تَسْمَعَ  حَتَّى لِلأَوَّ

 ȏِيْفَ  تَدْرȜَ تَقْضِي« 
Wenn zwei Männer in einer Streitsache zu dir kommen, so richte nicht für den Ersten, bis du auch den Zweiten angehört hast. Dann wirst du wissen, wie du zu richten hast. Bei at-Tirmiḏī und Aḥmad tradiert. In einer Überlie-ferung bei Aḥmad heißt es: 

 مِنَ  سَمِعْتَ  Ȝَمَا الآخَرِ  مِنْ  تَسْمَعَ  حَتَّى تَكَلَّمْ  فَلا الْخَصْمَانِ، إِلǻَْكَ  جَلَسَ  إِذَا«
لِ   »الأَوَّ

Wenn die beiden Gegner sich zu dir setzen, so spreche erst, wenn du den Zweiten genauso angehört hast wie den Ersten. Dies sind Belege für die Rechtmäßigkeit des Gerichts. Zudem macht der Hadith von ʿĀʾiša die Art und Weise deutlich, mit der das Rechtsurteil des Gesandten (s) erfolgte. So waren sich Saʿd und ʿAbd ibn Zamʿa über den Sohn von Zamʿas Frau uneins. Der eine behauptete, es sei sein Neffe, der andere, es sei sein Bruder. Der Ge-sandte (s) teilte ihnen dann den Rechtsspruch mit, dass der Sohn von Zamʿas Frau ʿAbd ibn Zamʿas Bruder ist und dass das Kind dem Bett gehört. Das Rechtsurteil des Propheten (s) bestand also in der Bekanntgabe des isla-mischen Rechtsspruchs. Auch zwang er beiden dessen Einhaltung auf, so nahm ʿAbd ibn Zamʿa den Jungen an sich. Das ist der Beleg für Artikel 75, der das Richten de-



461 

finiert. Diese Definition stellt eine Realitätsbeschreibung dar. Nachdem sie aber eine islamrechtliche Realität be-schreibt und es sich bei einer islamrechtlichen Definition um einen islamischen Rechtsspruch handelt, ist ein Rechtsbeleg erforderlich, aus dem sie abgeleitet wird. Und der Hadith von Zamʿa bildet den Rechtsbeleg für die Definition des Richtens, die in diesem Artikel angeführt wird. Manche definierten das Richten als „das Entschei-den in den Streitfällen unter den Menschen“. Diese De-finition ist einerseits unvollständig, andererseits wird sie der Realität des Richtens, wie sie aus den Handlungen und Aussagen des Propheten hervorgeht, nicht gerecht. Sie stellt lediglich eine Erläuterung dessen dar, was sich aus einem Richterspruch zwar ergeben kann, aber nicht ergeben muss. So könnte der Richter in einer Angele-genheit entscheiden, ohne dass die Streitigkeit zwischen den Gegnern aufgehoben wird. Deswegen ist die umfas-sende und gleichzeitig abgrenzende Definition jene, die in diesem Artikel eingangs erwähnt und aus den Hadithen abgeleitet wurde. 
Diese Definition umfasst sowohl den Richterspruch zwi-schen den Menschen, wie es im Hadith von ʿĀʾiša er-wähnt wurde, als auch das so genannte „ḥisba-Gericht", das wie folgt definiert wird: Die Bekanntgabe des islami-schen Rechtsspruchs in verbindlicher Weise bezüglich aller Angelegenheiten, die zum Schaden der Gemein-schaft führen. Beleg dafür ist der Hadith über den „Kornhaufen“ (ṣubrat aṭ-ṭaʿām). So wird im „Ṣaḥīḥ Mus-lim“ von Abū Huraira berichtet, 



462 

 أَصَاǺِعُهُ  فَنَالَتْ  فِيهَا يَدَهُ  فَأَدْخَلَ  طَعَامٍ  صُبْرَةِ  عَلَى مَرَّ  ɱ َِّ  رَسُولَ  أَنَّ «
مَاءُ  أَصَابَتْهُ : قَالَ  الطَّعَامِ؟ صَاحِبَ  ǻَا هَذَا مَا: فَقَالَ  بَلَلاً،  ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا السَّ

ي فَلǻَْسَ  غَشَّ  مَنْ  النَّاسُ، يَرَاهُ  Ȝَيْ  الطَّعَامِ فَوْقَ  جَعَلْتَهُ  أَفَلاَ : قَالَ   »مِنِّ
dass der Gesandte Allahs (s) an einem Kornhaufen vor-beikam. Er griff mit der Hand hinein, und seine Finger wurden nass. Da sagte er: „Was ist das, o Kornbesit-zer?“ Der Besitzer antwortete: „Der Regen hat es ge-troffen, o Gesandter Allahs.“ Da sprach der Gesandte (s): „Dann lege es doch oben auf, damit die Menschen es sehen. Wer betrügt, der gehört nicht zu mir.“ Und in der Tradierung bei Aḥmad, ibn Māğa und ad-Dāramī heißt es: 

ـنَا مَنْ « ا فَلǻَْسَ  غَشَّ  »مِنِّ
Wer uns betrügt, der gehört nicht zu uns. Die angeführ-te Definition umfasst aber auch die sogenannten maẓālim-Fälle, die zum Bereich des Richtens und nicht des Regierens zählen. Sie betreffen nämlich alle Klagen, die gegen den Herrscher geführt werden. Das maẓālim-Gericht wird folgendermaßen definiert: Die Bekanntgabe des islamischen Rechtsspruches in verbindlicher Weise bezüglich aller Streitigkeiten, die zwischen den Menschen und dem Kalifen, einem seiner Assistenten, Gouverneure oder Angestellten entstehen. Auch werden Streitfälle unter den Muslimen in der Deutung von Offenba-rungstexten, nach denen Recht gesprochen und regiert wird, durch das maẓālim-Gericht entschieden. Der Aus-druck maẓālim ist im Hadith des Gesandten über das Verbot der Preislimitierung erwähnt worden. So sagte er (s): 



463 

 وَلا دَمٍ  فِي إِيَّـاهُ  ظَلَمْـتُهَا Ǻِمَظْلِمَةٍ  أَحَـدٌ  ǻَطْلُبُنِي وَلا ɱََّ  أَلْقَى نْ أَ  لأَرْجُو وَإِنِّي«
 »مَالٍ 

[…] und ich wünsche, dass ich auf Allah (am Jüngsten Tage) treffe, ohne dass mich jemand wegen einer Un-gerechtigkeit (maẓlima) belangt, die ich ihm in seinem Blut oder seinem Vermögen angetan habe. Bei Aḥmad über den Weg von Anas ibn Mālik tradiert. Auch sagte der Gesandte (s): 
 فَهَذَا ظَهْراً  لَهُ  جَـلَـدْتُ  وَمَنْ  مِنْهُ، فَلǻَْأْخُذْ  مَالِي فَهَذَا مَالاً  لَهُ  أَخَذْتُ  مَنْ «

 ȏِقْتَصَّ  ظَهْرǻَْهُ مِنْ  فَل« 
Von wem ich Geld genommen habe, so ist hier mein Geld, er soll sich davon nehmen! Und wem ich den Rü-cken ausgepeitscht habe, so ist hier mein Rücken, er soll daran Vergeltung üben! Bei Abū Yaʿlā in geschlosse-ner Kette von al-Faḍl ibn ʿAbbās tradiert. Al-Haiṯamī sag-te über den Hadith: „Im isnād befindet sich Abū Yaʿlā ʿAṭāʾ ibn Muslim. Ibn Ḥibbān und andere stuften ihn als vertrauenswürdig ein. Andere erachteten ihn als schwach. Die restlichen Tradenten sind vertrauenswür-dig.“ Dies belegt, dass eine Ungerechtigkeit, die von je-mandem behauptet wird und von einem Herrscher, ei-nem wālī oder einem Beamten ausgeht, dem maẓālim-Richter vorgelegt werden muss. Dieser gibt sodann den islamischen Rechtsspruch in verbindlicher Weise be-kannt. Demzufolge umfasst die oben angeführte Defini-tion alle drei Gerichtsarten, die aus den Aussagen und Handlungen des Gesandten hervorgehen. Diese sind das Entscheiden in Streitfällen zwischen den Menschen, die Verhinderung der Schädigung von Gemeinschaftsrech-



464 

ten und die Aufhebung von Streitigkeiten, die zwischen Bürgern und Regierungspersonen entstehen oder zwi-schen den Bürgern und Beamten während der Ausübung ihrer Tätigkeit. 
Artikel 76 – Der Kalif ernennt unter den erwachsenen, freien, muslimischen, geistig zurechnungsfä-higen, rechtschaffenen und im islamischen Recht gelehrten Männern einen Obersten Richter (qāḍī al-quḍāt). Wird diesem vom Ka-lifen die Befugnis zur Ernennung und Abset-zung des maẓālim-Richters erteilt, so muss er darüber hinaus auch ein muğtahid47 sein. Der Oberste Richter hat die Vollmacht zur Ernen-nung der Richter, zu ihrer Disziplinierung und Absetzung im Rahmen der Verwaltungsge-setze. Die übrigen Gerichtsbeamten sind an den Leiter des Amtes gebunden, das mit der Verwaltung der Gerichte betraut ist. 
Dieser Artikel ist auf das Prinzip zurückzuführen, dass der Kalif das Recht hat, jemanden mit einer speziellen Aufgabe in allen Gegenden des Staates zu betrauen oder auch mit einer spezifischen Aufgabe an einem bestimm-ten Ort. Gleichermaßen hat er ja das Recht, eine Person als Gouverneur an einem bestimmten Ort mit einer all-gemeinen Vollmacht auszustatten. Genauso wie der Kalif das Recht hat, einen Befehlshaber für den ğihād, die 
                                                      47 Rechtsgelehrter, der über ein entsprechendes Wissen verfügt, dass er zur Ableitung islamischer Rechtssprüche aus den Texten imstande ist. 



465 

Pilgerfahrt oder für die Einbringung des ḫarāğ aufzustel-len, hat er auch das Recht, einen Befehlshaber über das Gerichtswesen zu ernennen. Diesem kann er die Befug-nis erteilen, die Richter ein- und abzusetzen und zu dis-ziplinieren. Ebenso kann er auch dem amīr al-ğihād die Befugnis erteilen, die Kommandanten und Vorgesetzten der Soldaten zu disziplinieren und abzusetzen. Daher ist es für den Kalifen zulässig, einen Obersten Richter zu ernennen, d. h. einen Befehlshaber, der dem Gerichts-wesen vorsteht. Dieser Oberste Richter oder Befehlsha-ber über das Gerichtswesen ist ein Regent und kein Be-amter, da er als Befehlshaber eine Statthalterschaft - also eine Herrschaftsaufgabe - übernommen hat, gleich irgendeinem Befehlshaber oder Statthalter in einer An-gelegenheit. Trotzdem gilt er nicht als Assistent des Kali-fen im Gerichtswesen, da ihm nur eine spezifische Voll-macht übertragen wurde, die allein auf die Angelegen-heiten des Richtens beschränkt ist, und zwar ungeachtet dessen, ob er für einige oder für alle Gerichtsangelegen-heiten eine Vollmacht erhalten hat. In allen Fällen bleibt es eine spezifische Vollmacht für das Gerichtswesen, die auf andere Bereiche nicht übertragbar ist. Hingegen er-hält der Assistent (al-muʿāwin) eine generelle Vollmacht für alle Regierungsbereiche. So kann ihn der Kalif, anders als den Obersten Richter, für jede Angelegenheit zu Hilfe ziehen und nicht bloß für das Gerichtswesen. 
Es ist nicht belegt, dass der Gesandte (s) oder einer der Rechtgeleiteten Kalifen einen Obersten Richter ernann-te. Auch gibt es keinen Beleg dafür, dass die Richter in den Provinzen Vertreter für sich in den Ortschaften und Dörfern einsetzten, um Gerichtsfälle zu entscheiden. 



466 

Weder ist dies aus der Zeit der Rechtgeleiteten Kalifen noch aus der Zeit der Omaijaden bekannt. Das erste Mal, wo seitens des Kalifen ein Oberster Richter ernannt wurde, war in der Zeit Hārūn al-Rašīds. Und der erste Richter, der mit diesem Titel versehen wurde, war Abū Yūsuf al-Kindī, der berühmte muğtahid und Schüler Abū Ḥanīfas. Die Ernennung eines Obersten Richters fällt somit in den Bereich des Erlaubten (mubāḥ). Also ist es für den Kalifen zulässig, einen Richter mit der Befugnis aufzustellen, die Richter zu ernennen und abzusetzen, und ihn als Obersten Richter zu bezeichnen. Allerdings gelten für diesen sowohl die Voraussetzungen des Rich-ters als auch die des Herrschers. Denn er ist Richter und Herrscher zugleich, da ihm die Befugnis erteilt wurde, die Richter zu ernennen und ebenso Gerichtsfälle zu entscheiden. Mit anderen Worten muss der Oberste Richter männlich, geschlechtsreif, frei, Muslim, zurech-nungsfähig, rechtschaffen und ein Rechtsgelehrter sein. Denn die Bedingung, seiner Aufgabe zu genügen, bedeu-tet hier die Rechtsgelehrsamkeit, da seine Tätigkeit so-wohl die Verantwortung für die Richter als auch die Be-fugnis zu richten umfasst. So tadelte der Gesandte (s) denjenigen, der aus Unwissenheit richtet, und zählte ihn zu den Bewohnern des Feuers. Er sprach: 
 »النَّارِ  فِي فَهُوَ  جَهْلٍ  عَلَى لِلنَّاسِ  قَضَى وَرَجُلٌ «

Und ein Mann, der zwischen den Menschen in Unwis-senheit richtet. Er ist im Feuer. Bei den Verfassern der Sunna-Werke und ebenso bei al-Ḥākim in geschlossener Kette tradiert. Al-Ḥākim stufte den Hadith in der Überlie-ferung von Buraida als ṣaḥīḥ ein. Daher ergibt sich für 



467 

den Richter die Bedingung, ein Rechtsgelehrter zu sein. Der Oberste Richter muss überdies ein muğtahid sein, wenn ihm die Befugnis zur Ernennung und Absetzung des maẓālim-Richters erteilt wird und somit die Befug-nis, Rechtsfälle des maẓālim-Gerichts zu entscheiden. Und die Rechtsprechung des maẓālim-Gerichts bedarf des iğtihāds, wie in Artikel 78 dargelegt wird.  
Die in diesem Artikel erwähnte Einstellung der weiteren Gerichtsbediensteten erfolgt aus dem Umstand, dass es sich um Angestellte handelt. Beleg für die Zulässigkeit, sie einzustellen, ist der allgemeine Beleg für die Zulässig-keit, Dienstnehmer anzuheuern. 
Artikel 77 – Es gibt drei Arten von Richtern: Der erste ist der qāḍī (Richter). Er entscheidet in den Rechtsstreitigkeiten, die sich zwischen den Menschen in den Rechtsbeziehungen (muʿā-malāt) und im Strafrecht (ʿuqūbāt) ereignen. Der zweite ist der muḥtasib (Markt- und Sit-tenvogt). Er entscheidet in den Ordnungs-widrigkeiten, die das Recht der Gemeinschaft verletzen. Der dritte ist der qāḍī al-maẓālim (maẓālim-Richter), er hebt die Streitigkeiten auf, die zwischen den Menschen und dem Staat entstehen. 
Dieser Artikel legt die Arten der Richter dar. Was den Beweis für die erste Art betrifft – nämlich den Schieds-spruch in den Streitfällen zwischen den Menschen –, so geht dies aus den Handlungen des Propheten und seiner Ernennung von Muʿāḏ ibn Ğabal als Richter in einem 



468 

Teilgebiet des Jemen hervor. Was den Rechtsbeweis für das ḥisba-Gericht angeht, das die Fälle entscheidet, in denen das Recht der Gemeinschaft zu Schaden kommt, so ist dies durch die Handlung und Aussage des Prophe-ten belegt. So sprach der Gesandte Allahs: 
 »غَشَّ  مَنْ  مِنَّا لǻَْسَ «

Es gehört nicht zu uns, wer betrügt. Bei Aḥmad, Abū Dāwūd und ibn Māğa in geschlossener Kette von Abū Huraira tradiert. Auf diese Weise wandte sich der Pro-phet (s) dem Betrüger zu und tadelte ihn. Auch berichtet Qais ibn Abī Ġarza al-Kinānī: Wir handelten an den Märk-ten Medinas und wurden samāsira genannt. Da kam der Gesandte Allahs zu uns und gab uns einen Namen, der besser als jener war, mit dem wir uns selbst bezeichne-ten. Er sprach: 
ارِ، مَعْشَرَ  ǻَا « دَقَةِ  فَشُوȁُوهُ  وَالْحَلْفُ، اللَّغْوُ  ǻَحْضُرُهُ  الْبǻَْعَ  إِنَّ  التُّجَّ  »Ǻِالصَّ

Ihr Volk der Händler! Bei diesem Handel kommt es zu Geschwätz und Schwüren, so vermengt ihn mit Almo-sen! Von den Verfassern der Sunna- und Tradierungs-werke überliefert, ebenso von al-Ḥākim, der den Hadith als ṣaḥīḥ einstufte. At-Tirmiḏī sagte: „Der Hadith ist ḥasan-ṣaḥīḥ.“ Auch wird berichtet, dass al-Barāʾ ibn ʿĀzib und Zaid ibn Arqam Geschäftspartner waren. Sie kauften Silber in bar und auf Zeit (d. h. mit Zahlungsverzöge-rung). Der Gesandte Allahs (s) erfuhr davon und befahl ihnen: 
وهُ  بِنَسِيئَةٍ  Ȝَانَ  وَمَا فَأَجِيزُوهُ، بِنَقْدٍ  Ȝَانَ  مَا أَنَّ «  »فَرُدُّ



469 

Was ihr davon in bar erworben habt, könnt ihr durch-führen. Was ihr aber auf Zeit gekauft habt, so gebt es zurück! Bei Aḥmad über den Weg von Abū al-Minhāl tradiert. All das stellt ḥisba-Rechtsprechung dar. Die Be-zeichnung „ḥisba“ für das Gericht, das die Streitfälle ent-scheidet, die das Recht der Gemeinschaft verletzen, ist eine konventionelle Festlegung, der eine spezielle Tätig-keit im islamischen Staat beschreibt. Diese Tätigkeit um-fasst das Beobachten der Händler und Gewerbetreiben-den, um den Betrug im Handel, bei der Gewerbetätigkeit und bei den Erzeugnissen zu verhindern. Das ḥisba-Gericht trägt unter anderem auch dafür Sorge, dass die Händler und Gewerbeleute die Maß- und Gewichtsein-heiten korrekt einhalten. Kurz gesagt, ahndet das ḥisba-Gericht alle Handlungen, die die Gemeinschaft schädi-gen. Dies entspricht genau der Tätigkeit, die der Prophet (s) erläuterte und anbefahl und in der er selbst den Schiedsspruch führte, wie aus dem Hadith von al-Barāʾ ibn ʿĀzib deutlich hervorgeht, als der Prophet (s) beiden Handelspartnern den Kauf auf Zeit verbot. Beleg für das ḥisba-Gerichtswesen ist somit die Sunna. Zu diesen Be-legen zählt auch, dass der Gesandte (s) Saʿīd ibn al-ʿĀṣ als Kontrolleur über den Markt von Mekka nach dessen Eröffnung einsetzte, wie es in den Werken „aṭ-Ṭabaqāt“ von ibn Saʿd und „al-Istīʿāb“ von ibn ʿAbd al-Birr erwähnt wird. Der zweite Kalif ʿUmar setzte aš-Šifaʾ – es ist dies Um Sulaimān ibn Abī Ḥiṯma, eine Frau aus seinem Stamm – als Marktrichterin ein, d. h. als ḥisba-Richterin. Ebenso ernannte er ʿAbdullāh ibn ʿUtba als Richter über den Markt von Medina, wie es Mālik in seinem Werk „al-Muwaṭṭaʾ“ und aš-Šāfiʿī in seinem „Musnad“ (Überliefe-



470 

rungswerk) erwähnen. Auch übernahm er selbst die Aufgaben des ḥisba-Richters (Markvogts) und zog in den Märkten umher, wie es auch der Prophet (s) zu tun pflegte. Die Kalifen übernahmen selbst die ḥisba-Aufgaben, bis der abbasidische Kalif al-Mahdī für die ḥisba einen eigenen Gerichtsapparat einrichtete. Auf diese Weise wurde sie zu einer eigenen gerichtlichen Institution. In der Zeit Hārūn al-Rašīds zog der muḥtasib (Marktvogt) durch die Märkte, kontrollierte Maß- und Gewichtseinheiten, um Betrug zu verhindern, und unter-suchte die Geschäftsbeziehungen der Händler. 
Der Rechtsbeleg für das Gericht, das man als maẓālim-Gericht bezeichnet, ist ebenso dem Handeln des Prophe-ten (s) entnommen. So erlaubte er einem Mann, an ihm (s) selbst Vergeltung zu üben: Al-Baihaqī berichtet in „as-Sunan al-kubrā“ in geschlossener Kette von Abū Saʿīd al-Ḫudrī, der sagte: 

 رسول فطعنه  علǻه فأكبَّ  رجل أقبل شيئا ǻقسم  الله رسول بينما«
 له فقال الرجلَ، فجرح  معه Ȝان" نخل من عِذْق أǺ "ȏعُرجون   الله

 »الله رسول ǻا عفوت بل فقال فاستَقِدْ، تعالَ   : الرسول
Als der Gesandte Allahs (s) gerade etwas aufteilen wollte, näherte sich ein Mann und stürzte sich auf ihn. Der Gesandte Allahs (s) stach ihn mit einem Palmen-zweig, den er bei sich hatte, und verletzte den Mann. Da sprach der Gesandte Allahs (s) zu ihm: „Komm her und übe Vergeltung!“ Doch der Mann sagte: „Ich habe verziehen, o Gesandter Allahs!“ Dies war ein Gerichts-fall zwischen dem Gesandten Allahs (s) als Staatsober-haupt und einem Bürger. Auch sprach der Gesandte (s): 



471 

 ماله مِن أو Ǻَشَرهِ، من أو شَعره، مِن أو عِرضه، مِن أصبتُ  Ȝُنتُ  فَمَنْ  «
  »فلǻَقتصَّ  فلǻَقُمْ  ومالُه وǺشرُه، وشعرُه، محمد عِرض هذا شيئاً،

Wem ich seine Ehre, sein Haar, sein Antlitz oder sein Vermögen irgendwie verletzt habe, so ist hier Muḥammads Ehre, dessen Haar, dessen Antlitz und dessen Vermögen. Er möge sich erheben und Vergel-tung üben. Bei Abū Yaʿlā in geschlossener Kette von al-Faḍl ibn ʿAbbās tradiert. Al-Haiṯamī sagte über den Hadith: „Im isnād befindet sich Abū Yaʿlā ʿAṭāʾ ibn Mus-lim. Ibn Ḥibbān und andere stuften ihn als vertrauens-würdig ein. Andere erachteten ihn als schwach. Die rest-lichen Tradenten sind vertrauenswürdig.“ Und in der Tradierung bei aṭ-Ṭabarānī in „al-Maʿğam al-ausaṭ“ von al-Faḍl ibn ʿAbbās heißt es: Es sprach der Gesandte (s): 
 لهُ  شتمتُ  Ȝنتُ  ومَنْ  ،منه فلǻَسْتَقِدْ  ظهرȏ  فهذا ظهراً  لهُ  جلدتُ  Ȝنتُ  فمَنْ  «

 مالي فهذا مالاً، لهُ  أخذتُ  Ȝنتُ  ومن منه، فلǻَسْتَقِدْ  عِرضي فهذا عِرضاً 
  »منه فلǻَْسْتَقِدْ 

Wem ich den Rücken ausgepeitscht habe, so ist hier mein Rücken, er soll sich daran sühnen! Und wem ich seine Ehre beschimpft habe, so halte ich ihm meine Ehre entgegen, er soll sich daran sühnen! Und von wem ich Geld genommen habe, so ist hier mein Geld, er soll sich daran sühnen! Das ist nichts anderes als ein Fall von maẓālim-Rechtsprechung, denn die Definition des maẓālim-Gerichts umfasst ebenso die Untersuchung der Streitfälle, die zwischen den Menschen und dem Kalifen entstehen. Rechtsbeweis für das maẓālim-Gericht sind demzufolge die Handlungen und Aussagen des Gesand-ten (s). Der Prophet (s) hat jedoch im gesamten islami-



472 

schen Staat keinen eigenen Richter für maẓālim-Fragen eingesetzt. In gleicher Weise haben auch die Kalifen nach ihm die maẓālim-Angelegenheiten selbst über-nommen, wie es bei ʿAlī ibn Abī Ṭālib ® der Fall war. Er bestimmte für diese Angelegenheiten jedoch keine eige-ne Zeit oder eine gesonderte Vorgehensweise, vielmehr wurde die Ungerechtigkeit (maẓlima) behandelt, sobald sie geschah. Somit war sie ein Teil des allgemeinen Tä-tigkeitsspektrums. Dieser Zustand blieb bestehen bis zu der Zeit von ʿAbd al-Malik ibn Marwān. Er war der erste Kalif, der für maẓālim-Fragen eine bestimmte Zeit und eine bestimmte Vorgehensweise festlegte. Er setzte da-für einen speziellen Tag fest und untersuchte die vorge-brachten Ungerechtigkeitsklagen. Wenn ihm eine Ange-legenheit Schwierigkeiten bereitete, dann schob er sie seinem Richter zu, um darüber zu entscheiden. Nach dieser Zeit ernannten die Kalifen Vertreter, die an ihrer Stelle die Beschwerden der Menschen (maẓālim) unter-suchten. So entstand für maẓālim-Angelegenheiten ein eigener Apparat, der dār al-ʿadl (Stätte der Gerechtig-keit) genannt wurde. Es ist islamrechtlich erlaubt, dafür einen eigenen Richter einzusetzen, denn für alle Befug-nisse, die er selbst innehat, kann der Kalif auch Vertreter ernennen. Ebenso ist es zulässig, eine bestimmte Zeit und Vorgehensweise dafür festzulegen, da dies in den Bereich des islamisch Erlaubten fällt. 
Artikel 78 – Derjenige, der mit einem Richteramt be-traut wird, muss folgende Bedingungen erfül-len: Er muss ein Muslim sein, frei, ge-schlechtsreif, geistig zurechnungsfähig, rechtschaffen, rechtsgelehrt, und er muss 



473 

wissen, wie die Rechtssprüche (aḥkām) auf die jeweiligen Situationsfälle angewendet werden. Derjenige, der mit dem Richteramt der maẓālim betraut wird, muss darüber hin-aus als Bedingung männlich und muğtahid48 sein. 
Beleg dafür ist der o. a. Beleg für den Obersten Richter. Für den normalen Richter, der die Streitfälle zwischen den Menschen entscheidet, und den ḥisba-Richter ist es jedoch keine Bedingung, dass sie männlich sind. So kön-nen sie weiblich sein, weil es sich um keine Regenten handelt, sondern um Richter. D. h., sie geben den islami-schen Rechtsspruch bekannt, aber implementieren ihn nicht. Deshalb trifft der folgende Hadith nicht auf sie zu: 

  »امْرَأَةً  أَمْرَهُمُ  وَلَّوْا قَوْمٌ  ǻُفْلِحَ  لَنْ «
Niemals wird ein Volk erfolgreich sein, das seine Be-fehlsgewalt einer Frau überträgt. Bei al-Buḫārī in ge-schlossener Kette tradiert. Denn dieser gilt für die Be-fehlsgewalt, d. h., für die Regentschaft. Anlass für den Hadith war nämlich das Ereignis, dass das Volk Persiens eine Frau zu seiner Herrscherin erhob. So wird von Abū Bakra berichtet, der sagte: Als der Gesandte Allahs (s) vernahm, dass das Volk Persiens die Tochter des Chosro-es zu seiner Königin ernannte, sprach er: 

  »امْرَأَةً  أَمْرَهُمُ  وَلَّوْا قَوْمٌ  ǻُفْلِحَ  لَنْ «
                                                      48 Rechtsgelehrter, der über ein entsprechendes Wissen verfügt, dass er zur Ableitung islamischer Rechtssprüche aus den Texten imstande ist. 



474 

Niemals wird ein Volk erfolgreich sein, das seine Be-fehlsgewalt einer Frau überträgt. Bei al-Buḫārī in ge-schlossener Kette tradiert. Der Anlass für diese Aussage des Propheten (s) war also ein bestimmtes Ereignis, das im Text explizit erwähnt wird, nämlich die Regierungs- und Herrschaftsübernahme. Das Richten ist jedoch mit der Herrschaftsausübung nicht gleichzusetzen, daher gilt der Hadith spezifisch für das Regieren, ohne die Richter-schaft mit einzubeziehen. Und dies aus zwei Gründen: 
Erstens: Eine Aussage, die zu einem bestimmten Thema bzw. Ereignis getätigt wurde, gleicht der Aussage, die als Antwort auf eine Frage ergangen ist. Man muss sie ebenso auf das Thema der Frage oder des Ereignisses beschränken und darf sie nicht generell auf alles anwen-den. Dies gilt, wenn die Frage in der Antwort wiederholt wird oder die Aussage sich auf ein bestimmtes Thema bezieht. In diesem Falle hat man die Aussage auf das Thema zu beschränken. Da die Aussage des Gesandten (s) mit der Frage bzw. dem Ereignis verknüpft worden ist, ist der (sich daraus ergebende) Rechtsspruch eben-falls daran geknüpft. Dies im Unterschied dazu, wenn der Gesandte es zu Anfang aus Eigeninitiative (also nicht als Antwort auf eine bestimmte Frage) gesagt hätte. Dann wäre die Aussage allgemeingültig und an die gene-relle Formulierung geknüpft. Tätigt er die Aussage aber als Kommentar zu einem bestimmten Ereignis oder als Antwort auf eine bestimmte Frage, so verhält es sich anders. In diesem Falle ist der Text - d. h., die Aussage Allahs oder des Gesandten (s) - definitiv an die Frage oder das Ereignis geknüpft, und der Rechtsspruch ist dann zweifellos ebenso daran gebunden. Dies gilt für das 



475 

Thema, auf das sich das Ereignis oder die Frage bezieht, nicht aber für den Fragenden oder die Person, die das Ereignis betrifft. Denn maßgebend ist stets die Allge-meingültigkeit des Wortlauts und nicht die Spezifität des Anlasses. Deshalb muss zwischen dem Anlass (sabab) und dem Thema (mauḍūʿ) unterschieden werden. So ist stets die Allgemeingültigkeit des Ausdrucks maßgebend und nicht die Spezifität des Anlasses. Denn der Ausdruck ist nicht an den Anlass geknüpft, somit bleibt er in seiner Allgemeingültigkeit bestehen. Das im Unterschied zum Ereignis oder zur Frage, d. h. zum Thema, das die Frage oder das Ereignis beinhaltet. Daran ist der Ausdruck de-finitiv gebunden, ohne dass irgendein Zweifel darüber besteht, denn der Hadith ist ja zum Thema und des-sentwegen ergangen. Somit gilt der Hadith 
  »امْرَأَةً  أَمْرَهُمُ  وَلَّوْا قَوْمٌ  ǻُفْلِحَ  لَنْ «

Niemals wird ein Volk erfolgreich sein, das seine Be-fehlsgewalt einer Frau überträgt. spezifisch für die Re-gentschaft und umfasst nicht das Richteramt. 
Dies ist der erste Grund. Was den zweiten Grund an-langt, so leitet sich die Formulierung wallau amrahum aus dem Ausdruck wilāya ab, was Befehlsgewalt bedeu-tet. Nun ist der Richter weder ein Statthalter noch ein Befehlshaber und wird vom Hadith daher nicht erfasst. Folglich gilt dieser nicht für das Richteramt. So viel zum Bedeutungsinhalt des Hadithes. Was die Erlaubnis an-langt, dass eine Frau das Richteramt bekleidet, so ist der Richter ein Dienstnehmer (ağīr) wie alle weiteren Beam-ten. Der Dienstnehmer kann jedoch sowohl ein Mann als auch eine Frau sein: 



476 

 ْأُجُورَهُنَّ  فَآتُوهُنَّ  لَكُمْ  أَرْضَعْنَ  فَإِن  
Und wenn sie (die Mütter) für euch stillen, so gebt ihnen ihren Lohn! (65:6) In diesem Falle ist er ein Helfer, um eine Tätigkeit gemäß dem islamischen Recht durch-zuführen, nämlich den Streitgegnern den islamischen Rechtsspruch in verbindlicher Weise bekanntzugeben. Er ist also kein Helfer bei der Durchführung des islamischen Rechtsspruchs. Deshalb trifft die Definition des Dienst-vertrages - als Nutzvertrag mit Gegenleistung - auf ihn zu. Dies im Gegensatz zum Herrscher, auf den die Defini-tion nicht zutrifft, da man den Vertrag mit ihm nicht auf einen bestimmten Nutzen hin abgeschlossen hat. Viel-mehr ist ihm die Aufgabe der Implementierung des isla-mischen Rechts übertragen worden. Deshalb darf der Herrscher keine Frau sein, weil er ein Befehlshaber ist. Der Richter hingegen darf eine Frau sein, weil er Dienst-nehmer und kein Herrscher ist. Die restlichen Vorausset-zungen, die für den Richter gelten, sind bereits bei der Erörterung der Voraussetzungen für den Kalifen darge-legt worden. Auch die Bedingung, dass er rechtsgelehrt sein muss, ergibt sich aus dem Hadith „Die Richter sind von dreierlei Art“, in dem der Prophet (s) sagte: 

  »النَّارِ  فِي فَهُوَ  جَهْلٍ  عَلَى لِلنَّاسِ  ىقَضَ  وَرَجُلٌ «
Und ein Mann, der zwischen den Menschen in Unwis-senheit richtet. Er ist im Feuer. Von den Verfassern der Sunna-Werke49 in geschlossener Kette tradiert, ebenso tradiert ihn al-Ḥākim von Buraida und stufte ihn als ṣaḥīḥ ein. 
                                                      49 Das sind an-Nasāʾī, at-Tirmiḏī, Abū Dāwūd und ibn Māğa. 



477 

Dies gilt für den ḥisba-Richter und den Richter, der die Streitfälle zwischen den Menschen entscheidet. Beide Ämter dürfen von einer Frau bekleidet werden. Der maẓālim-Richter muss jedoch - gleich dem Obersten Richter - ein Mann sein, da seine Tätigkeit Richten und Herrschen umfasst. So entscheidet er über den Herr-scher und wendet das islamische Recht auf ihn an. Des-halb gilt für ihn - zusätzlich zu den anderen Bedingun-gen, die ein Richter zu erfüllen hat und zu denen auch die Gelehrsamkeit im islamischen Recht zählt - die Be-dingung, dass er männlich sein muss. Darüber hinaus muss er ein muğtahid sein. Denn zu den Staatsvergehen (maẓālim), die er zu untersuchen hat, zählt der Vorwurf, dass der Herrscher nicht nach dem regiere, was Allah herabgesandt hat, sondern ein Gesetz anwende, das auf keinem islamischen Rechtsbeleg gründet, oder der Be-leg, den er heranzieht, auf den Rechtsfall nicht zutreffe. Und dies ist eine Art von Vergehen (maẓlima), über die nur ein muğtahid entscheiden kann. Sollte er kein muğtahid sein, dann richtet er aus Unwissenheit, was verboten und unzulässig wäre. Daher gilt für ihn - zusätz-lich zu den Voraussetzungen des Herrschers und des Richters - die Bedingung, ein muğtahid zu sein. 
Artikel 79 – Der normale Richter, der muḥtasib und der maẓālim-Richter können mit einer allgemei-nen Zuständigkeit für alle Rechtsfälle im ge-samten Land betraut werden oder eine ein-geschränkte Zuständigkeit für einen be-stimmten Ort und bestimmte Rechtsfälle er-halten. 



478 

Beleg dafür ist die Vorgehensweise des Gesandten (s). So erteilte er ʿAlī ibn Abī Ṭālib die Richterbefugnis über den Jemen. In seinem „Musnad“ berichtet Aḥmad in ge-schlossener ṣaḥīḥ-Kette von ʿAlī, der sagte: 
 إِلَى تǺَْعَثُنِي ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: فَقُلْتُ : قَالَ  الǻَْمَنِ، إِلَى ɱ َِّ  رَسُولُ  Ǻَعَثَنِي«

ي أَسَنَّ  قَوْمٍ   صَدْرȏِ  عَلَى يَدَهُ  فَوَضَعَ : قَالَ  الْقَضَاءَ، أǺُْصِرُ  لاَ  حَدِيثٌ  وَأَنَا مِنِّ
، ǻَا قَلǺَْهُ، وَاهْدِ  لِسَانَهُ  ثَبِّتْ  اللَّهُمَّ : «وَقَالَ   فَلاَ  الْخَصْمَانِ  إِلǻَْكَ  جَلَسَ  إِذَا عَلِيُّ

لِ، مِنَ  سَمِعْتَ  Ȝَمَا الآخَرِ  مِنْ  تَسْمَعَ  حَتَّى بَيْنَهُمَا تَقْضِ   فَعَلْتَ  إِذَا فَإِنَّكَ  الأَوَّ
 أَشȜَْلَ  مَا أَوْ  Ǻَعْدُ، قَضَاءٌ  عَلَيَّ  اخْتَلَفَ  فَمَا: قَالَ  ،»الْقَضَاءُ  لَكَ  تَبَيَّنَ  ذَلِكَ 

 »Ǻَعْدُ  قَضَاءٌ  عَلَيَّ 
Der Gesandte Allahs (s) entsandte mich in den Jemen, da sprach ich zu ihm: „Du schickst mich zu einem Volk, das älter ist als ich, wo ich noch jung bin und das Rechtsurteil nicht erkenne?“ Doch der Prophet (s) legte mir die Hand auf die Brust und sprach: „O Allah, festige seine Zunge und leite sein Herz recht! O ʿAlī, wenn sich die beiden Streitgegner zu dir setzen, so entscheide nicht für den einen, ehe du den anderen genauso an-hörst, wie du den ersten angehört hast. Tust du das, wirst du zu richten wissen.“ ʿAlī sagte: „Seitdem ist mir kein Urteil mehr verborgen geblieben.“, oder er sagte: „Seitdem ist mir kein Urteil mehr unklar geblieben.“ Auch erteilte er (s) Muʿāḏ ibn Ğabal die Richterbefugnis in einem Gebiet des Jemens. So erwähnt Abū ʿUmar ibn ʿAbd al-Birr im „al-Istīʿāb“: Ibn Isḥāq berichtet: 

 شَهِدَ  طَالِبٍ، أَبِي بْنِ  جَعْفَرِ  وȁََيْنَ  جَبَلٍ  بْنِ  مُعَاذِ  بَيْنَ   اللهِ  رَسُولُ  آخَى«
 مِنَ  الْجَنَدِ  إِلَى قَاضǻِاً   اللهِ  رَسُولُ  وǺََعَثَهُ  Ȝُلَّهَا، وَالْمَشَاهِدَ  وȁََدْراً  العَقǺََةَ 



479 

 إِلǻَْهِ  وَجَعَلَ . بَيْنَهُمْ  وǻََقْضِي الإِسْلاَمِ، عَ وَشَرَائِ  القُرْآنَ  النَّاسَ  ǻُعَلِّمُ  الǻَمَنِ،
دَقَاتِ  قَـǺْضَ   »... الْعُمَّالِ  مِنَ  الصَّ

Der Gesandte Allahs (s) verbrüderte Muʿāḏ ibn Ğabal mit Ğaʿfar ibn Abī Ṭālib. Muʿāḏ hatte al-ʿAqaba, Badr und alle Schlachten mit dem Propheten (s) erlebt. Der Gesandte Allahs (s) entsandte ihn als Richter in den Ğanad, einem Gebiet im Jemen, um den Menschen den Koran sowie die Vorschriften des Islam zu lehren und unter ihnen zu richten. Ebenso übertrug er ihm die Be-fugnis, die zakāt-Gelder von den damit Beauftragten zu übernehmen. 
Auch übertrug er ʿAmr ibn al-ʿĀṣ die Richterschaft in ei-nem bestimmten Rechtsfall. So erwähnt ibn Qudāma im „al-Muġnī“: Von ʿUqba ibn ʿĀmir wird berichtet, der sag-te: 

: قُلْتُ  .بَيْنَهُمَا ضِ اقْ : فَقَالَ   اللهِ  رَسُولِ  إِلَى يَخْـتَصِمَانِ  خَصْمَانِ  جَاءَ «
 أَصَبْتَ  فَإِنْ  اقْضِ : قَالَ  أَقْضِي؟ عَلاَمَ : قُلْتُ . Ȝَانَ  وَإِنْ : قَالَ . بِذَلِكَ  أَوْلَى أَنْتَ 

 »وَاحِدٌ  أَجْرٌ  فَلَكَ  أَخْطَأْتَ  وَإِنْ  أُجُورٍ، عَشَرَةُ  فَلَكَ 
Zwei Gegner kamen in einem Streitfall zum Gesandten Allahs (s). Da sprach der Gesandte: „Richte du zwischen ihnen!“ Ich antwortete: „Dir steht es doch eher zu!“ Doch er (s) sagte: „Auch wenn es so ist.“ Ich fragte: „Auf was hinaus soll ich richten?“ Er antwortete: „Rich-te! Wenn du das Richtige triffst, erhältst du einen zehn-fachen Lohn. Und wenn du das Falsche triffst, erhältst du einen einfachen Lohn.“ Ibn Qudāma sagte: „Bei Saʿīd in seinem Werk „as-Sunan“ tradiert. Und in „Mağmaʿ az-Zawāʾid“ führt al-Haiṯamī aus: Imam Aḥmad berichtet in 



480 

einem isnād, dessen Tradenten zu den Überlieferern des ṣaḥīḥ zählen, von ʿUqba ibn ʿĀmir eine ähnliche Aussage des Propheten (s). Dort heißt es aber: 
 فَأَخْطَأْتَ  اجْتَهَدْتَ  وَإِنِ  أُجُورٍ، عَشَرَةُ  فَلَكَ  الْقَضَاءَ  فَأَصَبْتَ  اجْتَهَدْتَ  فَإِنِ «

 »وَاحِدٌ  أَجْرٌ  فَلَكَ 
Wenn du dich bemühst und das richtige Urteil fällst, erhältst du den zehnfachen Lohn. Und wenn du dich bemühst und das falsche Urteil fällst, erhältst du den einfachen Lohn. 
Artikel 80 – Das Gericht darf nur aus einem Richter be-stehen, der die Befugnis zur Entscheidung und Urteilsfällung hat. Es darf noch einen oder mehrere andere Richter an seiner Seite geben, die aber keine Befugnis zur Urteilsfäl-lung, sondern lediglich zur Beratung und Mei-nungsäußerung haben. Ihre Meinung ist je-doch für den entscheidungsbefugten Richter nicht bindend. 
Beweis dafür ist die Tatsache, dass der Gesandte (s) für eine Streitsache niemals zwei, sondern stets nur einen Richter ernannte. Dies belegt, dass es für einen Rechts-fall nicht mehrere Richter geben darf. Auch ist das Rich-ten als das „Bekanntmachen des Rechtsspruches in ver-bindlicher Weise" definiert worden. Der Rechtsspruch (al-ḥukm aš-šarʿī) in einer Angelegenheit darf für einen Muslim aber nicht vielfältig ausfallen, da es das Gesetz Allahs ist, und das Gesetz Allahs ist stets ein einziges. Es stimmt zwar, dass es diesbezüglich verschiedene 



481 

Rechtsauffassungen geben kann. Vom Aspekt des Hand-lungsvollzugs jedoch kann es für den Muslim im Rechts-sinn nur einen Rechtsspruch geben. Dieser kann keines-wegs vielfältig ausfallen. Was der Muslim aus den Texten versteht bzw. ableitet, ist das für ihn verbindliche Gesetz Allahs. Jede andere diesbezügliche Rechtsmeinung stellt für ihn nicht das Gesetz Allahs dar, auch wenn er sie als möglichen islamischen Rechtsspruch anerkennt. Ebenso ist die Rechtsmeinung, die er nachahmt (taqlīd) und in seinen Handlungen befolgt, das für ihn verbindliche Ge-setz Allahs. Jede andere Rechtsauffassung ist nicht das verbindliche Gesetz Allahs für ihn. Und wenn der Richter das Gesetz Allahs in einer Rechtssache verbindlich be-kanntgibt, so muss es die Bekanntgabe eines einzigen Rechtsspruches sein, da es sich im Grunde um die Be-kanntgabe eines vollzugspflichtigen göttlichen Gesetzes handelt. Und das Gesetz Allahs kann im Moment des Vollzuges nicht vielfältig ausfallen, auch wenn das be-treffende Rechtsverständnis im Ursprung vielfältig ist. Deswegen darf es nicht mehrere Richter geben, da das Gesetz Allahs im Vollzug keinesfalls verschiedenartig ausfallen kann. Dies gilt für eine bestimmte Rechtsange-legenheit, d. h., für einen bestimmten Gerichtsfall. Gibt es nun in einem Land an einem Ort für sämtliche Streit-fälle verschiedene Gerichte, so ist dies zulässig, da ja das Richten in Vertretung des Kalifen geschieht. Gleich der Vollmachtsübertragung, die mehrfach erfolgen kann, ist die Vielfältigkeit auch im Bereich der Gerichte zulässig. Ebenso kann es an einem Ort mehrere Richter geben. Sind die Streitparteien über die Richterwahl an einem Ort uneins, so überwiegt die Meinung der Klägerseite, 



482 

und der Richter ihrer Wahl wird herangezogen, da der Kläger sein Recht fordert und man demjenigen, der das Recht fordert, stets den Vorzug gegenüber jenem gibt, von dem das Recht gefordert wird. 
Artikel 81 – Der normale Richter (qāḍī) darf nur in einer Gerichtssitzung Urteile fällen; Beweise und Eide werden nur dort berücksichtigt. 
Beweis dafür ist der Hadith von ʿAbdullāh ibn az-Zubair, der sagte: 

 »الْحȜََمِ يَدȏَِ  بَيْنَ  ǻَقْعُدَانِ  الْخَصْمَيْنِ  أَنَّ  ɱ َِّ  رَسُولُ  قَضَى«
Der Gesandte Allahs entschied, dass die beiden Streit-gegner vor dem Richter platznehmen. Bei Aḥmad und Abū Dāwūd in geschlossener Kette tradiert. Der Wort-laut hier ist der bei Abū Dāwūd. Dieser Hadith erläutert die Form, in der das Gericht abgehalten werden soll. Diese Form ist bereits für sich rechtlich vorgegeben. Es muss also eine gewisse Form eingehalten werden, wenn man ein Gericht abhält: Beide Kontrahenten nehmen vor dem Richter Platz. Dies entspricht einer Gerichtssitzung. Sie stellt eine Bedingung für die Richtigkeit des Gerichts dar. Demzufolge muss eine bestimmte Sitzung einberu-fen werden, in der das Gericht abgehalten wird, um von einem Gericht (im rechtlichen Sinne) zu sprechen. Dabei müssen beide Kontrahenten vor dem Richter Platz neh-men. Dies wird durch den Hadith ʿAlīs untermauert, in dem der Gesandte Allahs zu ihm sprach: 

، ǻَا «  مِنَ  تَسْمَعَ  حَتَّى بَـيْـنَهُمَا تَقْضِ  فَلاَ  الْخَصْمَانِ  إِلǻَْكَ  جَلَسَ  إِذَا عَلِيُّ
لِ  مِنَ  سَمِعْتَ  Ȝَمَا الآخَرِ   »الأَوَّ



483 

O ʿAlī. Wenn sich die beiden Streitgegner zu dir setzen, so entscheide nicht zwischen ihnen, bevor du den an-deren genauso anhörst, wie du den ersten angehört hast. Bei Aḥmad in geschlossener Kette tradiert. Auch hier legt er mit den Worten: 
 »الْخَصْمَانِ  إِلǻَْكَ  جَلَسَ  إِذَا«

Wenn sich die beiden Streitgegner zu dir setzen eine gewisse Form dar, in der das Gericht abgehalten werden soll. Demzufolge ist die Gerichtssitzung eine Vorausset-zung für die Richtigkeit des Gerichts. Auch stellt sie eine Bedingung für die Annahme des Eides dar, da der Ge-sandte (s) sagte: 
عَى عَلَى الǻَْمِينَ  وَلَكِنَّ  «  »عَلǻَْهِ  الْمُدَّ

Der Schwur jedoch obliegt dem Beklagten. Überein-stimmend über den Weg von ibn ʿAbbās tradiert. Die Eigenschaft, beklagt zu sein, trifft nur in einer Gerichts-sitzung auf jemanden zu. Ebenso hat die Beweisführung nur in einer Gerichtssitzung Gültigkeit, da der Gesandte (s) sprach: 
عِي عَلَى الْبَيِّنَةُ  «  »الْمُدَّ

Die Beweisführung obliegt dem Kläger. Bei al-Baihaqī in geschlossener Kette tradiert. Sein isnād ist ṣaḥīḥ, wie ibn Ḥağar es feststellte. Auch die hier erwähnte Eigenschaft, Kläger zu sein, trifft nur in einer Gerichtssitzung zu. 
Artikel 82 – Die Gerichte können nach Art der von ihnen untersuchten Rechtsfälle in mehrere Stufen eingeteilt werden. Es ist erlaubt, eini-



484 

ge Richter nur mit einer bestimmten Art von Rechtsfällen zu betrauen, während darüber hinaus gehende Fälle anderen Gerichten übertragen werden. 
Beweis dafür ist die Tatsache, dass das Richten eine Tä-tigkeit darstellt, die in Vertretung des Kalifen vollzogen wird. Sie entspricht voll und ganz einer Bevollmächti-gung ohne jeglichen Unterschied. Im Grunde bildet sie selbst eine Form der Bevollmächtigung, die sowohl um-fassend (ʿām) als auch spezifisch (ḥāṣ) ergehen kann. Demzufolge ist es zulässig, einen Richter nur für be-stimmte Gerichtsfälle zu ernennen, ohne die Befugnis, andere Fälle zu behandeln. Mit seinen und den anderen Fällen oder nur mit den anderen Fällen können andere Richter betraut werden, auch wenn sie sich am gleichen Ort befinden. Demzufolge ist es islamrechtlich erlaubt, die Gerichte (von der Zuständigkeit her) abzustufen. In den ersten Jahrhunderten war dies unter den Muslimen auch vorhanden. So erwähnt al-Māwardī in seinem Buch „al-Aḥkām al-sulṭānīya“: Abū ʿAbdullāh az-Zubairī be-richtete: „Bei uns in Basra haben die Befehlshaber seit geraumer Zeit einen Richter in der Zentralmoschee ein-gesetzt. Sie nennen ihn den Moschee-Richter. Er ent-scheidet in den Streitfällen bis zu zweihundert Dirham oder zwanzig Dinar. Auch legt er die Alimentationszah-lungen fest. Er darf jedoch seinen Ort und seine Zustän-digkeit nicht überschreiten.“ Ebenso ließ sich der Ge-sandte (s) als Richter in einer spezifischen Gerichtssache durch ʿAmr ibn al-ʿĀṣ vertreten. Andererseits ließ er sich in einer der Provinzen in allen Gerichtsangelegenheiten vertreten, wie es mit ʿAlī ibn Abī Ṭālib geschah, als er 



485 

diesem das Gerichtswesen des Jemen übertrug. Dies belegt die Erlaubnis, Gerichtszuständigkeiten sowohl einzuschränken als auch auszudehnen. 
Artikel 83 – Es gibt keine Wiederaufnahme- oder Revi-sionsgerichte (höhere Instanzen). Die Gerich-te stehen bezüglich ihrer Entscheidung in ei-ner Rechtsfrage auf einer Stufe. Hat ein Rich-ter ein Rechtsurteil gefällt, so ist es rechts-kräftig gültig und kann keinesfalls durch das Urteil eines anderen Richters aufgehoben werden, es sei denn, der Richter hat nicht nach dem Islam gerichtet, einem definitiven Text aus Koran, Sunna bzw. dem Konsens der Prophetengefährten (iğmāʿ aṣ-ṣaḥāba) wi-dersprochen oder ein Urteil gefällt, das der tatsächlichen Realität entgegensteht. 
Dieser Artikel legt fest, dass das Urteil eines Richters weder durch ihn selbst noch durch einen anderen Rich-ter aufgehoben werden kann. Beweis dafür ist der Kon-sens (iğmāʿ) der Prophetengefährten. So hat Abū Bakr in einigen Angelegenheiten nach seiner Rechtsauffassung gerichtet, wobei ʿUmar - als er Kalif wurde - ihm darin widersprach. Das Gerichtsurteil Abū Bakrs hob er jedoch nicht auf. Ebenso widersprach ʿAlī in seiner Rechtsablei-tung ʿUmar, hob aber dessen Entscheidungen genauso wenig auf. Auch widersprach er in einigen Angelegenhei-ten sowohl Abū Bakrs als auch ʿUmars Rechtsauffassung, ihre Entscheidungen blieben aber bestehen. Ibn Abī Šaiba berichtet im Werk „al-Muṣannaf“ in geschlossener Kette von Sālim, der sagte: Die Einwohner Nağrāns ka-



486 

men zu ʿAlī und sprachen: "O Führer der Gläubigen! Das Edikt liegt in deiner Hand und die Fürsprache auf deiner Zunge. ʿUmar siedelte uns aus unserem Lande aus, so lass uns dorthin zurückkehren." Doch ʿAlī antwortete ihnen: "Wehe euch! In seinen Entscheidungen war ʿUmar recht und weise. Ich werde keine Angelegenheit aufhe-ben, die ʿUmar entschieden hat!" Auch wird berichtet, dass ʿUmar elterngleiche Geschwister von der Geschwis-tererbschaft ausschloss. Später ließ er sie daran teilha-ben und sprach: „Das Vorige war gemäß unserem Richt-spruch und dies war (ebenfalls) gemäß unserem Richt-spruch.“ Er führte beide Entscheidungen durch, obwohl sie sich widersprachen. Bei der Erbschaft des Großvaters entschied er ebenfalls auf unterschiedliche Weise, hob aber seine frühere Entscheidung nicht auf, wie es al-Baihaqī in „as-Sunan al-kubrā“ anführt. 
Nun wird von Šuraiḥ berichtet, dass er beim Erbanspruch zweier Vettern – wobei der eine auch ein Bruder mütter-licherseits des Verstorbenen war – die gesamte Erb-schaft dem Halbbruder zuerkannte. Die Angelegenheit wurde dann ʿAlī vorgelegt, dieser sprach: „Bringt ihn (Šuraiḥ) zu mir." Als man ihn zu ihm brachte, fragte er ihn: „An welcher Stelle im Buche Allahs hast du das ge-funden?“ Und Šuraiḥ antwortete: „Allah, der Erhabene, sagt: 

كِتَابِ  فيِ  ببِـَعْضٍ  أَوْلىَ  بَـعْضُهُمْ  الأَْرْحَامِ  وَأُولُو  َِّɍا 
Und die leiblichen Verwandten stehen einander näher im Buche Allahs. (8:75)“ Da sprach ʿAlī zu ihm: „Allah, der Erhabene, sagt aber auch: 



487 

 ْهُمَا وَاحِدٍ  فلَِكُلِّ  أُخْتٌ  أَوْ  أَخٌ  وَلَهُ  امْرَأَةٌ  أَوِ  كَلاَلَةً  يوُرَثُ  رجَُلٌ  كَانَ  وَإِن  مِنـْ
 السُّدُسُ 

Und wenn es sich um einen Mann handelt - oder eine Frau -, dessen Erbschaft geteilt werden soll, und der weder Eltern noch Kinder, aber einen Bruder oder eine Schwester hat, dann erhalten diese je ein Sechstel. (4:12)“, und er hob seinen Richterspruch auf. So wird es in einigen Tradierungen erwähnt. Dazu führt ibn Qudāma in seinem Werk „al-Muġnī“ (Teil 9; Gerichts-buch S. 56) Folgendes aus: Unsererseits steht nicht fest, dass ʿAlī das Urteil tatsächlich aufgehoben hat. Sollte es so gewesen sein, dann ist es möglich, dass ʿAlī überzeugt war, dass Šuraiḥs Urteil der von ihm entgegengehalte-nen āya definitiv widersprach und er ihn deswegen auf-hob. Darüber hinaus ist belegt, dass die Gefährten in zahlreichen Angelegenheiten nach ihrer Rechtsableitung entschieden, wobei der Kalif – sei es in der Zeit Abū Bakrs, ʿUmars, oder ʿAlīs – ihnen in dieser Ableitung wi-dersprach. Trotzdem hat niemand die Entscheidung des anderen aufgehoben. Ebenso steht fest, dass ʿUmar in der gleichen Angelegenheit auf unterschiedliche Weise entschieden hat. Er führte beide Entscheidungen durch, ohne die frühere durch die spätere aufzuheben, obwohl sich beide widersprachen. Er sagte dazu: „Das Vorige war gemäß unserem Urteil und das hier war auch gemäß unserem Urteil.“ Dies erwähnen ibn Qudāma in „al-Muġnī“ und al-Baihaqī von al-Ḥakam ibn Masʿūd aṯ-Ṯaqafī. Damit machte er klar, dass Gerichtsurteile nicht aufgehoben werden. Ibn Qudāma führt dazu in seinem Werk „al-Muġnī“ aus: Wenn sich aber sein (des Richters, 



488 

Anm.) iğtihād ändert, ohne dabei einem Offenba-rungstext oder einem iğmāʿ zu widersprechen, oder sein iğtihād dem eines Vorgängers widerspricht, so hebt dies den früheren Rechtsspruch nicht auf, weil der Konsens der Prophetengefährten dazu ergangen ist. 
Was nun den Brief anlangt, den ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb an Abū Mūsā richtete, so heißt es darin: So möge dich ein Richtspruch, den du gestern gefällt hast, du dich dann besinnst und zum Rechten geleitet wirst, nicht davon abhalten, zur Wahrheit zurückzukehren. Denn die Wahr-heit ist alt und die Rückkehr zur Wahrheit ist besser als das weitere Fortschreiten im Unrecht. Tradiert wird dies bei al-Baihaqī in „as-Sunan“ von Saʿīd ibn Abī Burda so-wie bei al-Ḫaṭīb al-Baġdādī in „at-Tārīḫ“ ebenfalls von Saʿīd und bei ad-Dāraquṭnī von Abū al-Malīḥ al-Huḏalī. Mit diesem Brief ist gemeint, dass ein Rechtsurteil, das man zuvor fällte und dessen Unrichtigkeit man danach feststellte, im nächsten Gerichtsfall nicht mehr ange-wendet werden sollte. Vielmehr soll nach dem neuen Rechtsspruch entschieden werden. Keinesfalls ist damit gemeint, das frühere Urteil aufzuheben. Deswegen sagte ʿUmar: „die Rückkehr zur Wahrheit“, und nicht: "die Rücknahme deines Urteils". Die „Rückkehr zur Wahr-heit“ bedeutet nichts anderes, als die falsche Meinung aufzugeben und die richtige anzunehmen. Somit ist dies kein Rechtsbeleg dafür, ein Urteil aufzuheben, solange es auf das islamische Recht gestützt gefällt wurde. Auf-grund dessen existieren im Islam keine so genannten gerichtlichen Präjudize, wo bei neuen Fällen Urteile aus früheren (ähnlichen oder gleichen) Gerichtsfällen heran-gezogen werden. Wenn in einem früheren Gerichtsfall 



489 

ein bestimmtes Urteil gefällt wurde, so ist dieses für kei-nen anderen bindend. Vielmehr kann der Richter in ei-nem gleichen Fall ein anderes Urteil fällen, wenn er der Ansicht ist, dass der neue Rechtsspruch richtiger sei. Was jedoch das frühere Urteil anlangt, so darf er es we-der zurücknehmen noch verändern. Demzufolge gibt es im Islam weder Instanzen noch Revisionsgerichte. Von der Rechtskraft her gibt es nur eine einzige Gerichtsin-stanz. Es gilt das Rechtsprinzip: »Der iğtihād kann durch seinesgleichen nicht aufgehoben werden«. Denn kein muğtahid besitzt Hoheit über einen anderen. Somit ist es unzulässig, dass Gerichte existieren, die das Urteil anderer Gerichte aufheben. 
Wenn der Richter jedoch das Richten nach den Gesetzen des islamischen Rechts verlässt und nach den Gesetzen des Unglaubens entscheidet oder ein Urteil fällt, das einem definitiven Text aus dem Koran, der Sunna des Gesandten, dem Konsens der Prophetengefährten oder den realen Fakten widerspricht - wenn er beispielsweise einen vermeintlich vorsätzlichen Mörder nach dem Tali-onsprinzip (qiṣāṣ) verurteilt und der tatsächliche Mörder danach auftaucht –, dann wird in solchen und ähnlichen Fällen das Urteil aufgehoben. Dies geht aus dem folgen-den Ausspruch des Gesandten (s) hervor: 

 »رَدٌّ  فَهُوَ  فǻِهِ  لǻَْسَ  مَا هَذَا أَمْرِنَا فِي أَحْدَثَ  مَنْ «
Wer in dieser unserer Angelegenheit etwas hervor-bringt, was nicht dazugehört, so ist es zurückzuweisen. Bei al-Buḫārī und Muslim über den Weg ʿĀʾišas (r) tra-diert. Auch berichtet Abū Dāwūd von Ğābir ibn ʿAbdillāh: 



490 

، فَجُلِدَ   النَّبِيُّ  Ǻِهِ  فَأَمَرَ  Ǻِامْرَأَةٍ، زَنَى رَجُلاً  أَنَّ «  مُحْصَنٌ  أَنَّهُ  أُخْبِرَ  ثُمَّ  الْحَدَّ
 »فَرُجِمَ  Ǻِهِ  فَأَمَرَ 

Ein Mann trieb mit einer Frau Unzucht. Der Prophet befahl, ihn auszupeitschen. Danach teilte man ihm mit, dass der Mann geehelicht habe. Da befahl der Prophet, ihn zu steinigen. Auch berichtet Mālik ibn Anas in „al-Muwaṭṭaʾ“: Eine Frau wurde zu ʿUṯmān gebracht, die nach sechs Monaten (Ehe) ein Kind gebar. Er befahl, sie zu steinigen. Da sagte ʿAlī zu ihm: „Für sie gilt die Steini-gung nicht, denn Allah, der Erhabene, sagt in Seinem Buche: 
 ُشَهْرًا ثَلاَثوُنَ  وَفِصَالهُُ  وَحمَْلُه 

Und es zu tragen und zu entwöhnen dauert dreißig Monate. (46:15) Auch sagt Er: 
 ُالرَّضَاعَةَ  يتُِمَّ  أَنْ  أَراَدَ  لِمَنْ ۖ◌  كَامِلَينِْ  حَوْلَينِْ  أَوْلاَدَهُنَّ  يُـرْضِعْنَ  وَالْوَالِدَات 

Und die Gebärenden stillen ihre Kinder zwei volle Jahre für diejenige, die das Stillen vollenden möchte. (2:233) Das Tragen kann also sechs Monate dauern. Deswegen darf sie nicht gesteinigt werden.“ ʿUṯmān schickte da-raufhin nach ihr, doch war sie bereits gesteinigt worden. Auch berichtet ʿAbd ar-Razzāq von al-Imām aṯ-Ṯaurī, der sagte: „Wenn der Richter im Widerspruch zum Buche Allahs, zur Sunna des Gesandten Allahs oder im Wider-spruch zu etwas richtet, worüber Übereinstimmung herrscht, so muss der Richter nach ihm sein Urteil auf-heben.“ 
Die Befugnis, solche Urteile aufzuheben, hat der maẓālim-Richter. 



491 

Artikel 84 – Der muḥtasib (Markt und Sittenvogt) ist jener Richter, der sämtliche Rechtsfälle un-tersucht, bei denen es um Rechte der Allge-meinheit geht und es keinen Ankläger gibt. Bedingung ist allerdings, dass diese Rechts-fälle nicht Teil der ḥudūd (festgelegte „Grenzstrafen“ Allahs) oder der ğināyāt (Gewaltverbrechen) sind. 
Dieser Artikel definiert die Aufgaben des ḥisba-Richters. Diese Definition wurde dem Hadith über den „Kornhau-fen“ (ṣubrat aṭ-ṭaʿām) entnommen. So fand der Gesand-te (s) Nässe in einem Kornhaufen vor. Er befahl, das Nas-se obenauf zu legen, damit es für die Menschen sichtbar wird. Hier ging es um ein Recht der Allgemeinheit. Der Gesandte untersuchte es und entschied, den nassen Teil obenauf zu legen, um den Betrug zu beseitigen. Dies umfasst alle Rechte dieser Art. Ḥudūd und Gewaltver-brechen gehören jedoch nicht dazu, da sie nicht zu die-ser Art Vergehen zählen, sondern in ihrem Ursprung Streitfälle zwischen Personen sind. 
Artikel 85– Der muḥtasib hat das Recht, ein Urteil in einer Ordnungswidrigkeit zu fällen, sobald er Kenntnis davon hat. Die Urteilsverkündung kann an jedem Ort erfolgen, ohne dass eine Gerichtssitzung notwendig wäre. Dem muḥtasib wird eine Anzahl von Polizisten un-terstellt, um seine Befehle durchzuführen. Sein Urteil wird auf der Stelle umgesetzt. 



492 

Dieser Artikel macht klar, dass eine Gerichtssitzung für den muḥtasib nicht erforderlich ist, um eine Klage zu untersuchen. Vielmehr urteilt er in einem Vergehen, sobald er sichere Kenntnis davon hat. Er kann zu jeder Zeit und an jedem Ort richten: am Markt, im Haus, auf dem Rücken eines Reittiers, im Auto, bei Tag und bei Nacht. Denn der Rechtsbeleg, der eine Gerichtssitzung zur Untersuchung des Gerichtsfalls voraussetzt, trifft auf den muḥtasib nicht zu. So besagt der bei Aḥmad und Abū Dāwūd von ʿAbdullāh ibn az-Zubair tradierte Hadith, in dem eine Gerichtssitzung zur Abhaltung des Gerichts vorausgesetzt wird, Folgendes: 
 »الْحȜََمِ يَدȏَِ  بَيْنَ  ǻَقْعُدَانِ  الْخَصْمَـيْنِ  أَنَّ «

dass die beiden Streitgegner vor dem Richter platz-nehmen. Auch sprach der Gesandte (s): 
 »الْخَصْمَانِ  إِلǻَْكَ  جَلَسَ  إِذَا «

Wenn die beiden Streitgegner vor dir platznehmen (...). Bei Aḥmad über den Weg ʿAlīs (r) tradiert. Beim ḥisba-Richter ist dies aber nicht der Fall, da es keinen Kläger und keinen Beklagten gibt. Vielmehr existiert eine Ver-letzung öffentlichen Rechts oder eine Übertretung isla-mischer Gesetze. Auch hat der Prophet, als er den Fall des Lebensmittelhaufens untersuchte, dies während eines Marktganges getan. Das Lebensmittel - der Koran-haufen - war zum Verkauf dargeboten. Der Prophet hat den Besitzer nicht erst zu sich gerufen. Vielmehr hat er im Moment, als er die Übertretung wahrnahm, diese unverzüglich behandelt. Dies belegt, dass eine Gerichts-sitzung in den ḥisba-Fällen keine Bedingung darstellt. 



493 

Artikel 86 – Der muḥtasib hat das Recht, Personen, die die Bedingungen des muḥtasib erfüllen, als Stellvertreter für sich auszuwählen. Er ver-teilt sie auf die verschiedenen Gegenden, wobei diese Stellvertreter die Befugnis ha-ben, das Amt des muḥtasib in der Region o-der dem Ort auszuüben, mit dem sie betraut wurden, und zwar in den Rechtsfällen, für die sie die Befugnis haben. 
Dieser Artikel ist jedoch daran gebunden, ob der muḥtasib bei seiner Einsetzung die Befugnis erhalten hat, Vertreter bzw. Folgebeauftragte für sich zu bestim-men. Dies gilt für den Fall, dass seine Ernennung durch den Kalifen erfolgt. Erfolgt sie durch den Obersten Rich-ter, so muss zusätzlich zu dieser Bedingung der Oberste Richter (qāḍī al-quḍāt) bei seiner Ernennung die Befug-nis erhalten haben, den von ihm eingesetzten Richtern auch das Recht einzuräumen, Vertreter bzw. Nachfolge-beauftragte für sich zu ernennen. Wenn die Ernennung des Obersten Richters diese Befugnis nicht enthält, dann darf er den von ihm eingesetzten Richtern nicht das Recht einräumen, Vertreter bzw. Folgebeauftragte für sich zu ernennen. In diesem Fall hat der muḥtasib nicht die Befugnis, sich vertreten zu lassen bzw. Folgeernen-nungen durchzuführen. Das Recht, sich vertreten zu las-sen, besitzt der Richter - sei es der muḥtasib, der norma-le Richter oder der maẓālim-Richter - nur dann, wenn der Kalif ihm dieses Recht gewährt oder der wālī al-qaḍāʾ, der Oberste Richter, sowohl die Befugnis erhält, die Richter zu ernennen, als auch die Befugnis, ihnen das Recht zu gewähren, Vertreter bzw. Nachfolgebeauftrag-



494 

te für sich zu bestimmen. Dem muḥtasib wurde nämlich ein bestimmter Gerichtsbereich übertragen, und zwar der Bereich des ḥisba-Gerichts. Wenn ihm das Recht, Folgebeauftragte - d. h., Vertreter für sich - zu bestim-men, nicht gegeben wird, so besitzt er diese Befugnis nicht. Dies gilt ebenso für den normalen und auch für den maẓālim-Richter. Jeder von ihnen ist für den Ge-richtsbereich ernannt worden, den die Ernennungsfor-mulierung beinhaltet. Darüber hinaus gehende Befugnis-se besitzen sie nicht. Folglich haben sie nicht das Recht, andere Richter zu ernennen – es sei denn, ihr Ernen-nungsvertrag erwähnt dies ausdrücklich. Der muḥtasib hat somit nicht die Befugnis, sich in den ḥisba-Tätigkeiten vertreten zu lassen, außer man hat ihm diese bei seiner Ernennung ausdrücklich gewährt. Dies gilt für den Obersten Richter in gleicher Weise. Was die Zuläs-sigkeit betrifft, dass ein Richter für sich Vertreter ernen-nen darf, so ist das auf den Umstand zurückzuführen, dass dem Gesandten (s) ein Gerichtsfall vorgetragen wurde und er sich darin vertreten ließ. So wird der Fall eines Wüstenarabers berichtet, der zum Propheten kam und ihm mitteilte, dass sein Sohn Diener bei einem von ihm benannten Mann war. Er beging Unzucht mit dessen Frau und bat nun um das Urteil. Daraufhin sagte der Gesandte Allahs (s): 
 اعْـتَرَفَتْ  فَإِنِ  هَذَا، امْرَأَةِ  إِلَى - أسلم من رجل -  أُنَـǻْسُ  ǻَا وَاغْدُ «

 »فَارْجُمْهَا
O Unais - es war ein Mann vom Stamm Aslam -, begebe dich zur Frau des Mannes. Wenn sie es zugibt, dann 



495 

steinige sie. Übereinstimmend tradiert über den Weg Abu Hurairas und Zaid ibn Ḫālids. 
Dieser Hadith belegt, dass es einem Richter erlaubt ist, einen Vertreter zu entsenden, um in einer ihm benann-ten Angelegenheit zu richten. Gleiches gilt für den muḥtasib, da auch er ein Richter ist. Es wird jedoch vo-rausgesetzt, dass der Richter seinem Vertreter die Ge-richtsbefugnis in vollem Umfang überträgt. Er muss also das Recht haben, die Klage zu prüfen und darüber zu richten, damit seine Ernennung gültig ist. Denn das Rich-ten ist die Verkündung des Urteils in verbindlicher Wei-se. Diese Definition lässt keine Aufteilung zu. Somit wäre es ungültig, ihn nur zur Falluntersuchung aber nicht zur Fallentscheidung zu ernennen. Vielmehr muss er ihn in umfassender Weise beauftragen, damit er als Richter fungieren kann und sein Urteil gültig ist. Auch wenn er letztendlich kein Urteil fällt, ist seine Tätigkeit gültig, denn die Bedingung lautet nicht, dass er tatsächlich rich-ten muss. So ist es zulässig, dass ein Richter einen Fall untersucht, ihn aber nicht abschließt und vor seinem Richtspruch abgesetzt wird. Ein anderer Richter kann nun den Fall untersuchen und darüber entscheiden. 
Ebenso gilt für den Vertretungsrichter nicht die Bedin-gung, tatsächlich zu richten, jedoch muss ihm bei seiner Ernennung sowohl die Befugnis zum Untersuchen als auch zum Richten erteilt werden. Demzufolge muss er in seinem Zuständigkeitsbereich als Richter bei seiner Er-nennung mit allen Richterbefugnissen ausgestattet wer-den. Gleiches gilt für den muḥtasib. Er kann für sich Ver-treter mit der Befugnis ernennen, in bestimmten Fällen oder an bestimmten Orten – die er ihnen festlegt – rich-



496 

terliche Untersuchungen und Gerichtsurteile vorzuneh-men. Dies gilt für den Fall, dass seine eigene Ernennung die Befugnis zu Folgeernennungen beinhaltet hat. Der-jenige, den er als Vertreter aufstellen will, muss folgende Voraussetzungen erfüllen: Er muss ein Muslim sein, frei, rechtschaffen, geschlechtsreif und in jenen Gerichtsfäl-len bewandert, die ihm zur Entscheidung übertragen werden. Mit anderen Worten gelten für den Vertreter des muḥtasib dieselben Bedingungen wie für den muḥtasib selbst, da er gleich ihm ein Richter ist. 
Artikel 87 – Der maẓālim-Richter (Richter für Staatsver-gehen) ist ein Richter, der zur Beseitigung je-der vom Staat verübten Ungerechtigkeit er-nannt wird, die irgendeiner unter der Staatsmacht lebenden Person widerfährt, und zwar unabhängig davon, ob sie zu den Staatsbürgern gehört oder nicht, und unab-hängig davon, ob dieses Vergehen vom Kali-fen, von einer anderen Regierungsperson oder von einem Beamten begangen wurde. 
Dies ist die Definition des maẓālim-Richters. Das maẓā-lim-Gericht geht in seinem Ursprung auf einen Hadith des Propheten (s) zurück, in dem er jede ungerechte Re-gierungshandlung eines Herrschers gegenüber den Bür-gern als maẓlima (Unrechtsvergehen) bezeichnet. Von Anas wird berichtet, der sagte: 



497 

: فقال سعرت، لو الله، رسول ǻا: فقالوا  الرسول عهد على السعر غلا
رُ، الرَّازِقُ  الǺَْاسȊُِ  الْقَاǺِضُ  الْخَالȖُِ  هُوَ  ɱََّ  إِنَّ « ي الْمُسَعِّ  أَلْقَى أَنْ  لأَرْجُو وَإِنِّ

 ََّɱ طْلُـبُنِي وَلاǻَ  ٌمَظْلِمَةٍ  أَحَدǺِ َّاهُ  ظَلَمْـتُهَاǻِمَالٍ  وَلا دَمٍ  فِي إ« 
Die Preise stiegen in der Zeit des Gesandten Allahs (s). Da baten die Menschen ihn: „O Gesandter Allahs, wenn du doch die Preise festlegen würdest?“ Da antwortete er: „Allah ist der Schöpfer. Er ist der Nehmer, der Ge-ber, der Versorger. Er ist Derjenige, Der die Preise fest-legt. Und ich hoffe (am Jüngsten Tage) auf Allah zu tref-fen, ohne dass mich jemand wegen einer Ungerechtig-keit belangt, die ich ihm in Blut oder Vermögen zuge-fügt habe. Bei Aḥmad tradiert. Der Prophet hat in die-sem Hadith die Limitierung der Preise zu einem Un-rechtsvergehen (maẓlima) erhoben. Würde er es tun, so hätte er (nach seiner Aussage) eine Ungerechtigkeit be-gangen. Ebenso hat er die Untersuchung jener Gerichts-fälle, wo es um Rechte der Allgemeinheit geht, die vom Staat geregelt werden, als eine Untersuchung von maẓālim erachtet. Beispiel dafür ist die Pflanzenbewäs-serung der Reihe nach mit Wasser aus dem öffentlichen Eigentum. Der Gesandte Allahs (s) untersuchte einen diesbezüglichen Streitfall zwischen az-Zubair ibn al-ʿAuwām und einem Mann der anṣār. Er nahm sich des Falles persönlich an und sprach zu az-Zubair: 

» ِȖْا اسǻَ  ُيْرȁَُجَارِكَ  إِلَى الْمَاءَ  رْسِلِ أَ  ثُمَّ  ز« 
Bewässere, o Zubair, und lass das Wasser dann zu dei-nem Nachbarn fließen! Übereinstimmend tradiert, der Wortlaut ist der bei Muslim. Demzufolge wird jedes Ver-gehen, das einer Person widerfährt und das vom Herr-



498 

scher bzw. einem staatlichen Organ ausgeht oder von diesem verfügt wurde, als maẓlima angesehen. Das geht aus der Aussage beider Hadithe hervor. Die maẓlima wird dem Kalifen oder einem der maẓālim-Richter vorge-tragen, die ja als seine Vertreter fungieren. 
Artikel 88 – Der maẓālim-Richter wird vom Kalifen oder vom Obersten Richter ernannt. Zur Rechen-schaft gezogen, diszipliniert oder abgesetzt wird er durch den Kalifen bzw. durch den Obersten Richter, wenn der Kalif ihm die Be-fugnis dazu erteilt hat. Seine Absetzung ist al-lerdings nicht gestattet, während er mit der Untersuchung einer Ungerechtigkeitsbe-schwerde gegen den Kalifen, den Voll-machtsassistenten (muʿāwin at-tafwīḍ) oder den Obersten Richter befasst ist. In solchen Fällen liegt die Absetzungsbefugnis beim maẓālim-Gericht (Gericht für Staatsverge-hen). 
Der maẓālim-Richter wird vom Kalifen oder vom Obers-ten Richter ernannt. Denn Staatsvergehen (maẓālim) gehören zum Bereich der Justiz, da sie die Verkündung des islamischen Rechtsspruches in verbindlicher Weise nach sich ziehen. Nun werden die Richter in all ihren Arten vom Kalifen ernannt, da feststeht, dass der Ge-sandte (s), wie bereits ausgeführt, die Richter in sämtli-chen Tätigkeitsfeldern selbst ernannte. Demzufolge ist es der Kalif, der den maẓālim-Richter ernennt. Ebenso kann der Oberste Richter (qāḍī al-quḍāt) den maẓālim-Richter ernennen, wenn er in seinem Einsetzungsvertrag 



499 

die Befugnis dazu vom Kalifen erhalten hat. Es ist zuläs-sig, dass sich das maẓālim-Hauptgericht in der Haupt-stadt auf die Untersuchung der vom Kalifen, seinen As-sistenten und seinem Obersten Richter ausgehenden Vergehen beschränkt, wobei die Zweigstellen des maẓālim-Gerichts in den Provinzen die Vergehen der Gouverneure, Kreisvorsteher und der anderen Staatsbe-diensteten untersuchen. Der Kalif kann dem maẓālim-Hauptgericht auch die Befugnis zur Ernennung und Ab-setzung der maẓālim-Richter in den Provinzzweigen des maẓālim-Gerichts erteilen, die ja dem maẓālim-Hauptgericht angeschlossen sind. 
Ebenso ist es der Kalif, der die Mitglieder des maẓālim-Hauptgerichts im Zentrum des Staates ernennt und ab-setzt. Was die Absetzung des Leiters des maẓālim-Hauptgerichts betrifft, also des maẓālim-Richters, der die Absetzung des Kalifen untersucht, so sollte auch hier der Kalif grundsätzlich das Recht haben, ihn abzusetzen, wie er auch das Recht hat, ihn - gleich allen anderen Richtern - zu ernennen. Es gibt jedoch einen Fall, bei dem man mit überwiegender Annahme sagen kann, dass der Verbleib der Absetzungsbefugnis in Händen des Kali-fen zu Verbotenem (ḥarām) führt. Darauf trifft nun das islamische Rechtsprinzip »das Mittel zum Verbotenen ist verboten« zu, weil die überwiegende Annahme (Prä-sumtion) bei diesem Rechtsprinzip genügt. 
Dieser Fall tritt ein, wenn eine Beschwerde gegen den Kalifen oder einen seiner Assistenten oder seinen Obers-ten Richter (wenn der Kalif ihm die Befugnis zur Ernen-nung und Absetzung des maẓālim-Richters übertragen hat) eingebracht wird. Der Verbleib der Absetzungsbe-



500 

fugnis in Händen des Kalifen kann in so einem Fall das Urteil des Richters beeinträchtigen und in der Folge auch seine Fähigkeit zur Absetzung des Kalifen oder eines sei-ner Assistenten zum Beispiel. In dieser Situation wird die Absetzungsbefugnis zu einem Mittel, das zum Verbote-nen (ḥarām) führt. Somit ist ihr Verbleib in Händen des Kalifen verboten. In allen übrigen Fällen bleibt der ur-sprüngliche Rechtsspruch bestehen, dass nämlich die Befugnis zur Absetzung des maẓālim-Richters ebenso wie zu seiner Ernennung in Händen des Kalifen liegt. 
Artikel 89 – Das Amt des maẓālim-Richters ist nicht auf eine Person oder eine bestimmte Anzahl von Personen begrenzt. Der Kalif ernennt viel-mehr so viele maẓālim-Richter, wie es für die Klärung der Ungerechtigkeitsbeschwerden erforderlich ist, und zwar ungeachtet ihrer Anzahl. Bei der Ausübung der Rechtspre-chung hat aber nur ein einziger Richter die Befugnis zur Urteilsfällung. Es ist zulässig, dass eine Anzahl von maẓālim-Richtern ihm während der Gerichtsverhandlung beisitzt; sie haben aber lediglich eine Beratungsfunk-tion. Der maẓālim-Richter ist nicht verpflich-tet, ihre Meinung anzunehmen. 
Beleg dafür ist die Tatsache, dass es dem Kalifen zwar erlaubt ist, einen oder mehrere Vertreter zu ernennen, jedoch kann die Befugnis der maẓālim-Richter – auch wenn es mehrere sind – bei der Untersuchung eines maẓālim-Falls nicht aufgeteilt werden. So hat jeder von ihnen das Recht, ein Staatsvergehen vollständig zu un-



501 

tersuchen. Dem Kalifen ist es jedoch erlaubt, in jeder der Provinzen einen maẓālim-Richter zu ernennen. Er kann dessen Befugnis auf einige Fallarten beschränken, da er das Recht hat, sowohl eine allgemeine als auch eine spe-zifische Befugnis für die maẓālim-Fälle zu übertragen. Auch kann er eine allgemeine Befugnis für alle Provinzen oder für eine bestimmte Provinz oder Region erteilen. Er tut dies nach seinem Ermessen. Dass bei der Untersu-chung eines Gerichtsfalles nicht mehrere maẓālim-Richter entscheidungsbefugt sind, geht aus der bereits dargelegten Regel hervor, dass für einen bestimmten Gerichtsfall nur ein Richter zulässig ist. Für mehrere Orte darf es hingegen mehrere Richter geben. Zum Zwecke der Beratung ist es jedoch zulässig, dass mehrere maẓālim-Richter der Gerichtssitzung beiwohnen. Ihre Meinung ist für den entscheidungsbefugten Richter je-doch nicht bindend. Ihre Präsenz ist von seinem Einver-ständnis und seinem Willen abhängig. Sollte er ihre Prä-senz nicht wünschen, dürfen sie der Sitzung nicht bei-wohnen, da sich niemand zum Richter setzen darf, der ihn von dem ihm übertragenen Fall ablenkt. Wenn die Sitzung geschlossen ist, kann er sie nunmehr zu Rate ziehen. 
Artikel 90 – Das maẓālim-Gericht (Gericht für Staats-vergehen) hat das Recht zur Absetzung jeder Regierungsperson und jedes Beamten im Staat, wie es auch das Recht zur Absetzung des Kalifen hat, und zwar dann, wenn die Be-seitigung des Vergehens eine Absetzung er-fordert. 



502 

Dieser Artikel legt die Befugnisse des maẓālim-Gerichts im Hinblick auf die Absetzung der Regenten dar. Jeder Regent ist nämlich durch einen Ernennungsvertrag (ʿaqd taʿyīn) eingesetzt worden. Er wird auch als ʿaqd taqlīd (Einsetzungsvertrag) bezeichnet. Der Kalif hat zum einen die Regierungsbefugnis (al-ḥukm), zum anderen die Er-nennungsbefugnis (at-taqlīd) inne. Die Ernennung stellt einen Vertrag dar, der durch klare Formulierungen zu erfolgen hat. Und die Absetzung einer Regierungsper-son, die vom Kalifen eingesetzt wurde, entspricht der Aufhebung dieses Vertrages. Der Kalif hat diese Befugnis definitiv inne, da der Gesandte (in seiner Funktion als Staatsoberhaupt) die Gouverneure ernannte und wieder absetzte. Auch haben die rechtgeleiteten Kalifen dies getan. Ebenso kann der Kalif Vertreter für sich ernen-nen, denen er die Befugnis zur Ein- und Absetzung über-trägt. Das maẓālim-Gericht hingegen hat nicht das Recht, in Vertretung des Kalifen Regierungspersonen abzuset-zen, da das Gericht ihn in Einsetzungs- und Absetzungs-fragen nicht vertritt. Vielmehr vertritt es ihn bei der Un-tersuchung von Staatsvergehen. Wenn jedoch der Ver-bleib einer Regierungsperson in ihrem Amt an sich schon ein Vergehen darstellt, so hat das maẓālim-Gericht das Recht (und auch die Pflicht), dieses Unrecht (maẓlima) zu beseitigen, d. h., diese Regierungsperson abzusetzen. 
Die Befugnis des Gerichts, einen Regenten abzusetzen, ergibt sich also nicht daraus, dass es den Kalifen vertritt, sondern aus der Verpflichtung, das Unrecht zu beseiti-gen. Deswegen ist derjenige, dessen Absetzung das Ge-richt entscheidet, seines Amtes enthoben, auch wenn der Kalif das nicht billigen sollte, denn seine Absetzung 



503 

war in diesem Fall ein Urteil zur Aufhebung eines Staats-vergehens (maẓlima). Dieses Urteil ist für alle bindend, sowohl für den Kalifen als auch für jeden anderen, da das Urteil eines Richters für alle gilt. Was die Befugnis des maẓālim-Gerichts anbelangt, den Kalifen abzuset-zen, so ist es auch in diesem Falle das Urteil zur Aufhe-bung eines Staatsvergehens. Widerfährt dem Kalifen nämlich ein Zustand, der ihn aus dem Amt hebt bzw. seine Absetzung erforderlich macht, so stellt sein Ver-weilen im Amt an sich schon ein Staatsvergehen dar. Nun ist es das maẓālim-Gericht, das über die Aufhebung eines Staatsvergehens entscheidet. Von daher ist das Urteil des maẓālim-Gerichts, den Kalifen abzusetzen, ein Urteil zur Beseitigung eines Staatsvergehens. Erfordert die Aufhebung des Vergehens eine Absetzung des Kali-fen, hat das Gericht demgemäß zu entscheiden. 
Artikel 91 – Das maẓālim-Gericht hat die Befugnis, je-des Staatsvergehen zu untersuchen, ob es mit Personen aus dem Staatsapparat in Ver-bindung steht, sich auf einen Verstoß des Staatsoberhaupts gegen die islamischen Ge-setze bezieht oder ob es die Auslegung eines der Gesetzestexte in der Verfassung, im Ge-setzbuch oder den übrigen Gesetzen betrifft, die durch das Staatsoberhaupt adoptiert wurden, oder ob es sich auf eine (eventuell zu Unrecht) erfolgte Steuererhebung oder auf Anderes bezieht. 
Beleg dafür ist der Umstand, dass der Gesandte (s) eine Festlegung der Preise als Staatsvergehen (maẓlima) an-



504 

sah. Ebenso erachtete er die ungerechte Regelung der Bewässerungsreihenfolge seitens des Staates aus öffent-lichen Gewässern als Staatsvergehen. Dies belegt, dass die Handlung des Herrschers, wenn sie der Wahrheit oder den islamischen Rechtssprüchen entgegensteht, eine maẓlima darstellt. Denn der Gesandte (s) war das Staatsoberhaupt der Muslime (und handelte in dieser Funktion). Geht die Handlung von Personen aus dem Staatsapparat aus, ist sie ebenfalls als Staatsvergehen zu betrachten, da diese Personen als Vertreter des Kalifen (also des Staatsoberhauptes) fungieren. Die Handlung ist folglich mit dem Kalifen verknüpft, weil sie mit der Tätig-keit verbunden ist, mit der er sie in seiner Vertretung betraute, und nicht mit ihnen selbst als Personen. Somit ist der Hadith über die Preisfestlegung (ḥadīṯ at-tasʿīr) ein Rechtsbeleg dafür, dass eine Übertretung seitens des Kalifen ein Staatsvergehen darstellt. Und das maẓālim-Gericht hat die Befugnis, alle Fälle von Staatsvergehen zu untersuchen. Dies ist der Rechtsbeweis für den ersten Teil des Artikels. Was den zweiten Teil anbelangt, näm-lich die Untersuchung eines Verfassungs- oder Gesetzes-textes, so verkörpert die Verfassung das grundlegende Gesetz, wobei Gesetz die verbindliche Anordnung des Herrschers bedeutet. Die Untersuchung eines Gesetzes ist demzufolge die Untersuchung der Anordnung des Herrschers. Somit umfasst der Hadith über die Preisfest-legung auch diesen Bereich, da es auch hier um die Un-tersuchung der Handlungen des Kalifen geht. Zudem hat Allah, der Erhabene, befohlen: 
 ْإِلىَ  فَـرُدُّوهُ  شَيْءٍ  فيِ  تَـناَزَعْتُمْ  فَإِن  َِّɍوَالرَّسُولِ  ا 



505 

Und wenn ihr in einer Sache strittig seid, so führt sie auf Allah und den Gesandten zurück! (4:59) Mit anderen Worten: Seid ihr und die Inhaber der Befehlsgewalt in einer Sache strittig, so soll diese auf Allah und den Ge-sandten zurückgeführt werden. Die Streitigkeit über ei-nen Verfassungs- oder Gesetzesparagraphen stellt defi-nitiv eine Streitigkeit zwischen den Bürgern und den Inhabern der Befehlsgewalt bezüglich eines islamischen Rechtspruches dar. Somit muss diese Angelegenheit auf Allah und den Gesandten zurückgeführt werden. Ihre Rückführung auf Allah und den Gesandten bedeutet nichts Anderes als ihre Rückführung auf das Urteil des maẓālim-Gerichts, d. h., auf den Rechtsspruch Allahs und Seines Gesandten. Was den dritten Teil des Artikels an-langt, so sprach der Gesandte (s): 
 »مِنْهُ  فَلǻَْأْخُذْ  مَالِي فَهَذَا مَالاً  لَهُ  أَخَذْتُ  مَنْ «

Von wem ich Geld genommen habe, so ist hier mein Geld, er soll sich davon nehmen! Bei Abū Yaʿlā in ge-schlossener Kette von al-Faḍl ibn ʿAbbās tradiert. Und ein weiterer Hadith besagt: 
 وَلا دَمٍ  فِي إǻَِّاهُ  ظَلَمْـتُهَا Ǻِمَظْلِمَةٍ  أَحَدٌ  ǻَطْـلُـبُنِي وَلا ɱََّ  أَلْقَى أَنْ  لأَرْجُو وَإِنِّي«

 »مَالٍ 
Und ich wünsche, dass ich auf Allah (am Jüngsten Tage) treffe, ohne dass mich jemand wegen einer Ungerech-tigkeit (maẓlima) belangt, die ich ihm in seinem Blut oder seinem Vermögen angetan habe. Bei Aḥmad über den Weg von Anas tradiert. Demzufolge ist es eine maẓlima, wenn der Kalif den Bürgern unberechtigter Weise Vermögen abzwackt. Gleichermaßen handelt es 



506 

sich um eine maẓlima, wenn Gelder eingehoben werden, die das islamische Recht den Bürgern nicht auferlegt hat. Somit hat das maẓālim-Gericht das Recht, die auferleg-ten Steuern zu untersuchen, da es sich um Gelder han-delt, die von den Bürgern eingehoben werden. Die Un-tersuchung der Steuern durch das Gericht hat den Zweck festzustellen, ob das eingehobene Geld vom islamischen Recht her den Muslimen verpflichtend auferlegt wurde. Dies ist beispielsweise der Fall, wenn damit Arme ge-speist werden sollen. Dann handelt es sich um keine maẓlima. Ist dieses Steuergeld vom islamischen Recht her den Muslimen jedoch nicht verpflichtend auferlegt worden, wie im Falle des Baus eines Staudamms, auf den man verzichten könnte, so handelt es sich um ein unrechtmäßig eingehobenes Geld, um eine maẓlima also, die beseitigt werden muss. Aufgrund dessen hat das maẓālim-Gericht das Recht, die Steuern zu untersu-chen. 
Artikel 92 – Eine Gerichtssitzung ist ebenso wenig Be-dingung für das maẓālim-Gericht wie die Vor-ladung des Angeklagten oder die Existenz ei-nes Klägers. Das maẓālim-Gericht hat viel-mehr das Recht zur Untersuchung eines Ver-gehens, auch wenn niemand diesbezüglich eine Beschwerde vorgebracht hat. 
Beweis dafür ist der Umstand, dass der Rechtsbeleg, der die Gerichtssitzung als Bedingung zur Untersuchung ei-nes Gerichtsfalles bestimmt hat, auf das maẓālim-Gericht nicht zutrifft, da es keinen Kläger gibt. So ist die Existenz eines Klägers in maẓālim-Fällen nicht unbedingt 



507 

erforderlich. Vielmehr kann das maẓālim-Gericht einen Fall auch dann untersuchen, wenn er von keinem Kläger vorgebracht wurde. Ebenso ist die Gegenwart des Be-klagten nicht zwingend erforderlich, da das Gericht die Angelegenheit auch ohne seine Anwesenheit behandeln kann. Denn das maẓālim-Gericht untersucht ausschließ-lich das Spezifikum des erfolgten Unrechts. Folglich trifft der Rechtsbeleg, der eine Gerichtssitzung zur Bedingung erhebt, darauf nicht zu. Es ist dies die Aussage des Ge-sandten (s), 
 »الْحȜََمِ يَدȏَِ  بَيْنَ  ǻَقْعُدَانِ  الْخَصْمَـيْنِ  أَنَّ  «

dass die beiden Streitgegner vor dem Richter platz-nehmen sollen. Bei Aḥmad und Abū Dāwūd über den Weg von ʿAbdullāh ibn az-Zubair tradiert. Auch sprach der Gesandte Allah (s): 
 »الْخَصْمَانِ  إِلǻَْكَ  جَلَسَ  إِذَا «

Wenn die beiden Streitgegner vor dir platznehmen (...). Bei Aḥmad über den Weg ʿAlīs tradiert. Demzufolge kann das maẓālim-Gericht ein Vergehen untersuchen, sobald es geschieht, ohne an irgendeine Sache gebunden zu sein, weder an eine Örtlichkeit noch an eine Zeit, eine Gerichtssitzung oder irgendetwas sonst. Nachdem dieses Gericht aber aufgrund seiner (weitreichenden) Befugnis-se einen hohen Stellenwert besitzt, wurde es mit ent-sprechenden Merkmalen ausgestattet, die ihm Würde und Größe verliehen. In der Zeit der Sultane in Ägypten und aš-Šām bezeichnete man den Sitzungsort des Sul-tans, in dem die maẓālim-Fälle behandelt wurden, als dār al-ʿadl (Stätte der Gerechtigkeit). Der Sultan ernann-



508 

te dort Vertreter für sich. Auch waren Richter und Ge-lehrte anwesend. Al-Miqrīsī erwähnt in seinem Werk „as-Sulūk ilā maʿrifat duwal a-l-mulūk“, dass der Sultan-König aṣ-Ṣāliḥ Aiyūb im dār al-ʿadl Vertreter für sich er-nannte, um die maẓālim-Fälle zu beseitigen. Zeugen, Richter und Gelehrte saßen ihnen bei. Es ist nichts dage-gen einzuwenden, für das maẓālim-Gericht ein prächti-ges Gebäude zu wählen. Dies zählt zu den erlaubten Dingen, insbesondere dann, wenn damit die Macht der Gerechtigkeit demonstriert werden soll. 
Artikel 93 –Jeder Mensch hat das Recht, sich in einer Rechtsstreitigkeit oder einem Verteidigungs-verfahren von wem er will vertreten zu las-sen, sei er Muslim oder Nichtmuslim, Mann oder Frau. Hierbei gibt es keinen Unterschied zwischen dem Vertreter und dem Mandan-ten. Es ist dem Vertreter gestattet, eine Ent-lohnung zu beanspruchen, und der Mandant hat die Pflicht, ihm diese gemäß ihrer Über-einkunft zu bezahlen. 
Dieser Artikel legt die Erlaubnis dar, sich in einem Streit-fall vertreten zu lassen. Beweis dafür ist der Rechtsbeleg für die allgemeingültige Vertretungsbefugnis, der ja in genereller Form ergangen ist und somit jede Art von Vertretung umfasst. Die Rechtmäßigkeit der Vertretung steht mit der Sunna fest. So berichtet Abū Dāwūd in ei-nem isnād, den er als richtig einstuft, von Ğabir ibn ʿAbdillāh, der sagte: 



509 

: لَهُ  وَقُلْتُ  عَلǻَْهِ  فَسَلَّمْتُ   اللهِ  رَسُولَ  فَأَتَيْتُ  خَيْبَرَ، إِلَى الْخُرُوجَ  أَرَدْتُ «
ي  عَشَرَ  خَمْسَةَ  مِنْهُ  فَخُذْ  وȜَِيلِي أَتَيْتَ  إِذَا: فَقَالَ  خَـيْـبَرَ، إِلَى الْخُرُوجَ  أَرَدْتُ  إِنِّ

 »تَرْقُوَتِهِ  عَلَى يَدَكَ  فَضَعْ  آǻَةً  مِنْكَ  ابْتَغَى فَإِنِ  وَسْقًا،
Ich wollte nach Ḫaibar reisen. Und so ging ich zum Ge-sandten Allahs (s), grüßte ihn und sprach: „Ich möchte nach Ḫaibar reisen.“ Da sagte er: „Wenn du dort auf meinen Vertreter (wakīl) triffst, so hole fünfzehn wasq50 von ihm. Verlangt er einen Beleg von dir, so lege deine Hand auf sein Schlüsselbein.“ Von al-Ḥāfiẓ in „at-Taḫlīṣ“ als ḥasan eingestuft. Auch wird vom Gesand-ten (s) berichtet, dass er (s) Abū Rāfiʿ damit beauŌragte, in seiner Vertretung die Eheschließung mit Maimūna anzunehmen. So berichtet Aḥmad im Werk „al-Musnad“ in geschlossener Kette von Abū Rāfiʿ, dem Untergebenen des Gesandten Allahs (s), 

 حلالا بها وȁنى حلالا مǻمونة تزوج وسلم علǻه الله صلى الله رسول أن «
 »بينهما الرسول وȜنت

dass der Gesandte Allahs (s) Maimūna befreit vom Weihezustand der Pilgerfahrt ehelichte. Befreit vom Weihezustand vollzog er auch den Beischlaf mit ihr. Ich war der Botschafter zwischen ihnen. So darf jeder, der in eigener Sache Rechtshandlungen vollziehen darf, sich in der Angelegenheit vertreten lassen, solange diese in den Bereich fällt, bei dem eine Vertretung infrage kommt. Er darf sich dabei durch einen Mann oder eine Frau, durch einen Muslim oder Nichtmuslim vertreten 
                                                      50 Islamisches Hohlmaß. Bei Weizen entspricht es einem Gewicht von 130,56 kg. 



510 

lassen. Zudem steht die Vertretungserlaubnis gerade in Streitfällen durch den Konsens der Prophetengefährten fest: So ließ sich ʿAlī durch ʿAqīl bei Abū Bakr vertreten und sprach: „Was für ihn entschieden wird, gilt für mich, und was gegen ihn entschieden wird, gilt gegen mich.“ Auch ließ er sich durch ʿAbdullāh ibn Ğaʿfar bei ʿUṯmān vertreten und sagte: „Ein Streitfall kann zum Verderben führen; der Teufel wohnt ihm bei. Daher missfällt es mir, ihm selber beizuwohnen.“ Ibn Qudāma erwähnt dies in „al-Muġnī“ und sagte dazu: Solche Berichte sind bekannt geworden, da sie präsumtiv gesehen Bekanntheit erlan-gen. Es wird nicht überliefert, dass dies jemand ange-prangert hätte. 
Aufgrund dessen ist es zulässig, sich beim Einfordern von Ansprüchen, bei deren Begründung und Klageerhebung vertreten zu lassen, und zwar ungeachtet dessen, ob der Mandant an- oder abwesend, gesund oder krank ist. Das Einverständnis des Gegners stellt hierbei keine Voraus-setzung dar, da es sich um einen Rechtsanspruch han-delt, bei dem die Vertretung uneingeschränkt zulässig ist, ob nun der Streitgegner damit einverstanden ist oder nicht. Auch ist es erlaubt, den Vertreter gegen Entloh-nung anzuheuern, da ein Dienstvertrag hier zulässig ist. Denn der allgemeine Dienstvertrag (iğāra) umfasst jede Art von Leistung und schließt damit die Vertretungstä-tigkeit mit ein. Zudem ist ein Dienstvertrag (ʿaqd iğāra) definiert als Nutzvertrag mit Gegenleistung. Auch hier handelt es sich um einen Nutzen, für den der Dienstver-trag abgeschlossen wurde. Somit trifft die Definition darauf zu. 



511 

Ist die Vertretungstätigkeit gegen Entlohnung abge-schlossen worden, so hat der Vertreter gegenüber sei-nem Mandanten Lohn- bzw. Honoraranspruch gemäß ihrer Vereinbarung. Allerdings muss der Dienstvertrag abgeschlossen und der Lohn vereinbart worden sein, damit eine Entlohnung beansprucht werden kann, da die Vertretungstätigkeit an sich einen Vertrag darstellt, der nicht zwangsläufig eine Entlohnung erfordert. Vielmehr erfordert ein dafür abgeschlossener Dienstvertrag die Entlohnung. Daher muss zusätzlich zum Vertretungsver-trag ein Dienstvertrag für die Vertretungstätigkeit abge-schlossen werden, damit der Vertreter gegenüber sei-nem Mandanten Anspruch auf Entlohnung hat. Vertre-tungstätigkeiten gegen Entlohnung sind generell erlaubt, ob es nun eine Person als Beruf ausübt und davon lebt oder nicht. Daher ist die heute bekannte Anwaltstätig-keit, der die Rechtsanwälte nachgehen, vom Aspekt der Entlohnung für eine Dienstleistung her korrekt. Unzuläs-sig ist hingegen ihre Berufung auf Gesetze des Unglau-bens, um Recht und Unrecht zu bestimmen. Recht ist nämlich das, was der Islam als Recht befindet, und Un-recht das, was er für falsch erklärt. Alles, was dem wi-derspricht, ist wertlos, auch wenn die Gesetze des Un-glaubens es gutheißen. 
Artikel 94 – Es ist einer Person, die Befugnisse zu einer bestimmten Tätigkeit besitzt, wie der walī (Vormund, Treuhänder) und der waṣī (Vor-mund im familiären Bunde), oder zu allge-meinen Tätigkeiten, wie der Kalif, der Regent und der Beamte, oder auch dem maẓālim-Richter und dem muḥtasib erlaubt, sich in ei-



512 

nem Prozess oder einem Verteidigungsver-fahren durch eine bevollmächtigte Person in seiner Befugnis vertreten zu lassen. Dies ist nur für die jeweilige Befugnis als waṣī oder walī, als Staatsoberhaupt, Regent oder Be-amter, als maẓālim-Richter oder muḥtasib möglich. Hierbei ist es unerheblich, ob diese Person Kläger oder Angeklagter ist. 
Der Rechtsbeleg für die Vertretungserlaubnis ist auch auf diesen Artikel exakt anwendbar. Denn genauso wie es für eine Person zulässig ist, sich in ihren eigenen Rechtshandlungen - wie z. B. bei Kauf- und Verkaufsge-schäften sowie bei Streitfällen - vertreten zu lassen, kann sie sich auch in jenen Rechtshandlungen vertreten lassen, die sie selbst in Vertretung anderer übernommen hat. Einem Vertreter ist es nämlich erlaubt, sich in den ihm übertragenen Vertretungsbefugnissen vertreten zu lassen, wenn ihm das Recht dazu erteilt wurde. Ebenso steht es dem Vormund (waṣī) zu, sich in den ihm kraft seiner Vormundschaft zustehenden Befugnissen bei der Verwaltung der Vermögenswerte des Unmündigen ver-treten zu lassen. Auch der Treuhänder (walī) einer frommen Stiftung (waqf) kann sich in den ihm übertra-genen Verwaltungsbefugnissen der Stiftung - wie Pacht-verträge etc. - durch wen er will vertreten lassen. Glei-ches gilt für den Regenten. Ihm steht es ebenfalls zu, in den ihm übertragenen Rechtshandlungen einen Vertre-ter seiner Wahl zu ernennen. 
Handelt es sich beim Regenten um den Kalifen, so hat er grundsätzlich das Recht, wen er will als Vertreter einzu-



513 

setzen, da er die Handlungsbefugnis in allen Dingen in-nehat. Er gleicht dem, der sich in seinen persönlichen Handlungen vertreten lässt. Andere Personen außer dem Kalifen, wie Assistenten, Gouverneure, Richter und Amtsvorsteher, haben nur dann das Recht, sich in den ihnen übertragenen Amtsbefugnissen vertreten zu las-sen, wenn ihnen der Kalif dieses Recht zugesprochen hat. Sie selbst sind nämlich Vertreter des Kalifen und von diesem mandatiert worden. Ein Vertreter hat aber nur dann das Recht, weitere Vertreter für seinen Mandanten zu ernennen, wenn ihm dieser die Befugnis dazu erteilt hat. Hat er ihm diese Befugnis erteilt, so steht es ihm zu, sich vertreten zu lassen, und zwar ungeachtet dessen, ob er Kläger oder Beklagter ist. Denn das Vertretungs-recht gilt allgemein und umfasst sämtliche ihm übertra-genen Rechtshandlungen. Demzufolge ist die heute be-kannte Begriffsbezeichnung „Staatsanwalt“, „öffentli-cher Ankläger“ etc. vom Aspekt des Vertretungsrechts her islamrechtlich korrekt, da das islamische Gesetz eine solche Vertretung erlaubt. 
Artikel 95 – Verträge, Rechtsbeziehungen und Ge-richtsurteile, die vor Entstehung des Kalifats vollzogen wurden und deren Umsetzung ab-geschlossen ist, werden durch das Gericht des Kalifats nicht aufgehoben und nicht neu aufgerollt, bis auf folgende Ausnahmen: 

a) Die Angelegenheit hat einen fortbeste-henden Effekt, der dem Islam widerspricht. In diesem Falle ist es verpflichtend, sie neu aufzurollen. 



514 

b) Die Angelegenheit betrifft eine durch die früheren Herrscher und ihre Gefolgschaft be-gangene Verletzung des Islam und der Mus-lime. In diesem Fall ist es dem Kalifen er-laubt, sie neu aufzurollen. 
c) Die Angelegenheit betrifft ein usurpiertes Gut (māl maġṣūb), das sich nach wie vor in Händen des Usurpators befindet. 

Verträge, Rechtsbeziehungen und Urteile, die vor der Gründung des Kalifats eingegangen bzw. gefällt wurden und deren Vollzug abgeschlossen ist, werden zwischen den jeweiligen Parteien als gültig angesehen, und zwar bis zum Ende ihres Vollzuges vor Gründung des Kalifats. Das Gerichtssystem des Kalifats wird diese nicht aufhe-ben und nicht erneut aufrollen. Auch werden diesbezüg-lich neu eingebrachte Klagen nach Gründung des Kalifats nicht angenommen. 
Davon sind drei Fälle ausgenommen: 
1. Wenn das abgeschlossene und im Vollzug erledigte Verfahren eine weiterhin bestehende Folge hat, die dem Islam widerspricht. 
2. Wenn die Angelegenheit sich auf Personen bezieht, die dem Islam und den Muslimen Leid zugefügt haben. 
3. Wenn der Fall ein usurpiertes Vermögen (māl maġ-ṣūb) betrifft, das sich nach wie vor in Händen des Usur-pators befindet. 
Dass außer in den drei ob erwähnten Fällen Verträge, Rechtsbeziehungen und Gerichtsurteile, die vor der Gründung des Kalifats eingegangen bzw. gefällt wurden 



515 

und deren Vollzug abgeschlossen ist, nicht aufgehoben und neu aufgerollt werden, ist darauf zurückzuführen, dass der Gesandte (s) die Verträge, Rechtsbeziehungen und Urteile aus der Zeit des Heidentums (ğāhilīya) nicht aufgehoben hat, als das Land, in denen sie stattgefun-den haben, zu einer Stätte des Islam wurde. So ist der Gesandte (s) nach der Eröffnung Mekkas nicht in sein Haus, das er vor der Auswanderung bewohnte, zurück-gekehrt. ʿAqīl ibn Abī Ṭālib hatte nämlich die Häuser sei-ner väterlichen Anverwandten (ʿaṣāba), die den Islam angenommen hatten und ausgewandert waren, gemäß den Gesetzen der Mekkaner geerbt und dann verkauft, darunter auch das Haus des Gesandten Allahs (s). Da-mals fragte man den Gesandten Allahs (s): „In welchem deiner Häuser möchtest du wohnen?“ Da antwortete der Gesandte Allahs (s): 
 »رȁَِاعٍ  مِنْ  عَقِيلٌ  لَنَا تَرَكَ  وَهَلْ  «

Hat uns denn ʿAqīl einen Winkel übriggelassen? In einer anderen Tradierung heißt es: 
 »مَنْـزِلٍ  مِنْ  عَقِيلٌ  لَنَا تَرَكَ  وَهَلْ «

Hat uns denn ʿAqīl eine Wohnstätte übriggelassen? ʿAqīl hatte also die Wohnstätten des Gesandten Allahs (s) verkauft. Der Gesandte (s) machte die Verkaufsver-träge aber nicht rückgängig. So lautet der Hadith, wie ihn al-Buḫārī von Usāma ibn Zaid tradiert, wie folgt: 
 تَرَكَ  وَهَلْ    :النَّبِيُّ  قَالَ  غَدًا؟ تَنْزِلُ  أَيْنَ  ɱَِّ  رَسُولَ  ǻَا الْفَتْحِ  زَمَنَ  قَالَ  أَنَّهُ «

 !»مَنْزِلٍ؟ مِنْ  عَقِيلٌ  لَنَا



516 

Usāma ibn Zaid fragte den Gesandten Allahs während der Eröffnung Mekkas: „O Gesandter Allahs, wo wirst du dich morgen niederlassen?“ Und der Prophet (s) antwortete: „Hat uns denn ʿAqīl eine Wohnstätte üb-riggelassen?“ Auch wird berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) seine Tochter Zainab ihrem Gatten Abū al-ʿĀṣ ibn Rabīʿ, als dieser den Islam angenommen haƩe und nach Medina ausgewandert war, zurückgab, ohne ihren Heiratsvertrag zu erneuern. Der Gesandte (s) hat also die Gültigkeit jenes Vertrages anerkannt, der in der ğāhilīya zwischen beiden abgeschlossen worden war. Zainab war vor ihrem Gatten zum Islam konvertiert und nach der Schlacht von Badr ausgewandert, während ihr Gatte in Mekka weiterhin an seinem Götzenglauben festhielt. So berichtet ibn Māğa auf dem Wege des ibn ʿAbbās: 
ǻȁِعِ  بْنِ  الْعَاصِ  أَبِي عَلَى ابْنَتَهُ  رَدَّ  ɱ َِّ  رَسُولَ  أَنَّ «  سَنَتَيْنِ  Ǻَعْدَ  الرَّ

لِ  بِنȜَِاحِهَا   »الأَوَّ
Der Gesandte Allahs (s) gab seine Tochter Zainab nach zwei Jahren an Abū l-ʿĀṣ ibn Rabīʿ mit dem ersten Ehe-vertrag zurück» Und in der Tradierung bei Aḥmad heißt es: Yazīd berichtete uns von Muḥammad ibn Isḥāq von Dāwūd ibn Ḥuṣain von ʿIkrima von ibn ʿAbbās, 

لِ  بِنȜَِاحِهَا زَوْجِهَا الْعَاصِ  أَبِي عَلَى زȂَْـنَبَ  ابْنَتَهُ  رَدَّ  ɱ َِّ  رَسُولَ  أَنَّ   الأَوَّ
  »صَدَاقًا ǻُحْدِثْ  وَلَمْ  سَنَتَيْنِ  Ǻَعْدَ 

dass der Gesandte Allahs (s) seine Tochter Zainab nach zwei Jahren an Abū al-ʿĀṣ ibn Rabīʿ mit dem ersten Ehevertrag zurückgab, ohne eine neue Mitgift festzule-gen. Dies geschah, nachdem Abū al-ʿĀṣ den Islam ange-nommen hatte. 



517 

Was hingegen das Neuaufrollen jener Fälle angeht, die eine weiter anhaltende, dem Islam widersprechende Folge haben, so hat der Gesandte Allahs (s) den verblei-benden Zins (ribā), den die Menschen (auf geliehene Geldbeträge) noch entrichten mussten, aufgehoben, nachdem sie Teil des islamischen Staates geworden wa-ren. Er sprach den Gläubigern lediglich das Stammkapital zu. Nachdem also das Land zu einer Stätte des Islam ge-worden war, wurde der Restzins aufgehoben. Abū Dāwūd berichtet über den Weg Sulaimān ibn ʿAmrs von dessen Vater, der sprach: „Ich hörte den Gesandten Al-lahs (s) bei der Abschiedspilgerfahrt (Ḥağğatu l-Wadāʿ) sagen: 
 تَظْلِمُونَ  لا أَمْوَالِكُمْ  رُءُوسُ  لَكُمْ  مَوْضُوعٌ، الْجَاهِلǻَِّةِ  رȁَِا مِنْ  رȁًِا Ȝُلَّ  إِنَّ  أَلا«

  »تُظْلَمُونَ  وَلا
Wahrlich, jeder Zins (ribā) aus der ğāhilīya ist aufgeho-ben. Es steht euch euer Kapital zu, so dass weder ihr Unrecht tut, noch euch Unrecht getan wird. 
Auch wurden jene, die nach den Gesetzen des Heiden-tums mit mehr als vier Frauen verheiratet waren, nach ihrem Eintritt in die Stätte des Islam gezwungen, nur vier von ihnen zu behalten. At-Tirmiḏī berichtet über den Weg von ʿAbdullāh ibn ʿUmar, dass Ġailān ibn Salama aṯ-Ṯaqafī den Islam annahm und in der ğāhilīya mit zehn Frauen verheiratet war. Diese nahmen mit ihm den Islam an. 

  »مِنْهُنَّ  أَرȁَْعًا يَتَخَيَّرَ  أَنْ   النَّبِيُّ  فَأَمَرَهُ «
Der Prophet (s) befahl ihm, vier von ihnen auszusu-chen. 



518 

Demzufolge wird die anhaltende Folge eines Vertrages, die dem Islam widerspricht, nach Gründung des islami-schen Staates beseitigt. Diese Beseitigung ist verpflich-tend. Wenn beispielsweise eine muslimische Frau vor dem Islam mit einem Christen verheiratet war, dann wird dieser Vertrag nach Gründung des Kalifats gemäß dem islamischen Recht aufgelöst. 
Das Neuaufrollen jener Fälle, die sich auf Personen be-ziehen, die dem Islam und den Muslimen Leid zugefügt haben, geht ebenso auf das Handeln des Gesandten Al-lahs (s) zurück. So gab der Prophet (s) bei der Eröffnung Mekkas einige Personen, die in der ğāhilīya dem Islam und den Muslimen Leid zugefügt hatten, zur Tötung frei, auch wenn sie sich am Umhang der Kaaba festhalten sollten. Dies, obwohl er (s) selbst sagte: 

  »قَـبْلَهُ  Ȝَانَ  مَا يَجُبُّ  الإِسْلامَ  إِنَّ «
Der Islam kappt, was vor ihm war. Bei Aḥmad und aṭ-Ṭabarānī über den Weg des ʿAmr ibn al-ʿĀṣ tradiert. Das bedeutet, dass diejenigen, die dem Islam und den Mus-limen Leid zugefügt haben, von diesem Hadith ausge-nommen sind. 
Nachdem der Prophet (s) später aber einigen dieser Per-sonen verzieh, so zum Beispiel ʿIkrima ibn Abī Ğahl, kann auch der Kalif die Fälle solcher Personen neu aufrollen oder aber ihnen verzeihen. Dies gilt auch für Leute, die Muslime folterten oder Verbalattacken gegen den Islam lancierten. Auf sie trifft der Hadith 

  »قَـبْلَهُ  Ȝَانَ  مَا يَجُبُّ  الإِسْلامَ  نَّ إِ «



519 

Der Islam kappt, was vor ihm war. ebenfalls nicht zu. Sie sind gleichermaßen davon ausgenommen. Das Neu-aufrollen ihres Falles liegt im Ermessen des Kalifen. 
Was das Neuaufrollen von Usurpationsfällen (qaḍāyā l-ġaṣb), d. h., Fälle von gewaltsamer Aneignung, betrifft, bei denen sich das usurpierte Gut noch in Händen des Usurpators befindet, so ist dies auf folgenden Hadith zurückzuführen, den Muslim von Wāʾil ibn Ḥuğr berich-tet, der sagte: 

 أَحَدُهُمَا فَقَالَ  أَرْضٍ  فِي يَخْتَصِمَانِ  رَجُلاَنِ  فَأَتَاهُ  ɱ َِّ  رَسُولُ  عِنْدَ  Ȝُنْتُ «
 بْنُ  الْقǻَْسِ  امْرُؤُ  وَهُوَ  الْجَاهِلǻَِّةِ  فِي ɱَِّ  رَسُولَ  ǻَا أَرْضِي عَلَى انْـتَزȎَ  هَذَا إِنَّ 

نَتُكَ،: قَالَ  عِبْدَانَ  بْنُ  رǻȁَِعَةُ  وَخَصْمُهُ  الْكِنْدȏُِّ  عَاǺِسٍ  نَةٌ، لِي لǻَْسَ : قَالَ  بَيِّ  بَيِّ
ا: قَالَ  ذَاكَ، إِلاَّ  لَكَ  لǻَْسَ : قَالَ  بِهَا، يَذْهَبُ  إِذَنْ  قَالَ  ǻَمِينُهُ،: قَالَ   قَامَ  فَلَمَّ

َ  لقَِيَ  ظَالِمًا أرَْضًا اقْتطََعَ  : مَنِ ɱ َِّ  رَسُولُ  قَالَ  لǻَِحْلِفَ  َّဃ  َعَلَيْهِ  وَهُو 
  »غَضْـبَانُ 

Ich befand mich beim Gesandten Allahs (s), als zwei Männer zu ihm kamen, die sich über ein Land stritten. Der eine sprach: „Dieser hier hat mir in der Zeit des Heidentums (ğāhilīya) mein Land entrissen (intazā ʿalaiya arḍī), o Gesandter Allahs.“ Es war Imruʾu l-Qais ibn ʿĀbis al-Kindī. Sein Kontrahent war Rabīʿa ibn ʿAbdān. Da fragte der Gesandte (s): „Dein Beweis?“ Er antwortete: „Ich habe keinen.“ Daraufhin sprach der Prophet: „Sein Schwur.“ Imruʾu l-Qais sagte: „Dann wird er es nehmen.“ Und der Gesandte antwortete: „Dir steht nur das zu.“ Als sich der andere zum Schwur erhob, sagte der Gesandte Allahs (s): „Wer zu Unrecht ein Land an sich reißt, dem zürnt Allah, wenn er auf Ihn trifft!“ „Intazā ʿalaiya arḍī“ bedeutet, dass er sich des 



520 

Landes bemächtigt und es mit Gewalt an sich gerissen hat. 
So untersuchte der Gesandte (s) die Klage des Mannes gegen denjenigen, der ihm sein Land entrissen hatte, obwohl es in der vorislamischen Zeit des Heidentums (ğāhilīya) geschehen war. 
Demzufolge wird die Klage gegen jeden angenommen, welcher Land, Weidevieh oder Vermögenswerte von Privatpersonen gewaltsam an sich gerissen hat. Gleiches gilt für usurpiertes öffentliches Eigentum oder Eigentum des Staates. 
Außer in diesen drei Fällen werden die Verträge, Ge-schäftsbeziehungen und Gerichtsurteile, die vor dem Kalifat abgeschlossen wurden bzw. ergangen sind, nicht aufgehoben oder von neuem aufgerollt, solange sie ent-schieden und vor Gründung des Kalifats in ihrem Vollzug abgeschlossen sind. 
Wurde also beispielsweise ein Mann wegen Aufbrechens von Schultüren zu zwei Jahren Gefängnis verurteilt, hat er diese Zeit bereits vor Gründung des Kalifats abgeses-sen und will er nach Gründung des Kalifats eine Klage gegen jene einbringen, die ihn damals verurteilten, weil er der Meinung ist, dass er eine Gefängnisstrafe nicht verdient habe, so wird seine Klage nicht angenommen, weil der Fall sich vor Gründung des Kalifats ereignete, ein Urteil darüber gefällt und der Vollzug bereits vollen-det wurde. Er soll Allah um Vergütung bitten. 
Wenn aber jemand z. B. zu zehn Jahren Gefängnis verur-teilt wurde, zwei davon abgesessen hat und nun das 



521 

Kalifat gegründet worden ist, so kann der Kalif den Fall erneut untersuchen: Entweder wird die Strafe grund-sätzlich aufgehoben, der Verurteilte wird enthaftet und freigesprochen, oder man begnügt sich mit der bereits abgesessenen Strafe, d. h., er erhält ein Urteil über zwei Jahre Haft und wird anschließend aus dem Gefängnis entlassen. Oder aber die verbleibende Strafe wird unter Berücksichtigung der diesbezüglichen islamischen Geset-ze neu untersucht und ein neues Strafmaß entsprechend dem Wohle der Bürger – insbesondere in den Fällen, wo es um Personenrechte geht – und im Sinne einer Ver-besserung der zwischenmenschlichen Beziehungen fest-gesetzt. 
DER VERWALTUNGSAPPARAT 

AL-ĞIHĀZ AL-IDĀRĪ 
Artikel 96 – Die Verwaltung der Staatsangelegenheiten und der Interessen der Menschen werden durch Dienstbehörden, Ämter und Verwal-tungsstellen übernommen, welche die Staatsangelegenheiten wahrnehmen und den Interessen der Menschen nachkommen. 
Der Gesandte Allahs (s) regelte die Bürgerangelegenhei-ten und ernannte Schriftführer zu deren Administration. Er (s) leitete die Angelegenheiten der Bürger in Medina, nahm deren Interessen wahr, löste ihre Probleme, ord-nete ihre Beziehungen, gewährleistete die Befriedigung ihrer Bedürfnisse und lenkte sie zum Besten hin. All das zählt zu den Verwaltungsangelegenheiten, die den Men-



522 

schen ihr Leben erleichtern und es problemlos und un-kompliziert gestalten sollen. 
In Bildungsangelegenheiten z. B. ließ der Gesandte Al-lahs (s) die ungläubigen Kriegsgefangenen als Loskauf zehn muslimischen Kindern das Lesen und Schreiben beibringen. Nun zählt der Loskauf zur Kriegsbeute, die ja Eigentum aller Muslime ist. Die Gewährleistung von Bil-dung ist somit zu einem öffentlichen muslimischen Inte-resse erhoben worden. 
Im Bereich der medizinischen Versorgung ist dem Ge-sandten Allahs (s) ein Arzt geschenkt worden, den er den Muslimen zur Verfügung stellte. Die Tatsache, dass der Gesandte (s) den ihm geschenkten Arzt nicht für sich beanspruchte und nicht allein verwendete, sondern den Muslimen zur Verfügung stellte, ist ein Beweis dafür, dass die medizinische Behandlung zu den allgemeinen Interessen der Muslime zählt. 
Im Bereich von Arbeit und Beschäftigung wies der Ge-sandte Allahs (s) einen Mann an, ein Seil und eine Axt zu kaufen, damit Brennholz zu schlagen und es den Men-schen zu verkaufen, anstatt sie um Almosen zu bitten, wo der eine ihm gibt und der andere ihn zurückweist. So berichten Abū Dāwūd und ibn Māğa in geschlossener Kette, 

 شَيْءٌ؟ بَيْتِكَ  فِي أَمَا: فَقَالَ  ǻَسْأَلُهُ،  النَّبِيَّ  أَتَى الأَنْصَارِ  مِنَ  رَجُلاً  أَنَّ «
  اللهِ  رَسُولُ  فَأَخَذَهُمَا بِهِمَا، فَأَتَاهُ : قَالَ  بِهِمَا، ائْتِنِي: قَالَ ...  بَلَى: قَالَ 

 بِدِرْهَمَيْنِ، آخُذُهُمَا أَنَا: رَجُلٌ  قَالَ ...  هَذَيْنِ؟ ǻَشْـتَرȏِ  مَنْ : وَقَالَ  بِيَدِهِ 
رْهَمَيْنِ، وَأَخَذَ  إǻَِّاهُ  فَأَعْطَاهُمَا  Ǻِأَحَدِهِمَا اشْـتَرِ : وَقَالَ  الأَنْصَارȏَِّ  وَأَعْطَاهُمَا الدِّ



523 

 فǻِهِ  فَشَدَّ  Ǻِهِ، فَأَتَاهُ  Ǻِهِ، فَأْتِنِي قَدُومًا Ǻِالآخَرِ  وَاشْتَرِ  أَهْلِكَ، إِلَى فَانْبِذْهُ  طَعَامًا
 أَرȂََـنَّكَ  وَلا وǺَِعْ، فَاحْـتَطِبْ  اذْهَبْ : لَهُ  قَالَ  ثُمَّ  بِيَدِهِ  عُودًا ɱ َِّ  رَسُولُ 
جُلُ  فَذَهَبَ  يَوْماً، عَشَرَ  خَمْسَةَ   عَشَرَةَ  أَصَابَ  وَقَدْ  فَجَاءَ  وȂََبǻِعُ، ǻَحْـتَطِبُ  الرَّ

  ...» دَرَاهِمَ 
dass ein Mann der anṣār zum Gesandten Allahs (s) kam und ihn um eine Gabe bat. Da fragte ihn der Gesandte Allahs (s): „Hast du denn nichts zu Hause?“ Der Mann antwortete: „Doch!“ […] Da sagte ihm der Prophet (s): „Bring es mir!“ Und der Mann brachte es her. Der Ge-sandte (s) nahm es in die Hand und fragte: „Wer kauft diese beiden Dinge?“ […] Ein Mann sagte: „Ich nehme sie für zwei Dirham.“ Der Prophet (s) gab sie ihm, nahm die zwei Dirham, gab sie dem anṣārī und sagte ihm: „Kauf mit einem davon Nahrung und gib sie deiner Fa-milie. Mit dem Zweiten kauf ein Beil und bring es her. Der Mann brachte es ihm. Nun band der Gesandte (s) eigenhändig einen Holzgriff daran und sprach zu ihm: „Geh, schneide damit Brennholz und verkaufe es. Ich möchte dich dann fünfzehn Tage nicht mehr sehen.“ Der Mann tat, wie ihm geheißen, kam dann zurück und hatte zehn Dirham verdient. […] In einem Hadith, den al-Buḫārī über den Weg Abū Hurairas in geschlossener Kette tradiert, sagt der Gesandte Allahs (s): 

 فǻَُعْطǻَِهُ  أَحَدًا ǻَسْأَلَ  أَنْ  مِنْ  لَهُ  خَيْرٌ  ظَهْرهِِ  عَلَى حُزْمَةً  أَحَدȜُُمْ  ǻَحْتَطِبَ  لأََنْ «
 »ǻَمْنَعَهُ  أَوْ 

Dass einer von euch sich einen Bund Brennholz auf den Rücken legt, ist besser für ihn, als die Menschen um Almosen zu bitten - der eine gibt ihm, der andere nicht. 



524 

Auch den Bereich der Verkehrswege regelte der Gesand-te Allahs (s). So legte er in seiner Zeit die Wegbreite im Falle von Streitigkeiten auf sieben Ellen fest. Al-Buḫārī berichtet von Abū Huraira: 
 »أَذْرُعٍ  سَـǺْعَ  عَرْضُهُ  جُعِلَ  الطَّرȖȂِِ  فِي اخْـتَلَفْـتُمْ  إِذَا«

Wenn die Menschen über die Straßenbreite stritten, so entschied der Prophet (s) auf sieben Ellen. In der Tra-dierung bei Muslim heißt es: 
 »أَذْرُعٍ  سَـǺْعَ  عَرْضُهُ  جُعِلَ  الطَّرȖȂِِ  فِي اخْـتَلَفْـتُمْ  إِذَا«

Wenn ihr über die Straße uneinig seid, dann wird ihre Breite auf sieben Ellen festgelegt. Auch berichtet Aḥmad von ibn ʿAbbās, der sagte: Es sprach der Gesand-te Allahs (s): 
» ُȖȂِعَةُ  الْمِيتَاءُ  وَالطَّرǺَْأَذْرُعٍ  س« 

Und die frequentierte Straße ist sieben Ellen breit.In einer anderen Tradierung bei Aḥmad von ʿUbāda ibn aṣ-Ṣāmit heißt es: 
حǺََةِ  فِي  وَقَضَى«   فِيهَا الْبُنǻَْانَ  أَهْلُهَا يُرȂِدُ  ثُمَّ  الطَّرȖȂِِ  بَيْنَ  تَكُونُ  الرَّ

 »أَذْرُعٍ  سǺَْعُ  فِيهَا لِلطَّرȖȂِِ  يُتْرَكَ  أَنْ  فَقَضَى
Der Gesandte (s) entschied über die Freifläche zur Stra-ße hin, deren Eigentümer darauf bauen möchten, dass dem Weg sieben Ellen eingeräumt werden.  
Dies war eine administrative Regelung für die damalige Zeit. Ist der Bedarf nach einer größeren Wegbreite vor-handen, so kann dem entsprochen werden, wie es die Rechtsschule aš-Šāfiʿīs vorsieht. 



525 

Ebenso untersagte es der Gesandte Allahs (s), sich an der öffentlichen Straße zu vergreifen. Aṭ-Ṭabarānī be-richtet im „al-Maʿğam aṣ-ṣaġīr“, dass der Gesandte (s) sprach: 
قَهُ  شِبْراً  الْمُسْلِمِينَ  طَرȖȂِِ  مِنْ  أَخَذَ  مَنْ «  سَـǺْعِ  مِنْ  القǻَِامَةِ  يَوْمَ  ɱَُّ  طَوَّ

 »أَرَضِينَ 
Wer vom Weg der Muslime eine Handbreit abzwackt, den fesselt Allah am Tage der Auferstehung aus sieben Ländern Entfernung. 
Und aus dem Bereich der Landwirtschaft wird berichtet, dass az-Zubair und ein Mann der anṣār sich über die Be-wässerung ihrer Landflächen durch eine Wasserrinne strittig waren. Da sprach der Gesandte Allahs (s): 

»  ِȖْا اسǻَ  ُيْرȁَُجَارِكَ  إِلَى الْمَاءَ  أَرْسِلِ  ثُمَّ  ز« 
Bewässere, o Zubair, und lass das Wasser dann zu dei-nem Nachbarn fließen! Übereinstimmend tradiert, der Wortlaut ist der bei Muslim. 
Auf diese Weise hat der Gesandte (s) die Angelegenhei-ten der Muslime verwaltet und ihre administrativen Probleme leicht und unkompliziert gelöst. Dabei zog er auch einige Gefährten zu Hilfe. Somit stellen die Bürger-interessen einen eigenen Verwaltungsapparat dar, den der Kalif entweder selbst übernimmt oder einen qualifi-zierten Direktor dafür ernennt. Zur Entlastung des Kali-fen wird die Ernennung eines Direktors an dieser Stelle adoptiert, insbesondere deswegen, weil die Interessen der Menschen komplex und vielfältig geworden sind. Daher wird ein eigener Apparat für die Bürgerinteressen 



526 

ins Leben gerufen, den ein qualifizierter Direktor mit den entsprechenden Mitteln und Stilen leitet, die den Bür-gern ihr Leben erleichtern und ihnen einfach und un-kompliziert die erforderlichen Dienste zur Verfügung stellen. 
Der Verwaltungsapparat besteht aus Behörden (maṣla-ḥa), Kreisämtern (dāʾira) und Dienststellen (idāra). Die Behörde ist die oberste Verwaltungsleitung für jedes staatliche Dienstleistungsamt, wie z. B. Staatsbürger-schaftsangelegenheiten, Verkehr, Münzamt, Unterrichts-wesen, Gesundheit, Landwirtschaft, Arbeit, Straßenbau und andere. Diese Behörde übernimmt die administrati-ve Leitung des Dienstleistungsamtes selbst und sämtli-cher ihm angeschlossenen Kreisämter und lokalen Dienststellen. Das Kreisamt verwaltet alle Amtsangele-genheiten des Kreises sowie alle ihm untergeordneten Dienststellen. Die Dienststelle übernimmt die Leitung der eigenen Verwaltungsdienste und der ihr angeschlos-senen Fachbereiche und Unterabteilungen.Diese Behör-den, Kreisämter und Dienststellen werden zur Erfüllung der staatlichen Dienstleistungen und zur Wahrnehmung der Bürgerangelegenheiten eingerichtet. 
Der Verwaltungsapparat ist ein Stil (uslūb) und ein Mittel (wasīla) zum Vollzug der Handlung. Deswegen bedarf er keines eigenen Rechtsbeleges. In diesem Fall ist der all-gemeine Rechtsbeleg (dalīl ʿām) ausreichend, der auf den Handlungsursprung hinweist. Hier darf nicht einge-wendet werden, dass es sich beim Stil um eine Tätigkeit des Menschen handelt, die nur gemäß den islamischen Rechtssprüchen ablaufen darf. Dieser Einwand ist unzu-lässig, da der Rechtsbeleg für den Ursprung dieser Tätig-



527 

keiten in allgemeiner Form ergangen ist. Somit umfasst er alles, was sich an Tätigkeiten daraus ableitet. Es sei denn, es ist ein weiterer Rechtsbeleg für eine spezifi-sche, sich aus diesem Ursprung ableitende Handlung vorhanden. In diesem Fall muss die Handlung gemäß diesem Rechtsbeleg erfolgen. So sagt der Erhabene zum Beispiel: 
الزَّكَاةَ  وَآتُوا 

Und entrichtet die zakāt! (2:43)Dies ist ein allgemeiner Beleg. Nun sind weitere Belege vorhanden, die sich auf daraus abgeleitete Handlungen beziehen. Sie betreffen die Höhe des Mindestvermögens (niṣāb), die Personen, die mit der Einhebung der zakāt betraut sind, und die Vermögensarten, für die zakāt eingehoben wird. All die-se Handlungen leiten sich ab aus dem Gebot: 
الزَّكَاةَ  وَآتُوا 

Und entrichtet die zakāt! Es sind jedoch keine Belege ergangen, auf welche Weise die betrauten Personen die zakāt einheben sollen. Sollen sie gehend oder fahrend hingelangen; dürfen sie Personen anmieten, die ihnen dabei behilflich sind, oder nicht? Müssen sie alles schrift-lich in Rechnungsbüchern eintragen? Sollen sie einen bestimmten Ort festlegen, an dem sie zusammenkom-men? Sollen sie Lager einrichten, um die Güter dort auf-zubewahren? Sollen sich diese Lager unter der Erde be-finden oder wie Kornhäuser gebaut sein? Soll die zakāt aus Bargeld in Säcken oder in Kisten eingesammelt wer-den? All dies und Ähnliches sind Tätigkeiten, die sich aus dem Befehl 



528 

الزَّكَاةَ  وَآتُوا 
Und entrichtet die zakāt! ableiten. Jedoch sind sie im allgemeinen Beleg miteingeschlossen, da keine spezifi-schen Beweise für diese Zweigtätigkeiten ergangen sind. Gleiches gilt für alle Tätigkeitsstile. Der Tätigkeitsstil ist also eine Handlung, die aus einer anderen Handlung, dem Ursprung, für den ein allgemeiner Rechtsbeleg er-gangen ist, abzweigt. Für die Zweigtätigkeit ist kein spe-zifischer Rechtsbeleg ergangen. Somit ist der allgemeine Rechtsbeleg für ihre Ursprungshandlung auch ein Rechtsbeleg für sie. 
Folglich können die Verwaltungsstile aus irgendeinem System übernommen werden, wenn sie geeignet sind, die Tätigkeiten der Verwaltungsapparate zu erleichtern und die Bürgerinteressen zu erfüllen. Denn der Verwal-tungsstil ist kein Rechtsspruch, der einen Rechtsbeleg erfordert. Deswegen übernahm auch ʿUmar den Verwal-tungsstil der dawāwīn (Register), um die Namen der Soldaten und Bürger zu registrieren, damit die Gelder aus dem öffentlichen bzw. dem Staatseigentum als Sold oder Schenkungen an sie verteilt werden können. 
So berichtet ʿĀbid ibn Yaḥyā von al-Ḥāriṯ ibn Nufail, dass sich ʿUmar mit den Muslimen über die Einführung von Registern beriet. ʿAlī ibn Abī Ṭālib sagte: „Verteile jedes Jahr das, was sich an Gütern bei dir angesammelt hat, und behalte nichts davon zurück.“ ʿUṯmān ibn ʿAffān je-doch meinte: „Ich sehe viel Geld, das allen Menschen genügt. Wenn sie aber nicht erfasst werden, damit man weiß, wer etwas erhalten und wer nichts erhalten hat, so fürchte ich, dass sich das Problem ausdehnen wird.“ Da-



529 

rauf sagte al-Walīd ibn Hišām: „Ich war in aš-Šām und sah die dortigen Könige Register einrichten und Soldaten rekrutieren. So richte Register ein und rekrutiere Solda-ten.“ ʿUmar übernahm seinen Vorschlag, rief ʿAqīl ibn Abī Ṭālib, Maḫrama ibn Naufal und Ğubair ibn Muṭʿim zu sich – unter den Quraiš waren sie Stammeskenner – und befahl ihnen: „Schreibt die Menschen in ihren Wohnstät-ten fest.“ 
Nach dem Aufkommen des Islam im Irak wurden die Register (dawāwīn) in ihrer bisherigen Form beibehal-ten. Der dīwān aš-Šāms war in Latein, da aš-Šām zum römischen Imperium gehörte. Der dīwān des Irak hinge-gen war auf Persisch, da der Irak dem persischen Reich zugehörig war. In der Zeit von ʿAbd al-Malik ibn Marwān wurden die Register aš-Šāms ins Arabische übertragen. Dies geschah im Jahr 81 n. H. Danach wurden Register je nach Bedarf und Notwendigkeit für die Betreuung der Bürgerangelegenheiten eingeführt. So gab es spezielle Register für die Kosten und Aufwendungen des Heeres, andere für Gebühren und Rechtsansprüche und solche für die Einsetzung und Ablöse von Gouverneuren und Kreisvorsteher. Ebenso gab es Register, die für die Ein- und Ausgaben des bait al-māl (muslimisches Schatzhaus) eingerichtet wurden. Auf diese Weise ging man bei der Einrichtung der Register vor. Sie wurden je nach Bedarf eingerichtet. Der konkrete Stil beim Verwaltungsablauf war jedoch von einer Periode zur anderen verschieden, da sich Mittel und Tätigkeitsstile änderten. 
Für jeden Diwan wurde ein Direktor ernannt und die notwendigen Beamten eingestellt. Manchmal erteilte man dem Direktor die Befugnis, seine Beamten selbst zu 



530 

bestimmen; in anderen Fällen wurden sie ihm seitens des Staates zugewiesen. 
Demzufolge geht man bei der Einrichtung von Verwal-tungsbehörden bzw. Registern gemäß der Notwendig-keit vor. Man wählt die passenden Stile (uslūb) und Mit-tel (wasīla), die die erforderlichen Aufgaben optimal erfüllen. Diese können von einem Zeitalter zum anderen, von einer Provinz zur anderen und von einem Land zum anderen variieren. 
Artikel 97 - Die Administrationspolitik der Dienstbe-hörden, Ämter und Verwaltungsstellen ba-siert auf der Einfachheit des Systems, der Schnelligkeit in der Ausführung der Aufgaben und der Kompetenz derjenigen, die mit der Verwaltung betraut sind. 
Dies leitet sich aus der Realität des Vollzugs der Bürger-anliegen ab. So möchte derjenige, der ein Anliegen hat, es möglichst schnell und vollständig erledigt wissen. So sprach der Gesandte (s): 

 وَإِذَا الْقِتْلَةَ، فَأَحْسِنُوا قَتَلْـتُمْ  فَإِذَا شَيْءٍ، Ȝُلِّ  عَلَى الإِحْسَانَ  Ȝَتَبَ  ɱََّ  إِنَّ «
 ...» الذǺَّْحَ  فَأَحْسِنُوا ذǺََحْـتُمْ 

Allah hat den guten Vollzug in allem vorgeschrieben. Wenn ihr tötet, so tut es in guter Manier, und wenn ihr schlachtet, so schlachtet auf gute Weise. […] Von Mus-lim auf dem Wege von Šaddād ibn Aus tradiert. Der gute Vollzug bei der Erledigung aller Angelegenheiten ist also von Rechts wegen vorgeschrieben. Um dies bei der Be-treuung der Bürgeranliegen zu erreichen, muss die Ver-



531 

waltung folgende drei Eigenschaften erfüllen: 1. Die Ein-fachheit des Systems. Dies führt zur leichten und un-problematischen Erledigung, denn Kompliziertheit führt zu Schwierigkeiten. 2. Die Schnelligkeit in der Erledigung der Anliegen. Für die Menschen stellt dies eine unge-meine Erleichterung dar. 3. Die Eignung und Kompetenz jener, denen man die Verwaltungsarbeit überträgt. Dies ergibt sich aus dem Gebot des guten Vollzugs und aus der Notwendigkeit, die Arbeit selbst bewältigen zu kön-nen. 
Zu den Belegen für diese drei Bedingungen zählen die folgenden: 
Die Einfachheit: 
- Der übereinstimmend tradierte Hadith von Abū Mūsā, der Wortlaut ist hier jener bei al-Buḫārī: Saʿīd ibn Abī Burda berichtet über seinen Vater von seinem Großva-ter, der sagte: Als der Gesandten Allahs (s) ihn und Muʿāḏ ibn Ğabal losschickte, sprach er zu ihnen: 

رَا« رَا، وَلا ǻَسِّ رَا تُعَسِّ  ...» وَتَطَاوَعَا تُنَفِّرَا، وَلا وǺََشِّ
Erleichtert es (den Menschen) und erschwert es (ihnen) nicht. Seid Frohbotschafter und nicht abstoßend. Und bemüht euch! (...) 
- Der übereinstimmend tradierte Hadith von Anas. Bei beiden - al-Buḫārī und Muslim - erging er in folgendem Wortlaut: Es sprach der Prophet (s): 

رُوا رُوا، وَلا ǻَسِّ  »تُنَفِّرُوا لاوَ  وَسȜَِّنُوا تُعَسِّ



532 

Erleichtert es (den Menschen) und erschwert es (ihnen) nicht. Wirkt beruhigend und nicht abstoßend. 
- Der bei al-Ḥākim tradierte Hadith von ʿAmr ibn Murra. Al-Ḥākim stufte ihn als richtig ein, und aḏ-Ḏahabī stimm-te ihm zu. ʿAmr sprach: Ich hörte den Gesandten Allahs (s) sagen: 

 Ǻَابَ  ɱَُّ  أَغْلȖََ  وَالْمَسȜَْنَةِ، وَالخِلَّةِ  الْحَاجَةِ  ذَوȏِ  دُونَ  ǺَاǺَهُ  أَغْلȖََ  مَنْ «
مَاءِ   »وَمَسȜَْنَتِهِ  وَفَقْرهِِ  وَحَاجَتِهِ  خِلَّتِهِ  دُونَ  السَّ

Wer seine Tür vor dem Bedürftigen, dem Armen oder dem Schwachen zuschlägt, dem schlägt Allah das Tor des Himmels vor seiner Bedürftigkeit, seiner Armut und seiner Schwäche zu. 
- Der bei al-Ḥākim tradierte Hadith von Abū Maryam al-Azdī. Al-Ḥākim stufte ihn als richtig ein, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu. Abū Maryam sprach: Ich hörte den Ge-sandten Allahs (s) sagen: 

 وَفَقْرِهِمْ  وَحَاجَتِهِمْ  خِلَّتِهِمْ  دُونَ  فَاحْـتَجَبَ  شَيْئاً  الْمُسْلِمِينَ  أَمْرِ  مِنْ  وَلِيَ  مَنْ «
 وَحَاجَتِهِ  وَفَاقَتِهِ  خِلَّتِهِ  دَونَ  القǻَِامَةِ  يَوْمَ  وَجَلَّ  عَزَّ  ɱَُّ  احْـتَجَبَ  وَفَاقَتِهِمْ،

 »وَفَقْرهِِ 
Wer mit einer Angelegenheit der Muslime betraut wird und sich von ihrer Bedürftigkeit, ihrer Not, ihrer Armut und ihrem Leid abwendet, vor dessen Bedürftigkeit, dessen Leid, dessen Not und dessen Armut wendet Sich Allah am Tage der Auferstehung ab. - In seinem nach den Regeln der beiden „Ṣaḥīḥ“-Werke51 verfassten „al-Mustadrak“ führt al-Ḥākim aus: Dieser Hadith ist von 
                                                      51 Gemeint sind die beiden Hadith-Werke von al-Buḫārī und Muslim. 



533 

seiner Tradierungskette her richtig, obwohl beide (d. h., al-Buḫārī und Muslim) ihn nicht überliefern. Sein Traden-tenstrang stammt aus aš-Šām und ist richtig. 
- Der bei Aḥmad tradierte Hadith von Muʿāḏ, den az-Zain als richtig einstufte. Muʿāḏ sagte: Es sprach der Gesand-te Allahs (s): 

عَفَةِ  أُولِي عَنْ  فَاحْتَجَبَ  شَيْئًا النَّاسِ  أَمْرِ  مِنْ  وَلِيَ  مَنْ  «  وَالْحَاجَةِ، الضَّ
 »الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  عَـنْهُ  ɱَُّ  احْـتَجَبَ 

Wer mit einer Angelegenheit der Muslime betraut wird und sich von dem Schwachen und Bedürftigen abwen-det, von dem wendet Sich Allah am Tage der Auferste-hung ab. 
Die Schnelligkeit in der Erledigung: 
- Aṭ-Ṭabarānī berichtet in einem Strang, dessen Traden-ten vertrauenswürdig sind - bis auf Baqīya, über den Meinungsunterschied herrscht -, von Abū Huraira, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 

 أَوْ  أَمِيراً  أَحَدȜُُمْ  Ȝُǻَونُ : قَالَ  الإِقْرَادُ؟ وَمَا ɱَِّ  رَسُولَ  اǻَ : قَالُوا. وَالإِقْرَادُ  إǻَِّاكُمْ  «
 حَاجَتِكَ، فِي يُنْظُرَ  حَتَّى انْتَظِرْ : لَهُ  فَـǻُقَالُ  وَالمِسȜِْينُ  الأَرْمَلَةُ  فَتَأْتǻِهِ  عَامِلاً 

 وǻََأْتِي فَيَـنْصِرِفُونَ، يُؤْمَرُونَ  وَلاَ  حَاجَةٌ  لَهُمْ  تُقْضَى لاَ  مُقْرَدِينَ  فَـيُتْرȜَُونَ 
جُلُ  رȂِفُ  الغَنِيُّ  الرَّ  Ȝَذَا: فǻََقُولُ  حَاجَتُكَ؟ مَا: ǻَقُولُ  ثُمَّ  جَانǺِِهِ  إِلَى فَـǻُقْعِدُهُ  الشَّ

لُوا حَاجَتَهُ  اقْضُوا: فǻََقُولُ . وȜََذَا  »بِهَا وَعَجِّ
„Hütet euch vor dem Alleinlassen.“ Sie fragten: „Und was ist das Alleinlassen, o Gesandter Allahs (s)?“ Er antwortete: „Wenn jemand von euch Befehlshaber oder Statthalter ist. Die Witwe und der Mittellose 



534 

kommen zu ihm. Dann sagt man ihnen: „Wartet, bis euer Anliegen untersucht wird.“ Und so werden sie alleingelassen; weder wird ihr Anliegen erledigt noch wird ihnen befohlen, sich zu entfernen. Dann kommt der reiche, ehrbare Mann zu ihm. Er lässt ihn neben sich Platz nehmen und fragt: „Was ist dein Anliegen?“ Der Mann bringt sein Anliegen vor. Darauf sagt der Be-fehlshaber: „Erledigt sein Anliegen und beeilt euch da-bei.“ 
- Ibn Šabba berichtet in seinem Geschichtswerk von ibn Šauḏab, der sprach: ʿUmar sagte: „Ihr Menschen! Ver-schiebt die Arbeit von heute nicht auf morgen. Wenn ihr das tut, werdet ihr von den Arbeiten überhäuft, sodass ihr nicht mehr wisst, mit welcher von den vernachlässig-ten Arbeiten ihr anfangen sollt.“ 
 “!Aš-Šāfiʿī berichtet in seinem Werk „al-Um“: Mehrere Leute von Gelehrsamkeit berichteten uns: Als das Beute-vermögen des Iraks zu ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb gebracht wurde, sprach der Schatzmeister (ṣāḥib bait al-māl) zu ihm: „Ich lege es ins Schatzhaus.“ Doch ʿUmar sagte: „Nein, beim Herrn der Kaaba! Unter keiner Decke soll es aufbewahrt werden, bis ich es aufgeteilt habe ـ
- Aḥmad berichtet in „az-Zuhd“, ibn ʿAbd al-Birr in „an-Istīʿāb“ und ibn Abī ʿĀṣim in „az-Zuhd“ von Muğammiʿ, dass ʿAlī stets befahl, dass Schatzhaus auszukehren und dann mit Wasser zu bespritzen. Dann betete er darin in der Hoffnung, dass das Haus am Tage der Auferstehung für ihn bezeugt, dass er von den Muslimen kein Vermö-gen zurückgehalten hat. 



535 

Die Kompetenz: 
- Aḥmad berichtet in einer guten Kette von Ḥuḏaifa, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

 ɱَُّ  فَأَظْهَرَ  وَعَدَدٍ، تَجَـبُّرٍ  أَهْلُ  قَاتَلَهُمْ  وَمَسȜَْنَةٍ  ضَعْفٍ  أَهْلَ  Ȝَانُـوا قَـوْمـاً  إِنَّ «
عْفِ  أَهْلَ   فَأَسْخَطُوا وَسَلَّطُوهُمْ، فَاسْتَعْمَلُوهُمْ  عَدُوِّهِمْ  إِلَى فَعَمَدُوا عَلَيْهِمْ، الضَّ

 ََّɱ  ْيَلْقَوْنَهُ  يَوْمِ إِلَى عَلَيْهِم« 
Ein schwaches, elendes Volk wurde von einem großen, despotischen Volk bekämpft. Doch Allah ließ das schwache über das despotische siegen. Daraufhin setz-te es seine Feinde als Statthalter ein und gewährte ihnen Macht über die Menschen. Und so rief es Allahs Zorn hervor, der bis zum Tage der Auferstehung über ihm weilt. 
- Muslim berichtet von Abū Mūsā, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 

ِ، إِنَّا « َّɱَهِ  حَرَصَ  أَحَدًا وَلاَ  سَأَلَهُ، أَحَدًا الْعَمَلِ  هَذَا عَلَى نُوَلِّي لاَ  وǻَْعَل« 
Bei Allah, wir übertragen diese Befehlsgewalt nieman-dem, der sie verlangt oder darauf erpicht ist. 
- Al-Baihaqī berichtet in „aš-Šuʿab“ von ʿUmar, der sagte: Unter den Menschen darf nur jemand mit urteilsbegab-tem Verstand richten, der Kompetenz in der Statthalter-schaft besitzt, an dem kein Mangel erkennbar ist, der keinen Hass auf die Bürger in sich trägt und den um Al-lahs willen der Tadel eines Tadelnden nichts anhaben kann. Im Buch „an-Nihāya“ gibt ibn al-Aṯīr folgende Er-läuterung dazu: Das bedeutet, dass er auf die Bürger, die 



536 

er zu betreuen hat, keinen Widerwillen und keinen Hass entwickelt. 
- Al-Ḥākim erwähnt im „al-Mustadrak“ folgenden Be-richt, den er als richtig einstuft, aḏ-Ḏahabī stimmte ihm dabei zu: Zaid ibn Aslam berichtet von seinem Vater, dass ʿUmar zu seinen Gefährten sprach: „Wünscht euch etwas!“. Einer sagte: „Ich wünsche mir, dass dieses Haus mit Gold gefüllt wäre, um es auf dem Wege Allahs und für Almosen auszugeben.“ Ein anderer sagte: „Ich wün-sche mir, dass es mit Diamanten und Edelsteinen gefüllt wäre, um es auf dem Wege Allahs und für Almosen aus-zugeben.“ Und ʿUmar sprach: „Wünscht euch etwas!“ Sie sagten: „O Führer der Gläubigen, wir wissen nicht, was wir uns (noch) wünschen sollen.“ Da sagte ʿUmar: „Ich wünsche mir, dass es mit Männern gefüllt wäre wie Abū ʿUbaida ibn al-Ğarrāḥ, Muʿāḏ ibn Ğabal, Sālim, der Erb-loyale52 Abū Ḥuḏaifas, und Ḥuḏaifa ibn al-Yamān.“ 
Artikel 98 – Jeder Inhaber der Staatsangehörigkeit, der die Kompetenz dazu besitzt, sei er Muslim oder Nichtmuslim, Mann oder Frau, kann zum Direktor jeder beliebigen Dienstbehör-de, Verwaltungsstelle oder Abteilung er-nannt werden und Beamter darin sein. 
Dies ist den Rechtssprüchen zur Anmietung von Arbeits-kräften (aḥkām al-iğāra) entnommen, da Direktoren und 
                                                      52 Arab. maulā, Sklave, dem von seinem Herrn die Freiheit ge-schenkt wurde. In der Scharia hat dies auch Rechtsfolgen für ihn, da sein ehemaliger Herr an seinem Vermögen erbberechtigt ist. Daher die Übersetzung: Erbloyaler. (Anmerkung des Übersetzers) 



537 

Staatsbedienstete gemäß diesen Gesetzen Arbeitneh-mer sind. So ist es uneingeschränkt zulässig, eine Ar-beitskraft, egal ob es sich um einen Muslim oder Nicht-muslim handelt, anzumieten. Das geht aus der Allge-meingültigkeit der Rechtsbeweise zur Anmietung von Personen hervor. So sagt der Erhabene: 
 ْأُجُورهَُنَّ  فَآتوُهُنَّ  لَكُمْ  أَرْضَعْنَ  فَإِن 

Und wenn sie (die Mütter) für euch stillen, so gebt ihnen ihren Lohn! (65:6) Hierbei handelt es sich um eine allgemeingültige Aussage, die nicht spezifisch für Musli-me gilt. Auch berichtet al-Buḫārī von Abū Huraira, dass der Prophet (s) sprach: 
 أَجِيرًا اسْـتَأْجَرَ  وَرَجُلٌ ...  الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  هُمْ خَصْمُ  أَنَا ثَلاثَةٌ : ɱَُّ  قَالَ «

 »أَجْرَهُ  ǻُعȊِْ  وَلَمْ  مِنْهُ  فَاسْـتَوْفَى
Der Erhabene sagt: „Dreien bin ich ein Gegner am Tage der Auferstehung: (...) Und ein Mann, der einen Dienstnehmer anwirbt, die Leistung von ihm einholt und ihm seinen Lohn verwehrt.“ Diese Aussage ist ebenso in genereller Form ergangen und nicht auf den muslimischen Dienstnehmer beschränkt. Auch hat der Gesandte Allahs einen Mann vom Stamm der Banū ad-Dīl angeheuert, der dem Glauben seines Stammes ange-hörte, wie es al-Buḫārī von ʿĀʾiša (r) berichtet. Dies be-legt die Erlaubnis, einen Muslim wie auch einen Nicht-muslim anzumieten. In gleicher Weise ist es auch er-laubt, eine Frau zu beschäftigen, da die allgemein und generell ergangenen Rechtsbelege diesbezüglich keine Einschränkung machen. Somit ist es einer Frau erlaubt, Direktorin oder Beamtin in einer staatlichen Verwal-



538 

tungsbehörde zu sein. Ebenso ist es einem Nichtmuslim erlaubt, Direktor einer Behörde zu werden oder Beamter im staatlichen Dienst. Bei ihnen handelt es sich um An-gestellte, d.  h. um angeworbene Arbeitskräfte. Und die Rechtsbelege zur Anmietung von Arbeitskräften sind allgemeingültig und uneingeschränkt ergangen. 
Artikel 99 – Für jede Dienstbehörde wird ein Generaldi-rektor ernannt, für jedes Amt und jede Ver-waltungsstelle ein Direktor, der mit ihrer Lei-tung beauftragt und direkt für sie verant-wortlich ist. Diese Direktoren sind bezüglich ihrer Tätigkeit demjenigen gegenüber ver-antwortlich, der mit der obersten Leitung ih-rer Dienstbehörde, ihres Amtes oder ihrer Verwaltungsstelle betraut ist. Bezüglich der Einhaltung der Gesetze und allgemeinen Sys-teme sind sie vor dem Gouverneur bzw. dem Kreisvorsteher verantwortlich. 
Damit der korrekte Betrieb dieser Behörden, Kreisämter und Dienststellen gewährleistet wird, müssen Verant-wortliche dafür ernannt werden. So wird für jede Behör-de ein Generaldirektor ernannt, der die unmittelbare Leitung der Behördenangelegenheiten übernimmt und die Aufsicht über alle angeschlossenen Kreisämter und Dienststellen innehat. Für jedes Kreisamt und jede Dienststelle ernennt er einen Direktor, der für das jewei-lige Kreisamt bzw. die jeweilige Dienststelle und die an-geschlossenen Fachbereiche und Unterabteilungen di-rekt zuständig ist. 



539 

So viel zur Einrichtung von Verwaltungsbehörden bzw. Registern an sich. Was die Verantwortlichkeit der Beam-ten anbelangt, so handelt es sich bei ihnen um Ange-stellte, also Dienstnehmer. Gleichzeitig sind es Staats-bürger. Als Angestellte, d. h. für ihre Tätigkeit, sind sie vor ihrem Vorgesetzten in der Behörde verantwortlich, mit anderen Worten vor dem Direktor ihrer Behörde. Als Staatsbürger sind sie aber vor den jeweiligen Regie-rungspersonen, seien es Gouverneure oder Kreisvorste-her, und vor dem Kalifen verantwortlich. Sie sind an die Rechtssprüche des Islam und an die Verwaltungssysteme gebunden. 
Artikel 100 – Die Direktoren aller Dienstbehörden, Äm-ter und Verwaltungsstellen werden nur we-gen eines Grundes im Sinne der Verwal-tungsordnung abgesetzt. Gestattet ist aber ihre Versetzung von einer Tätigkeit zu einer anderen und ihre Suspendierung. Ihre Er-nennung, Versetzung, Suspendierung, Be-strafung und Absetzung erfolgt durch dieje-nigen, die die Gesamtleitung ihrer Dienstbe-hörden, Ämter oder Verwaltungsstellen in-nehaben. 
Dies ist den Dienstnehmergesetzen entnommen wor-den. Wenn ein Arbeitnehmer für eine bestimmte Zeit angeheuert wurde, dann ist es unzulässig, ihn während dieser Zeit aus seiner Arbeit zu entlassen. Er kann jedoch von seiner Tätigkeit entbunden werden, was als Suspen-dierung bezeichnet wird. Allerdings hat er in dieser Zeit Anspruch auf Lohn, denn der Dienstvertrag zählt zu den 



540 

bindenden und nicht zu den freiwilligen Verträgen. Wurde der Dienstvertrag abgeschlossen, so ist er für beide Vertragspartner bindend. Die Einhaltung der Ver-waltungsordnung ergibt sich aus dem Umstand, dass es sich im Grunde um Vertragsbedingungen handelt, die verpflichtend einzuhalten sind, so sprach der Gesandte (s): 
 »شُرُوطِهِمْ  عَلَى الْمُسْلِمُونَ «

Die Muslime halten ihre Bedingungen ein. Bei Abū Dāwūd über den Weg Abū Hurairas in geschlossener Kette tradiert. In der Tradierung bei al-Ḥākim und ad-Dāraquṭnī von ʿĀʾiša (r) heißt es: 
 »شُرُوطِهِمْ  عِنْدَ  الْمُسْلِمُونَ «

Die Muslime stehen zu ihren Bedingungen. Bei der Ver-setzung von einer Tätigkeit zur anderen muss der Dienstvertrag befolgt werden. Wurde jemand zum Aus-heben eines Grabens angeheuert, so darf er nicht zum Bau eines Hauses versetzt werden. Gleiches gilt für die staatlichen Ämter. Ist jemand generell zur Durchführung einer Tätigkeit angestellt worden, dann ist es erlaubt, ihn innerhalb dieser Tätigkeit von einem Ort zum ande-ren zu verlegen. Ist die Anstellung selbst generell erfolgt (also ohne Festlegung auf eine bestimmte Tätigkeit), dann ist seine Versetzung uneingeschränkt zulässig. Das bedeutet, dass bei einer Versetzung gemäß dem Dienst-vertrag vorzugehen ist. 
Artikel 101 – Die Ernennung, Versetzung, Suspendie-rung, Bestrafung und Absetzung von Beam-ten, die nicht Direktoren sind, erfolgt durch 



541 

diejenigen, die die Gesamtleitung ihrer Dienstbehörden, Ämter oder Verwaltungs-stellen innehaben. 
Gemäß den Gesetzen zur Anstellung von Arbeitskräften gelten Staatsbeamte als Angestellte. Ihre Ernennung, Kündigung, Versetzung und Bestrafung erfolgt durch denjenigen, der gemäß der Verwaltungsordnung die Gesamtleitung ihrer Dienstbehörden, Ämter oder Ver-waltungsstellen innehat. 
Dies ist ebenso den Arbeitnehmergesetzen entnommen worden. So sind einem Angestellten gegenüber die sich aus dem Dienstvertrag ergebenden Obligationen einzu-halten. In gleicher Weise muss auch der Angestellte das einhalten, was vertraglich vereinbart wurde. Denn der Vertrag ist bezüglich dessen, was vereinbart wurde, für beide Seiten verpflichtend. Wenn also ein Angestellter für eine bestimmte Zeit angemietet wurde, darf er wäh-rend dieser Zeit aus seiner Vertragstätigkeit nicht entlas-sen werden. 
Was die Einhaltung der Verwaltungsordnung anbelangt, so ergibt sich dies aus dem Umstand, dass es sich im Grunde um Vertragsbedingungen handelt, die verpflich-tend einzuhalten sind. So sprach der Gesandte (s): 

 »شُرُوطِهِمْ  عَلَى الْمُسْلِمُونَ «
Die Muslime halten ihre Bedingungen ein. Bei Abū Dāwūd über den Weg Abū Hurairas tradiert. Die Verset-zung der Beamten von einer Tätigkeit zu einer anderen hängt ihrerseits vom Dienstvertrag ab. Dabei wird ge-mäß dem Anstellungsvertrag vorgegangen. 



542 

Verantwortlich für ihre Ernennung, Bestrafung und Ab-setzung sind diejenigen, die die Gesamtleitung ihrer Dienstbehörden, Ämter oder Verwaltungsstellen inne-haben, da diese für die Behörde, in der sie arbeiten, ver-antwortlich sind und gemäß der ihnen übertragenen Verantwortung die Befugnis dazu besitzen. 
DAS SCHATZHAUS - BAIT AL-MĀL 

Artikel 102 – Das Schatzhaus (bait al-māl) regelt als Behörde die Einnahmen und Ausgaben ge-mäß den islamischen Rechtssprüchen, und zwar im Hinblick auf ihre Einhebung, ihre Verwahrung und ihre Ausgabe. Der Leiter der Schatzhausbehörde wird als „Oberschatz-meister“ (ḫāzin bait al-māl) bezeichnet. Die-ser Behörde sind Abteilungen in den ver-schiedenen Provinzen angeschlossen. Die Lei-ter der Provinzabteilungen werden „Schatz-meister“ (ṣāḥib bait al-māl) genannt. 
Der Ausdruck „bait al-māl“ stellt im Arabischen eine Ge-nitivkonstellation (tarkīb iḍāfī) dar. Damit wird der Ort bezeichnet, an dem die Einnahmen des Staates bis zu ihrer Verteilung aufbewahrt werden. Man bezeichnet damit auch die zuständige Behörde, die mit der Einnah-me und Ausgabe jener Vermögenswerte betraut wird, die den Muslimen von Rechts wegen zustehen. 
Nachdem, wie bereits dargelegt, adoptiert wurde, dass dem Gouverneur (wālī) lediglich eine spezifische Statt-halterschaft (wilāya ḫāṣṣa) übertragen wird, von der die 



543 

Armee, das Gericht und die Finanzen ausgenommen sind, unterstehen Armee, Gerichtswesen und Staatsfi-nanzen jeweils einer zentralen Behörde, die direkt dem Kalifen unterstellt ist. So ist die gesamte Armee in der Zentralbehörde des amīr al-ğihād eingegliedert, die Ge-richte in der Zentralbehörde für Gerichtswesen und sämtliche Staatsfinanzen in der Zentralbehörde des bait al-māl (Schatzhaus). Demzufolge ist das Schatzhaus eine eigenständige, von allen anderen Apparaten getrennte staatliche Institution. Wie jede andere Institution im Staatsapparat ist auch das Schatzhaus dem Kalifen un-terstellt. 
Darüber hinaus existieren zahlreiche Rechtsbelege, dass das Schatzhaus der Muslime dem Gesandten Allahs (s) bzw. dem Kalifen oder demjenigen, dem es mit seiner Erlaubnis übertragen wurde, direkt unterstellt war. So hat der Gesandte Allahs (s) die Vermögenswerte des Schatzhauses zeitweise selbst aufbewahrt; er besaß auch eine eigene Aufbewahrungskammer. Die Gelder wurden von ihm selbst eingenommen und verteilt und den dafür vorgesehenen Mündungen zugeführt. Manchmal übertrug er diese Aufgabe einer anderen Per-son. In gleicher Weise gingen die Rechtgeleiteten Kalifen nach ihm vor. Sie übernahmen die Angelegenheiten des Schatzhauses selber oder beauftragten andere in ihrer Vertretung damit. 
Der Gesandte Allahs (s) pflegte die Güter des Schatzhau-ses entweder in die Moschee zu bringen, wie es al-Buḫārī im folgenden Hadith von Anas berichtet: 

 »الْمَسْجِدِ  فِي انْثُرُوهُ : فَقَالَ  الǺَْحْرȂَْنِ  مِنَ  Ǻِمَالٍ   النَّبِيُّ  أُتِيَ «



544 

Es wurden Güter aus Bahrain zum Propheten gebracht. Da sagte er: „Breitet sie in der Moschee aus!“, oder er brachte sie in eines der Gemächer seiner Ehefrauen. So berichtet al-Buḫārī von ʿUqba, der sagte: 
 فَتَخَطَّى مُسْرِعًا، قَامَ  ثُمَّ  فَسَلَّمَ  الْعَصْرَ، Ǻِالْمَدِينَةِ   النَّبِيِّ  وَرَاءَ  صَلَّيْتُ «

 فَخَرَجَ  سُرْعَتِهِ، مِنْ  النَّاسُ  فَفَزِعَ  نِسَائِهِ، حُجَرِ  Ǻَعْضِ  إِلَى النَّاسِ  رِقَابَ 
 عِنْدَنَا، تِـبْرٍ  مِنْ  شَـيْئًا ذȜََرْتُ : فَقَالَ  سُرْعَتِهِ، مِنْ  عَجِبُوا أَنَّهُمْ  فَرَأȎَ عَلَيْهِمْ،

 »Ǻِقِسْمَتِهِ  فَأَمَرْتُ  ǻَحǺِْسَنِي، أَنْ  فَكَرِهْتُ 
Ich betete hinter dem Gesandten (s) das Nachmittags-gebet in Medina. Er vollzog den abschließenden salām, erhob sich schnell, überstieg die Köpfe der Leute und eilte zu einem der Gemächer seiner Frauen. Die Men-schen waren von seiner Eile überrascht. Der Prophet kam zurück und sah ihr Staunen angesichts seiner Eile. Da sagte er: „Ich erinnerte mich an etwas Gold, das bei uns aufbewahrt war. Es missfiel mir, dieses zurückzu-halten, so befahl ich, es zu verteilen.“ Der Prophet pflegte Vermögenswerte aber auch in seiner Kammer aufzubewahren, wie es Muslim in einem Hadith von ʿUmar berichtet. Dort heißt es: 

...  الْمَشْرȁَُةِ  فِي خِزَانَتِهِ  فِي هُوَ : قَالَتْ  ؟ اللهِ  رَسُولُ  أَيْنَ : لَهَا فَقُلْتُ «... 
 نَحْوِ  شَعِيرٍ  مِنْ  ǺِقǺَْضَةٍ  أَنَا فَإِذَا  اللهِ  رَسُولِ  خِزَانَةِ  فِي بǺَِصَرȏِ  فَنَظَرْتُ 

اعِ،  فَابْتَدَرَتْ : قَالَ . مُعَلȖٌَّ  أَفِيȖٌ  وَإِذَا الْغُرْفَةِ  نَاحǻَِةِ  فِي قَرَظًا وَمِثْلِهَا الصَّ
 َȏكَ  مَا: قَالَ  عَيْـنَاǻȜِǺُْا يǻَ  َا: قُلْتُ  الْخَطَّابِ؟ ابْنǻَ  َّي لاَ  لِي وَمَا اللهِ، نَبِيȜِǺَْأ 

 ...» أَرȎَ؟ مَا إِلاَّ  فِيهَا أَرȎَ  لا انَتُكَ خِزَ  وَهَذِهِ  جَنǺِْكَ، فِي أَثَّرَ  قَدْ  الْحَصِيرُ  وَهَذَا
Ich (ʿUmar) fragte sie: „Wo ist der Gesandte Allahs (s)?“ Sie antwortete: „Er ist in seinem Speicher, im Zimmer.“ 



545 

Ich blickte in den Speicher des Gesandten (s) und fand eine Handvoll Gerste, ungefähr einen Sack, genauso viel Akazienkerne (qaraẓ) in einer Ecke des Speichers und aufgehängtes, nicht gegerbtes Leder (afīq). Mir kamen die Tränen. Da fragte mich der Gesandte Allahs (s): „Warum weinst du, o Sohn al-Ḫaṭṭābs?“ Ich antwor-tete: „O Gesandter Allahs, wie kann ich denn nicht weinen, wo doch dieses Strohgeflecht bereits Spuren auf deiner Seite hinterlassen hat. Und hier ist dein Speicher, aber ich sehe darin nur, was ich sehe. […].“  
In der Zeit der rechtgeleiteten Kalifen wurde der Ort, an dem die Gelder und Vermögenswerte aufbewahrt wur-den, bait al-māl (Schatzhaus) genannt. Ibn Saʿd berichtet in „aṭ-Ṭabaqāt“ von Sahl ibn Abī Ḥaṯma und anderen: Abū Bakr hatte ein Schatzhaus an einem Ort namens as-Sanḥ, das von niemandem bewacht wurde. Da sagte man zu ihm: „Willst du nicht jemanden aufstellen, der es bewacht?“ Er antwortete: „Es ist ein Schloss daran ange-bracht.“ Er pflegte aus dem Vermögen des Schatzhauses zu verteilen, bis es leer war. Als er nach Medina zurück-kehrte, richtete er das Schatzhaus in seinem Hause ein. Und Hannād berichtet in „az-Zuhd“ mit einer guten Ket-te von Anas, der sagte: Ein Mann kam zu ʿUmar und sprach: „O Führer der Gläubigen, rüste mich aus, denn ich möchte in den ğihād ziehen.“ Da sagte ʿUmar zu ei-nem Mann: „Nimm ihn und lass ihn ins Schatzhaus ein-treten. Er soll sich dort nehmen, was er möchte (...).“ Auch berichtet al-Baihaqī in „as-Sunan al-kubrā“ - ibn Ḥazm stufte den Bericht als richtig ein - von ʿAbdullāh 



546 

ibn Wadīʿa, der sagte: Salīm, der Erbloyale53 Abū Huḏai-fas, war eigentlich einer Frau unseres Stammes gegen-über erbloyal, die Salmā bint Yaʿār hieß. Eine Frau na-mens Sāʾiba haƩe ihm in der Zeit des Heidentums (ğāhilīya) die Freiheit geschenkt. Als er in Yamāma54 fiel, kam man mit seinem Erbe zu ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb. Er rief Wadīʿa ibn Ḫiḏām zu sich und sagte ihm: „Dies ist das Erbe eures Untergebenen. Ihr habt mehr Anrecht da-rauf.“ Doch Wadīʿa antwortete ihm: „O Führer der Gläu-bigen! Allah hat uns genug gegeben, wir benötigen es nicht. Unsere Gefährtin Sāʾiba schenkte ihm die Freiheit, da wollen wir von seinen Dingen nichts anrühren.“ Da-raufhin übertrug ʿUmar das Vermögen dem Schatzhaus. Auch berichten al-Baihaqī und ad-Dāramī in einer Tra-dierung, die ibn Ḥazm als richtig einstufte, dass Sufyān ibn ʿAbdillāh ibn Rabīʿa aṯ-Ṯaqafī einen Wertgegenstand fand. Er kam damit zu ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb. Dieser sagte ihm: „Mache den Gegenstand ein Jahr lang bekannt. Wird er (von jemandem als sein Eigentum) erkannt (und beansprucht), so soll es sein. Wenn nicht, dann gehört er dir.“ Der Gegenstand wurde aber von niemandem er-kannt. In der nächsten Saison traf ihn Sufyān und er-wähnte die Angelegenheit. Da sagte ihm ʿUmar: „Er ge-hört dir, so hat es uns der Gesandte Allahs befohlen.“ Doch Sufyān antwortete: „Ich brauche ihn nicht.“ Da 
                                                      53 Arab. maulā, Sklave, dem von seinem Herrn die Freiheit ge-schenkt wurde. In der Scharia hat dies auch Rechtsfolgen für ihn, da sein ehemaliger Herr bzw. dessen Erben an seinem Vermögen erb-berechtigt sind. Daher die Übersetzung: Erbloyaler. (Anmerkung des Übersetzers) 54 Schlacht gegen die Apostaten in der Herrschaftszeit Abū Bakrs. 



547 

nahm ihn ʿUmar an sich und ließ ihn ins Schatzhaus le-gen. Des Weiteren berichten ad-Dāramī und ibn Abī Šaiba von ʿAbdullāh ibn ʿAmr, der sagte: Ein befreiter Sklave, der keinen Erben hatte, starb in der Zeit ʿUṯmāns. Da befahl ʿUṯmān, sein Vermögen ins Schatzhaus zu le-gen. Auch berichtet ibn ʿAbd al-Birr im „al-Istiḏkār“ von Anas ibn Sīrīn, dass ʿAlī die Gelder zu verteilen pflegte, bis das Schatzhaus leer war. Dann bespritzte man für ihn den Boden, und er setzte sich ins Schatzhaus hinein. 
So viel zur ersten Bedeutung des Begriffs bait al-māl als der Ort, an dem die Vermögenswerte aufbewahrt wer-den Was die zweite Bedeutung angeht, nämlich die Be-hörde, die mit der Einnahme und Ausgabe der Gelder betraut ist, so geht sie aus der Tatsache hervor, dass manche Vermögenswerte nicht in einem Haus bzw. ei-ner Kammer aufbewahrt werden können, wie z. B. Län-dereien, Öl- und Gasfelder, Minen und die zakāt-Gelder, die den Reichen entnommen und den Anspruchsberech-tigten direkt übergeben werden, ohne sie in einer Kam-mer zwischenzulagern. So verwendete man den Begriff bait al-māl auch als Bezeichnung der dafür zuständigen Behörde, wobei unmöglich der Aufbewahrungsort ge-meint sein konnte. Al-Baihaqī berichtet in „as-Sunan“, Aḥmad in „al-Musnad“ und ʿAbd ar-Razzāq in seinem Werk „al-Muṣannaf“ von Lāḥiq ibn Ḥamīd: Er (ʿUmar) entsandte ibn Masʿūd als Zuständigen für das Gerichts-wesen und das Schatzhaus (bait al-māl). 
ʿUmar kann ihn unmöglich als Türsteher für das Schatz-haus entsandt haben, sondern als Zuständigen für die zugeordneten Gelder, die er einnehmen und ausgeben darf. In dieser Bedeutung erwähnt auch ibn al-Mubārak 



548 

einen Bericht von al-Ḥasan in „az-Zuhd“, als die Befehls-haber von Basra (im Irak) gemeinsam mit Abū Mūsā al-Ašʿarī zu ʿUmar kamen und von ihm die Zuteilung von Nahrungsmitteln verlangten. Am Ende seiner Ansprache sagte er zu ihnen: „Ihr Befehlshaber, ich habe euch aus dem Schatzhaus zwei Lämmer und zwei Gewichtseinhei-ten (an Nahrungsmitteln) zugeordnet.“ 
Befugt, über die Einnahmen und Ausgaben des Schatz-hauses zu bestimmen, ist der Kalif. So nahm der Gesand-te Allahs (s) die Spende ʿUṯmāns für die „Armee der Er-schwernis“55 in seinem Schoß entgegen. Es berichten Aḥmad, at-Tirmiḏī und al-Ḥākim einen Hadith, den at-Tirmiḏī als ḥasan-ġarīb und al-Ḥākim ebenso wie aḏ-Ḏahabī als ṣaḥīḥ einstuften, von ʿAbd ar-Raḥmān ibn Samura, der sprach: 

انَ  بْنُ  عُثْمَانُ  جَاءَ « زَ  حِينَ  ثَوǺِْهِ  فِي دِينَارٍ  Ǻِأَلْفِ   النَّبِيِّ  إِلَى عَفَّ  جَهَّ
هَا قَالَ  الْعُسْرَةِ  جǻَْشَ   النَّبِيُّ    النَّبِيُّ  فَجَعَلَ   النَّبِيِّ  حِجْرِ  فِي فَصَـبَّ
انَ  ابْنَ  ضَرَّ  مَا: وǻََقُولُ  بِيَدِهِ  ǻُقَلِّـبُهَا دُهَا .الْيَوْمِ Ǻَعْدَ  عَمِلَ  مَا عَفَّ  »مِرَارًا يُرَدِّ

Als der Prophet (s) die Armee der Erschwernis vorberei-tete, kam ʿUṯmān mit tausend Dinar zu ihm und schüt-tete sie in seinen Schoß. Der Prophet rührte sie mit den Händen um und sagte mehrmals: „ʿUṯmān schadet nicht mehr, was er nach diesem Tage tut.“ Manchmal übernahm der Gesandte Allahs (s) auch selber die Auf-teilung der Gelder. In einem Hadith von Anas bei al-Buḫārī heißt es: 

                                                      55 Gemeint ist die Armee für die Schlacht von Tabūk im Jahre 8 n. H. 



549 

 قَضَى فَلَمَّا...  الْمَسْجِدِ  فِي انْثُرُوهُ : فَقَالَ  الǺَْحْرȂَْنِ  مِنَ  Ǻِمَالٍ   النَّبِيُّ  أُتِيَ «
لاةَ   رَسُولُ  قَامَ  فَمَا...  أَعْطَاهُ  إِلاَّ  أَحَدًا يَرȜَ  Ȏَانَ  فَمَا إِلǻَْهِ، فَجَلَسَ  جَاءَ  الصَّ

 َِّɱ   َّدِرْهَمٌ  مِنْهَا وَثَم« 
Den Propheten (s) erreichten Gelder aus Bahrain. Da sagte er: „Breitet sie in der Moschee aus!“ […] Als er das Gebet verrichtet hatte, setzte er sich neben das Geld und gab jedem, den er sah, einen Anteil davon. Der Gesandte Allahs (s) erhob sich erst, als kein Dirham davon mehr übrig war. Ebenso übernahm Abū Bakr per-sönlich die Aufteilung der Gelder aus Bahrain. Al- Buḫārī berichtet von Ğābir, der sagte: „Der Gesandte Allahs (s) sprach: 

 »وَهȜََذَا وَهȜََذَا هȜََذَا أَعْطَيـتُْكَ  لَقَدْ  الǺَْحْرȂَْنِ، مَالُ  جَاءَنِي قَدْ  لَوْ  «
Wenn die Gelder aus Bahrain kommen, würde ich dir so viel, so viel und so viel geben.56 Als der Gesandte Allahs gestorben war und die Gelder aus Bahrain eintrafen, befahl Abū Bakr, Folgendes zu verkünden: „Wem der Gesandte Allahs (s) etwas schuldete oder einen zeitlich fälligen Betrag versprochen hatte, der möge zu uns kommen.“ Ich kam und erzählte ihm, was der Gesandte Allahs (s) zu mir gesagt hatte. Da schöpfte er drei Mal für mich ein. […] Und im bereits erwähnten Hadith von Sufyān aṯ-Ṯaqafī über den Wertgegenstand, den er fand und bekannt machte, heißt es: Da nahm ihn ʿUmar an sich und ließ ihn ins Schatzhaus legen. Auch berichtet aš-Šāfiʿī in seinem Werk „al-Um“: Mehrere Leute von Ge-lehrsamkeit berichteten uns: Als das Beutevermögen des 
                                                      56 D. h., er würde ihm drei Anteile geben. 



550 

Iraks zu ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb gebracht wurde, sprach der Schatzmeister (ṣāḥib bait al-māl) zu ihm: „Ich lege es ins Schatzhaus.“ Doch ʿUmar sagte: „Nein, beim Herrn der Kaaba! Unter keiner Decke soll es aufbewahrt werden, bis ich es aufgeteilt habe!“ Er befahl, die Gelder in die Moschee zu bringen. Es wurden Absperrungen errichtet, und Leute von den muhāğirūn und den anṣār bewachten sie. Am nächsten Morgen kam ʿUmar gemeinsam mit al-ʿAbbās ibn ʿAbd al-Muṭṭalib und ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf in die Moschee. Einen von ihnen hielt er an der Hand. Als man ihn sah, entfernte man die Absperrungen vor den Geldern. Da bot sich ʿUmar ein Anblick, den er noch nie gesehen hatte: Er sah Gold, Saphire, Aquamarine und glänzende Perlen. Da fing er an zu weinen. Einer sprach zu ihm: „Bei Allah, dies ist heute wahrlich kein Tag der Trauer, sondern des Dankes und der Freude.“ Doch ʿUmar antwortete ihm: „Bei Allah, ich war mit meinen Gedanken nicht dort, wo du gewesen bist. Noch keinem Volk sind solche Reichtümer in diesen Mengen beschert worden, ohne dass Gewalt unter ihnen ausgebrochen wäre.“ Dann wandte sich ʿUmar der Qibla zu, hob seine Hände zum Himmel und sprach: „O Allah, ich suche bei dir Zuflucht davor, ein schrittweiser Verführer zu sein! Denn ich hörte Dich sagen: 
 »يَـعْلَمُونَ  لاَ  حَيْثُ  مِنْ  سَنَسْتَدْرجُِهُمْ «

Wir werden sie schrittweise verführen, von wo sie es nicht wissen. (7:182) Dann fragte er: „Wo ist Surāqa ibn Ğaʿšam?“ Man brachte ihn zu ihm. Er haƩe sehr dünne, behaarte Arme. ʿUmar überreichte ihm die beiden Arm-bänder des Chosroes und sagte zu ihm: „Zieh sie an!“ Er 



551 

tat es. Dann befahl ihm ʿUmar: „Sag: Allāhu Akbar!“ Und Surāqa sagte: „Allāhu Akbar!“ Dann sagte ʿUmar: „Sag: Gepriesen sei Allah, Der sie dem Chosroes ibn Hurmuz entriss und sie Surāqa ibn Ğaʿšam, einem Wüstenaraber aus dem Stamm der Banī Midlağ, anlegte.“ ʿUmar wühl-te mit einem Stock in den Schätzen und sprach: „Derjeni-ge, der uns diese Schätze brachte, ist ein ehrlicher Mann.“ Da sagte einer zu ihm: „Ich erkläre es dir: Du bist der Treuhänder Allahs. Solange du die Treuhand Allah gegenüber erfüllst, erfüllen sie ihre Treuhand dir gegen-über. Wenn du dich in Saus und Braus daran bedienen würdest, dann würden sie es ebenfalls tun.“ ʿUmar ant-wortete: „Du hast wahr gesprochen!“ Dann verteilte er die Schätze unter den Menschen.“ Auch ist der bei ad-Dāramī tradierte Hadith von ʿAbdullāh ibn ʿAmr bereits erwähnt worden, in dem es heißt: Ein befreiter Sklave, der keinen Erbberechtigten hatte, starb in der Zeit ʿUṯmāns. Da befahl ʿUṯmān, sein Vermögen ins Schatz-haus zu legen. Zudem heißt es im Hadith von Anas ibn Sīrīn im Werk „al-Istiḏkār“: ʿAlī pflegte die Gelder zu ver-teilen, bis das Schatzhaus leer war. Dann bespritzte man für ihn den Boden, und er setzte sich ins Schatzhaus hin-ein. 
Manchmal betraute der Gesandte Allahs einen seiner Gefährten mit der Aufteilung der Gelder oder setzte ihn für die Regelung finanzieller Angelegenheiten ein. So wird im Hadith von ʿUqba bei al-Buḫārī berichtet, dass der Gesandte (s) sprach: 

 »Ǻِقِسْمَتِهِ  فَأَمَرْتُ  سَنِي،ǻَحǺِْ  أَنْ  فَكَرِهْتُ  عِنْدَنَا، تِـبْرٍ  مِنْ  شَـيْئًا ذȜََرْتُ «



552 

Ich erinnerte mich an etwas Gold, das bei uns aufbe-wahrt war. Es missfiel mir, dieses zurückzuhalten, so befahl ich, es zu verteilen. Und im Hadith von ibn Šihāb bei Ibn Šabba, dessen Tradentenstrang al-Ḥāfiẓ ibn Ḥağar al-ʿAsqalānī, al-Munḏirī und al-Haiṯamī als ḥasan einstuften, heißt es: 
دَقَاتِ، فِيهَا ǻَضَعُ  الَّتِي Ǻِلاَلٍ  خِزَانَةَ  دَخَلَ   اللهِ  رَسُولَ  أَنَّ «  فِيهَا فَوَجَدَ  الصَّ

 أَخَذْتُهَا اللهِ، رَسُولَ  ǻَا: قَالَ  Ǻِلاَلُ؟ ǻَا التَّمْرُ  هَذَا مَا: فَقَالَ  تَمْرٍ، مِنْ  صُبْرَةً 
 مِنْ  تَخْشَ  وَلاَ  أَنْفȖِْ  بُخَارٌ؟ جَهَنَّمَ  فِي وَلَهَا تُصǺِْحَ  أَنْ  أَفَأَمِنْتَ : قَالَ . لِنَوَائǺِِكَ 

ȏِإِقْتَاراً  أَوْ  إَقْلاَلاً  الْعَرْشِ  ذ« 
Der Gesandte Allahs (s) trat in die Speicherkammer Bilāls ein, in der er die zakāt-Gelder aufbewahrte, und fand einen Haufen trockener Datteln darin. Da sagte er: „O Bilāl, was sind das für Datteln?“ Er antwortete: „O Gesandter Allahs, ich hielt es für dich für Notzeiten zu-rück.“ Da sprach der Gesandte: „Bist du dir sicher, dass du nicht eines Tages aufwachst und Dampf des Höllen-feuers daraus emporsteigt? Verteile es und fürchte vom Herrn des Thrones keine Minderung oder Schmä-lerung der Gaben!“ In diesem Hadith heißt es weiter: 

حْمَنِ  عَبْدَ  إِنَّ «  عَهْدِ  فِي وَالْغَنَمِ الإِبِلِ  صَدَقَاتِ  يَلِي Ȝَانَ   عَوْفٍ  بْنَ  الرَّ
 جُزْءٍ  بْنُ  مَحْمǻَِّةُ  وȜََانَ  الثِّمَارِ، صَدَقَاتِ  يَلِي Ǻِ لاَلٌ  وȜََانَ   اللهِ  رَسُولِ 

 »Ǻلال نفقاته وعلى: «خلǻفة وقال. »الخُمْسَ  يَلِي
ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf (r) war in der Zeit des Gesand-ten Allahs für die zakāt aus Kamel- und Schafherden zuständig und Bilāl (r) für die zakāt aus Dattelernten. Maḥmīya ibn Ğuzʾ war zuständig für das FünŌel aus 



553 

Beutegeldern. Ḫalīfa ergänzte: Und für die Ausgaben des Gesandten (s) war ebenso Bilāl zuständig. Darüber hinaus berichtet ibn Ḥibbān im „aṣ-Ṣaḥīḥ“ von ʿAbdullāh ibn Luḥaī al-Hauzanī, der sagte: 
نَ  Ǻِلاَلاً  لَقِيتُ «  رَسُولِ  نَفَقَةُ  Ȝَانَتْ  Ȝَيْفَ  Ǻِلالُ، ǻَا: فَقُلْتُ   اللهِ  رَسُولِ  مُؤَذِّ
 Ǻَ  َُّɱعَثَهُ  مُنْذُ  ذَلِكَ  أَلِي الَّذȏِ أَنَا وȜَُنْتُ  شَيْءٍ، مِنْ  لَهُ  Ȝَانَ  مَا: قَالَ  ؟ اللهِ 

 فَأَنْطَلǻَ  ُȖِأْمُرُنِي عَارȂِاً  فَرَآهُ  الْمُسْلِمُ  الإِنْسَانُ  أَتَاهُ  إِذَا فَكَانَ  ، تُوُفِّيَ  حَـتَّى
 ...» وَأُطْعِمُهُ  فَأَكْسُوهُ  النَمِرَةَ  أَوْ  الْبُرْدَةَ  فَأَشْـتَرȏِ  فَأَسْـتَقْرِضُ 

Ich traf Bilāl, den Gebetsrufer des Gesandten Allahs, und fragte ihn: „O Bilāl, wie sahen die Ausgaben des Gesandten Allahs (s) aus?“ Er antwortete: „Er hatte nichts. Ich war, seit ihn Allah entsandte, bis zu seinem Tode dafür zuständig. Wenn ein Muslim zu ihm kam und er sah, dass er unbedeckt war, befahl er mir, Geld auszuborgen, um ihm einen Umhang oder ein Streifen-gewand zu kaufen. Ich sollte ihn kleiden und ausspei-sen. […].“ Und Muslim berichtet von Abū Rāfiʿ, dem Die-ner des Gesandten Allahs (s), 
 إِبِلِ  مِنْ  إِبِلٌ  عَلǻَْهِ  فَقَدِمَتْ  Ȝْرًا،Ǻَ  رَجُلٍ  مِنْ  اسْـتَسْلَفَ  ɱ َِّ  رَسُولَ  أَنَّ  «

دَقَةِ، جُلَ  ǻَقْضِيَ  أَنْ  رَافِعٍ  أǺََا فَأَمَرَ  الصَّ  لَمْ : فَقَالَ  رَافِعٍ  أَبُو إِلǻَْهِ  فَرَجَعَ  ȜْǺَرَهُ، الرَّ
 أَحْسَـنُهُمْ  النَّاسِ  خǻَِارَ  إِنَّ  إǻَِّاهُ، أَعْطِهِ : فَقَالَ  رȁََاعǻًِا، خǻَِارًا إِلاَّ  فِيهَا أَجِدْ 

 »قَضَاءً 
dass der Gesandte Allahs (s) sich von einem Mann eine Kameljungstute auslieh. Dann wurden Kamele aus dem zakāt-Vermögen zu ihm gebracht. Er befahl mir, dem Mann seine Jungstute zurückzugeben. Da sagte ich: „Ich habe unter ihnen aber nur ausgereifte Edeltiere 



554 

gefunden.“ Doch der Prophet (s) antwortete: Gib sie ihm! Wahrlich, die Besten unter den Menschen sind jene, die am besten begleichen.“ In einem überein-stimmend tradierten Hadith von ibn ʿAbbās heißt es: Als der Gesandte Allahs (s) Muʿāḏ ibn Ğabal in den Jemen entsandte, sagte er ihm: 
 تُؤْخَذُ  صَدَقَةً  عَلَيْهِمْ  فَرَضَ  قَدْ  ɱََّ  أَنَّ  فَأَخْبِرْهُمْ  بِذَلِكَ، لَكَ  أَطَاعُوا هُمْ  فَإِنْ «

 وȜََرَائِمَ  فَإǻَِّاكَ  بِذَلِكَ، لَكَ  أَطَاعُوا هُمْ  فَإِنْ  فُقَرَائِهِمْ، عَلَى فَـتُرَدُّ  أَغْنǻَِائِهِمْ  مِنْ 
 »حِجَابٌ  اللهِ  وȁََيْنَ  بَيْـنَهُ  لǻَْسَ  فَإِنَّهُ  الْمَظْـلُومِ دَعْوَةَ  وَاتȖَِّ  أَمْوَالِهِمْ،

Folgen sie dir, so belehre sie, dass Allah ihnen eine zakāt vorgeschrieben hat. Sie wird von ihren Reichen eingehoben und an ihre Armen zurückgegeben. Folgen sie dir darin, dann wehe dir, wenn du ihre edelsten Vermögenswerte anrührst. Und nimm dich vor dem Bittruf desjenigen in Acht, dem Unrecht widerfahren ist. Denn zwischen ihm und Allah gibt es keinen Schirm. Und bei Muslim wird von Abū Huraira berichtet: 
 »الصَّدَقَةِ  عَلَى عُمَرَ   اɍَِّ  رَسُولُ  بَـعَثَ «

Der Gesandte Allahs (s) entsandte ʿUmar als BeauŌrag-ten für die zakāt. 
Die rechtgeleiteten Kalifen nach ihm folgten seinem Bei-spiel. So setzten sie auch andere für Finanzangelegen-heiten ein. Ibn Isḥāq und Ḫalīfa berichten: Abū Bakr be-traute Abū ʿUbaida ibn al-Ğarrāḥ mit dem Schatzhaus. Dann ließ er ihn (als Armeekommandanten) nach aš-Šām ausrücken. In der Erläuterung von Muʿaiqīb wird folgen-de Aussage von aḏ-Ḏahabī zitiert: Abū Bakr und ʿUmar verwandten ihn (Abū ʿUbaida) für die Angelegenheiten 



555 

des Schatzhauses. Und bei ibn Kaṯīr wird im Werk „al-Bidāya wa an-nihāya“ von ʿAbdullāh ibn az-Zubair be-richtet, dass der Gesandte Allahs (s) ʿAbdullāh ibn al-Arqam ibn ʿAbd Yāġūṯ als Schreiber einsetzte. Er beant-wortete für ihn die Briefe der Könige. Der Prophet (s) vertraute ihm so sehr, dass er ihm befahl, Briefe an eini-ge Herrscher zu schreiben und das Vorgelesene sogleich mit dem Siegel zu versehen. ʿAbdullāh schrieb auch für Abū Bakr. Dieser übertrug ihm zudem die Zuständigkeit für das Schatzhaus. Und ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb beließ ihm beide Zuständigkeiten. Auch berichtet ibn Saʿd in „aṭ-Ṭabaqāt“ und ibn Ḥağar in „al-Iṣāba“, dass ʿUmars Schatzmeister sein Sklave Yasār ibn Namīr war. Aḥmad berichtet in seinem „Musnad“ und ʿAbd ar-Razzāq im „al-Muṣannaf“ von Laḥīq ibn Ḥāmid, der sagte: Er (ʿUmar) entsandte ibn Masʿūd als Zuständigen für das Gerichtswesen und das Schatzhaus. Gemeint ist nach Kufa im Irak. Ebenso berichtet Ḫalīfa von Mālik ibn Anas und dieser von Zaid ibn Aslam, dass ʿUmar ʿAbdullāh ibn Arqam mit dem Schatzhaus betraute. Ibn Ḫuzaima be-richtet in seinem „Ṣaḥīḥ“-Werk in geschlossener Kette von ʿUrwa ibn az-Zubair, dass ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAbd al-Qārī in der Zeit ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭābs gemeinsam mit ʿAbdullāh al-Arqam für das Schatzhaus zuständig war (...). Und ibn Ḥağar al-ʿAsqalānī berichtet in seinem Werk „Fatḥ al-bārī“, als er die Errungenschaften ʿAbdullāh ibn Masʿūds erwähnt: Zur Zeit ʿUmars und ʿUṯmāns wurde er in Kufa mit dem Schatzhaus betraut. Ebenso erwähnt al-Ğahšayārī in seinem Werk „al-Wuzarāʾ wa l-kuttāb“: ʿAbdullāh ibn Arqam ibn ʿAbd Yaġūṯ war einer der Schreiber des Propheten (s). Er verwaltete für ihn (ge-



556 

meint ist ʿUṯmān) das Schatzhaus. Und al-Ḥākim berich-tet im „al-Mustadrak“ von az-Zubair ibn Bakkār: ʿAbdullāh ibn Arqam ibn ʿAbd Yaġūṯ war in der Zeit ʿUmars und zu Beginn des Kalifats von ʿUṯmān mit dem Schatzhaus betraut, bis er starb. Er war ein Gefährte des Propheten (s). Auch erwähnt ibn ʿAbd al-Birr in „al-Istīʿāb“: Zaid ibn Ṯābit war während des Kalifats von ʿUṯmān für das Schatzhaus zuständig. Zaid hatte einen Sklaven namens Wahīb. ʿUṯmān sah, wie dieser ihnen im Schatzhaus half. Er fragte: „Wer ist dieser Mann?“ Zaid antwortete: „Ein Sklave von mir.“ Da sagte ʿUṯmān: „Ich sehe, dass er den Muslimen hilft. Er hat Anspruch auf Entlohnung, und ich werde ihn entlohnen.“ Er sprach ihm Zweitausend Dirham zu. Doch Zaid meinte: „Bei Allah, teile einem Sklaven nicht Zweitausend Dirham zu!“ Da teilte ihm ʿUṯmān Tausend Dirham zu. Und aṣ-Ṣadafī er-wähnt im Buch „Das Wissen um die Gelehrten Ägyptens und wer es von den Gefährten des Gesandten Allahs (s) betreten hat“: Abū Rāfiʿ war danach ʿAlī ibn Abī Ṭālib unterstellt, der ihm das Schatzhaus in Kufa übertrug. Ebenso erwähnt ibn ʿAbd al-Birr in „al-Istīʿāb“: ʿUbaidullāh ibn Abī Rāfiʿ war ein Schatzmeister und Schreiber ʿAlīs. Und al-ʿAinī erwähnt in „ʿUmdat al-qārī“: ʿAlī liebte ʿAbdullāh ibn Wahb as-Suwāʾī. Er vertraute ihm und war großzügig zu ihm. Auch betraute er ihn mit dem Schatzhaus Kufas. Ebenso verwandte ʿAlī Ziyād als Statt-halter über Basra. Al-Ğahšayārī berichtet: Als ʿAlī Basra verließ, betraute er ihn (Ziyād) mit dem (dortigen) ḫarāğ und dem dīwān (Register). 
Das Schatzhaus kann in zwei Bereiche eingeteilt werden: 



557 

Der Bereich Einnahmen: 
Er beinhaltet drei Register: 
• Das Register für faiʾ57 und ḫarāğ: Es umfasst Beute-einnahmen, ḫarāğ, Ländereien, ğizya, faiʾ und Steuern. 
• Das Register für öffentliches Eigentum: Es umfasst Erdöl, Erdgas, Elektrizität, Bodenschätze, Meere, Flüsse, Seen, Quellen, Wälder, Weideland und Schutzzonen (ḥimā). 
• Das Register für die zakāt: Es umfasst die zakāt auf Bargeld, Handelswaren, Ernteerträge, Kamele, Rinder, Schafe und Ziegen. 
Der Bereich Ausgaben: 
Er beinhaltet acht Register: 
• Das Register für das Kalifat 
• Das Register für den Verwaltungsapparat (Bürgerinte-ressen) 
• Das Register für Ausschüttungen 
• Das Register für den ğihād 
• Das Register für die zakāt-Ausgaben 
• Das Register Ausgaben des öffentlichen Eigentums 
• Das Register für Notfälle 
• Das Register für staatliche Bilanz, Rechnungswesen und öffentliche Kontrolle 
                                                      57 dem Staat kampflos zugefallenes Vermögen 



558 

DIE MEDIEN 
Artikel 103 – Das Medienamt ist die verantwortliche Behörde für die Festlegung und Durchfüh-rung der Medienpolitik des Staates im Diens-te des Islam und der Muslime. Im Inneren dient es dem Aufbau einer starken, gefestig-ten islamischen Gesellschaft. Und nach au-ßen hat es die Aufgabe, sowohl in Friedens- als auch in Kriegszeiten den Islam in einer Weise darzustellen, die seine Größe, seine Gerechtigkeit und die Stärke seiner Soldaten demonstriert. Gleichzeitig soll die Verdor-benheit und Ungerechtigkeit der von Men-schenhand geschaffenen Systeme und die Schwäche ihrer Soldaten offengelegt wer-den. 
Medien sind ein wichtiges Mittel für die daʿwa und den Staat. Sie stellen kein Bürgerinteresse dar, das dem Ver-waltungsapparat des Staates angeschlossen werden soll-te, sondern verkörpern eine unabhängige Institution, die direkt mit dem Kalifen verbunden ist. Gleiches gilt für jede andere institutionelle Einrichtung im islamischen Staat. 
Die Existenz einer hervorstechenden Medienpolitik, die den Islam in einer starken, beeinflussenden Weise prä-sentiert, kann die Geister der Menschen zu einer Be-schäftigung mit dem Islam bewegen, um ihn zu studie-ren und über ihn eingehend nachzudenken. Sie würde auch den Anschluss der islamischen Länder an den Kali-



559 

fatsstaat erleichtern. Zudem sind viele mediale Themen untrennbar mit dem Staate verbunden und dürfen ohne Anweisung des Kalifen nicht veröffentlicht werden. Deutlich wird dies bei der Betrachtung all dessen, was mit militärischen Angelegenheiten verbunden bzw. die-sen angeschlossen ist, wie beispielsweise Bewegungen der Armeen, Nachrichten über Sieg oder Niederlage und Militärindustrien. Diese Art von Nachrichten muss direkt dem Imam unterstellt sein, so dass er entscheidet, was zurückgehalten und was ausgesendet und verlautbart werden muss. 
Was den Koran betrifft, so sagt der Erhabene: 

الرَّسُولِ  إِلىَ  رَدُّوهُ  وَلَوْ ۖ◌  بهِِ  أَذَاعُوا الخْوَْفِ  أَوِ  الأَْمْنِ  مِنَ  أَمْرٌ  جَاءَهُمْ  وَإِذَا 
هُمْ  الأَْمْرِ  أوُليِ  وَإِلىَ  هُمْ  يَسْتـَنْبِطُونهَُ  الَّذِينَ  لَعَلِمَهُ  مِنـْ  مِنـْ

Und wenn ihnen etwas zu Ohren kommt, was Sicherheit oder Furcht betrifft, dann machen sie es bekannt. Hät-ten sie es aber vor den Gesandten und vor jene ge-bracht, die unter ihnen die Befehlsgewalt innehaben, dann würden es sicher diejenigen unter ihnen erken-nen, die es deuten können. (4:83) Thema des Verses sind die Nachrichten. 
Und was die Sunna anbelangt, so wird bei al-Ḥākim im „al-Mustadrak“ dazu ein Hadith von ibn ʿAbbās über die Eröffnung Mekkas tradiert. Al-Ḥākim stufte ihn als ṣaḥīḥ nach den Voraussetzungen von Muslim ein, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu. Darin heißt es: Die Nachrichten waren den Quraiš entzogen. So hatten sie keine Informa-tion über den Gesandten Allahs (s) und wussten nicht, was er tun würde. Auch wird bei ibn Abī Šaiba ein Hadith 



560 

mursal von Abū Salama tradiert, in dem es heißt: Sodann sprach der Prophet (s) zu ʿĀʾiša: „StaƩe mich aus, aber setze niemanden darüber in Kenntnis.“ (...) Danach be-fahl er, alle Wege abzusperren. Damit blieben die Mek-kaner in Unkenntnis; keine Nachricht drang mehr zu ihnen. Ebenso wird im übereinstimmend tradierten Hadith von Kaʿb über die Schlacht der Erschwernis58 Fol-gendes erwähnt: 
 الْغَزْوَةُ  تِلْكَ  Ȝَانَتْ  حَتَّى Ǻِغَيْرِهَا، وَرȎَّ  إِلا غَزْوَةً  يُرȂِدُ  ɱ َِّ  رَسُولُ  Ȝُǻَنْ  وَلَمْ «

 وَعَدُوčا وَمَفَازًا Ǻَعِيدًا سَفَرًا وَاسْـتَقْبَلَ  شَدِيدٍ، حَرٍّ  فِي ɱ َِّ  رَسُولُ  غَزَاهَا
 الَّذȏِ بِوَجْهِهِ  فَأَخْـبَرَهُمْ  مْ،غَزْوِهِ  أُهْـǺَةَ  لِيَتَأَهَّـبُوا أَمْرَهُمْ  لِلْمُسْلِمِينَ  فَجَلَّى Ȝَثِيرًا،

 »يُرȂِدُ 
Jedes Mal, wenn der Gesandte Allahs das Ausrücken zu einer Schlacht beabsichtigte, täuschte er eine andere Richtung vor, bis es zu jener Schlacht kam, zu welcher der Gesandte (s) in der prallen Hitze ausrückte. Es stand eine lange Reise bevor, ein großer Gewinn und ein Feind, der reich an der Zahl war. Deshalb klärte er die Muslime über sein Vorhaben auf, damit sie sich auf die Schlacht vorbereiten konnten, und informierte sie über die Richtung, in die er ausrücken wollte. Auch wird im Hadith von Anas bei al-Buḫārī ausgeführt: 

 خَبَرُهُمْ  ǻَأْتِيَهُمْ  أَنْ  قَبْلَ  لِلنَّاسِ  رَوَاحَةَ  وَابْنَ  وَجَعْفَرًا زȂَْدًا نَعَى  النَّبِيَّ  أَنَّ «
 رَوَاحَةَ  ابْنُ  أَخَذَ  ثُمَّ  فَأُصِيبَ، جَعْفَرٌ  أَخَذَ  ثُمَّ  فَأُصِيبَ، زȂَْدٌ  الرَّاǻَةَ  أَخَذَ : فَقَالَ 

 ɱَُّ  فَتَحَ  حَـتَّى ɱَِّ  سُيُوفِ  مِنْ  سَيْفٌ  أَخَذَ  حَتَّى تَذْرِفَانِ، وَعَيْـنَاهُ  فَأُصِيبَ،
 »عَلَيْهِمْ 

                                                      58 Schlacht von Tabūk im Jahre 8 n. H. 



561 

Der Gesandte Allahs (s) beklagte den Tod von Zaid, Ğaʿfar und ibn Rawāḥa, bevor die Nachricht darüber zu ihnen gelangte. Er sprach: „Zaid nahm das Banner und fiel. Dann nahm es Ğaʿfar in die Hand und fiel. Danach nahm es ibn Rawāḥa und fiel.“ Die Augen des Prophe-ten (s) füllten sich mit Tränen, und er sprach: „Sodann nahm eines der Schwerter Allahs das Banner in die Hand, bis Allah sie zum Sieg führte.“ 
Zu den Anwendungen der Rechtgeleiteten Kalifen für diesen Rechtsspruch zählt folgende Tradierung ibn al-Mubāraks im Buch „al-Ğihād“ und al-Ḥākims im „al-Mustadrak“. Al-Ḥākim stufte sie als ṣaḥīḥ nach den Be-dingungen von Muslim ein, und aḏ-Ḏahabī bestätigte diese Einstufung. So berichtet Zaid ibn Aslam von seinem Vater und dieser von ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb: Als ʿUmar er-fuhr, dass Abū ʿUbaida in aš-Šām eingeschlossen war und der Feind seine Kräfte gegen ihn zusammenzog, schrieb er ihm: Friede sei mit dir! Einen gläubigen Diener trifft kein hartes Ungemach, ohne dass Allah ihm danach eine Erlösung beschert. Und eine Erschwernis kann zwei Erleichterungen niemals bezwingen. Auch heißt es: 

َأي ʮَوَاتَّـقُوا وَراَبِطُوا وَصَابِرُوا اصْبرِوُا آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  ََّɍتُـفْلِحُونَ  لَعَلَّكُمْ  ا 
Ihr, die ihr glaubt! Seid standhaft, und übt euch in Standhaftigkeit, seid kampfbereit an Feindes Grenze, und fürchtet Allah, auf dass ihr erfolgreich seid. (3:200) Abū ʿUbaida antwortete ihm: Friede sei mit dir! Allah, der Erhabene, sagt in seinem Buch: 

اَ اعْلَمُوا نْـيَا الحْيََاةُ  أَنمَّ نَكُمْ  وَتَـفَاخُرٌ  وَزيِنَةٌ  وَلهَوٌْ  لَعِبٌ  الدُّ  الأْمَْوَالِ  فيِ  وَتَكَاثُـرٌ  بَـيـْ
 وَالأَْوْلاَدِ 



562 

Wisset, dass wahrlich das diesseitige Leben nur Spiel und Zeitvertreib ist und Prunk und Geprahle unter euch und ein Wetteifern um Vermehrung von Gut und Kin-dern. (57:20) ʿUmar nahm den Brief, setzte sich auf die Kanzel und las ihn den Einwohnern Medinas vor. Dann sagte er: „Abū ʿUbaida deutet euch damit an, dass ihr euch für den ğihād begeistern sollt.“ 
Den militärischen Nachrichten angeschlossen sind Ver-handlungen, Friedensabkommen und Streitgespräche, die zwischen dem Kalifen oder aber dem von ihm beauf-tragten Vertreter und den Vertretern der ungläubigen Staaten getätigt werden. Ein Beispiel für solche Verhand-lungen sind die Gespräche, die zwischen dem Gesandten Allahs (s) und den Vertretern der Quraiš in Ḥudaibīya stattfanden, bis man sich schließlich auf die Vertrags-punkte des Friedensabkommens einigte. Zu den Streit-gesprächen zählt jenes, das der Gesandte (s) mit der Abordnung aus Nağrān führte, als er sie zur mubāhala, dem Gebetsfluch, aufforderte. Auch führten Ṯābit ibn Qais und Ḥassān auf Befehl des Gesandten (s) hin ein Streitgespräch mit der Abordnung Tamīms. Es existieren noch andere Beispiele, die jedoch, gleich den erwähn-ten, alle öffentlich stattfanden und keine geheimen Ver-einbarungen enthielten. 
Auch wenn die anderen Nachrichtenarten den Staat nicht direkt betreffen und nicht der unmittelbaren Mei-nung bzw. Erlaubnis des Kalifen bedürfen, wie die Ta-gesnachrichten, die politischen, kulturellen und wissen-schaftlichen Programme und die unterschiedlichen Er-eignisse auf der Welt, so stehen sie in einigen Teilen doch mit der Lebensanschauung und der staatlichen 



563 

Betrachtung der internationalen Beziehungen in Verbin-dung. Trotzdem unterscheidet sich die Aufsicht des Staa-tes über diese Art von Nachrichten von jener im vorigen Abschnitt. 
Demzufolge muss das Medienamt aus zwei Hauptabtei-lungen bestehen: 
Die Erste: Sie bearbeitet jene Nachrichten, die den Staat (und seine Sicherheit) betreffen, wie militärische Fragen, die Rüstungsindustrie, internationale Beziehungen und anderes. Die Tätigkeit dieser Abteilung ist die direkte Überwachung solch brisanter Nachrichtenflüsse. Sie dür-fen in den staatlichen und privaten Medien erst veröf-fentlicht werden, nachdem sie dem Medienamt vorge-legt wurden. 
Die Zweite: Sie ist für die andere Art von Nachrichten zuständig. Ihre Beobachtung erfolgt jedoch indirekt. So benötigen die staatlichen oder privaten Medien für de-ren Veröffentlichung keine explizite Erlaubnis. 
Artikel 104 – Medien, deren Eigentümer Bürger des Staates sind, benötigen keine Genehmigung. Es muss lediglich eine Informationsnote zur Kenntnisnahme an das Medienamt gerichtet werden, die das Amt darüber informiert, um was für ein Medium es sich handelt. Der Ei-gentümer des Mediums und seine Redakteu-re sind für jedes Material verantwortlich, das sie veröffentlichen. Für jede islamrechtliche Übertretung werden sie wie jeder Staatsbür-ger zur Verantwortung gezogen. 



564 

Medieneinrichtungen bedürfen keiner Zulassung. Viel-mehr kann jeder, der die Staatsbürgerschaft des islami-schen Staates besitzt, ein Medium gründen, sei es von geschriebener Art, Audio- oder visueller Natur. Es bedarf lediglich einer Informationsnote zur Kenntnisnahme an das Medienamt, damit dieses über die Art des Mediums, das die Person gegründet hat, informiert wird. 
Die Person benötigt aber, wie bereits erwähnt, eine Er-laubnis zur Veröffentlichung von Nachrichten, die die Sicherheit des Staates betreffen. Andere Nachrichten kann sie jedoch ohne vorherige Erlaubnis veröffentli-chen. Allerdings ist in allen Fällen der Inhaber des Medi-ums für sämtliches publizierte Material verantwortlich. Wie jeder andere Staatsbürger wird auch er für jegliche islamrechtliche Übertretung zur Rechenschaft gezogen. 
DIE RATSVERSAMMLUNG - MAĞLIS AL-UMMA 

(Beratung und Rechenschaftsforderung) 
Artikel 105 – Personen, die Meinungsvertreter der Muslime sind, um vom Kalifen konsultiert zu werden, bilden die Ratsversammlung (mağlis al-umma). Jene Personen, welche die Ein-wohner einer Provinz vertreten, bilden den Provinzrat (mağlis al-wilāya). Den Nichtmus-limen ist es gestattet, im mağlis al-umma vertreten zu sein, um Beschwerden über Un-gerechtigkeiten der Regierenden oder eine fehlerhafte Anwendung der Gesetze des Is-lam vorzubringen. 



565 

Die Ratsversammlung besteht aus Personen, die Mei-nungsvertreter der Muslime sind. Der Kalif lässt sich von ihnen in den verschiedensten Angelegenheiten beraten. Sie vertreten auch die Umma in der Rechenschaftsforde-rung von den Regenten. Die Ratsversammlung ist dem Handeln des Propheten (s) entnommen worden, der sich mit Personen von den muhāğirūn und den anṣār, die ihre Sippschaften vertraten, zu beraten pflegte. Der Ge-sandte Allahs (s) zog auch einige bestimmte Personen aus seiner Gefährtenschaft heran, mit denen er sich öf-ter als mit anderen beriet. Zu diesen Personen zählten Abū Bakr, ʿUmar, Ḥamza, ʿAlī, Salmān al-Fārisī, Ḥuḏaifa und andere. 
Die Ratsversammlung geht ebenso auf das Handeln Abū Bakrs zurück, der einige bestimmte Männer unter den muhāğirūn und den anṣār auswählte und sich mit ihnen beriet, wenn eine Angelegenheit ihn beschäftigte. Die Ratsmitglieder in der Zeit von Abū Bakr waren die Ge-lehrten, die auch Rechtsmeinungen äußerten. Ibn Saʿd brachte von al-Qāsim folgenden Bericht heraus: Wenn Abū Bakr aṣ-Ṣiddīq eine Sache beschäftigte, zu der er Leute von Verstand und Gelehrsamkeit zu Rate ziehen wollte, dann zog er Männer sowohl unter den muhāğirūn als auch unter den anṣār heran. Diese waren ʿUmar, ʿUṯmān, ʿAlī, ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAuf, Muʿāḏ ibn Ğabal, Ubai ibn Kaʿb und Zaid ibn Ṯābit. Sie alle erteilten Rechtsmeinungen (fatāwa) in der Herrschaftszeit Abū Bakrs. Wenn es Rechtsfragen unter den Menschen gab, wurden diese Personen herangezogen. Abū Bakr setzte es so fort. Als ʿUmar das Kalifat übernahm, zog er ebenso diese Personen zu Rate. 



566 

Darüber hinaus sind Belege ergangen, die die Muslime dazu aufrufen, den Regenten zur Rechenschaft zu zie-hen. Die Muslime haben das auch praktiziert, wie es in der Zeit der Rechtgeleiteten Kalifen geschehen ist. Ge-nauso wie es der Umma erlaubt ist, für Beratungszwecke (šūrā) Vertreter zu ernennen, ist es ihr auch erlaubt, sich bei der Rechenschaftsforderung (muḥāsaba) vertreten zu lassen. All das belegt die Erlaubnis, eine eigene Rats-versammlung einzurichten, die die Umma in der Re-chenschaftsforderung von den Regenten und in der šūrā, die durch Koran und Sunna feststeht, vertritt. Diese Ratsversammlung wird mağlis al-umma genannt, da sie die Umma bei der Rechenschaftsforderung und in Bera-tungsfragen vertritt. 
Es ist erlaubt, dass sich in dieser Ratsversammlung auch nichtmuslimische Staatsbürger befinden. Sie haben das Recht, sich über Ungerechtigkeiten der Regenten ihnen gegenüber zu beklagen oder darüber, dass der Islam in schlechter Weise auf sie angewendet wird, ihnen Dienst-leistungen nicht zur Verfügung gestellt werden und Ähn-liches. 
Artikel 106 – Die Mitglieder des Provinzrats (mağlis al-wilāya) werden von den Einwohnern der be-treffenden Provinz (wilāya) direkt gewählt. Die Mitgliederzahl des Provinzrates in jeder Provinz des Staates wird aus der Einwohner-zahl der betreffenden Provinz nach einem Proportionalitätsfaktor bestimmt. Die Mit-glieder der Ratsversammlung (mağlis al-umma) werden direkt von den Mitgliedern 



567 

der Provinzräte gewählt. Mağlis al-umma und mağlis-al-wilāya haben dieselbe Konsti-tuierungsdauer, die gleichzeitig beginnt und gleichzeitig endet. 
Die Mitglieder der Ratsversammlung werden vom Volk gewählt und nicht ernannt. Denn sie sind Meinungsver-treter des Volkes, und ein Vertreter wird von demjeni-gen gewählt, den er vertreten soll. So kann ein Vertreter bzw. ein Bevollmächtigter seinem Mandanten niemals aufgezwungen werden. Nun sind die Mitglieder der Ratsversammlung Meinungsvertreter der Menschen, seien es Einzelpersonen oder Gemeinschaften. Und in einem ausgedehnten Gebiet, wo die Menschen unbe-kannt sind, können Volksvertreter nur dann ermittelt werden, wenn sie von jenen, die sie vertreten sollen, gewählt werden. Auch hat der Gesandte (s) die Perso-nen, die er zur Beratung heranzog, nicht aufgrund ihres Könnens, ihrer Fähigkeiten und Persönlichkeit ausge-wählt, sondern auf Basis des Umstandes, dass sie nuqabāʾ, also Vertreter ihrer Gemeinschaft waren. So hat er bei der zweiten baiʿa von ʿAqaba die Wahl der Vertreter jenen überlassen, die die baiʿa leisten sollen, und sprach zu ihnen: 

 »قَوْمِهِمْ  على Ȝُǻَونونَ  نَقِيǺاً  عَشَرَ  اثْـنَيْ  مِنȜُْمُ  إليَّ  أَخْرِجُوا«
Bringt mir aus euren Reihen zwölf Vertreter (nuqabāʾ) hervor, damit sie ihrem Stamm ein Bürge sind. Von ibn Hišām in „as-Sīra“ auf dem Wege des Kaʿb ibn Mālik tra-diert. 



568 

Demzufolge sind die Mitglieder der Ratsversammlung Meinungsvertreter, und der Rechtsgrund (ʿilla) für die Einrichtung einer Ratsversammlung ist folglich die Ver-tretung von Einzelpersonen und Gemeinschaften bei der Meinungsäußerung und der Rechenschaftsforderung. Nachdem dieser Rechtsgrund in der unbekannten Masse nur durch allgemeine Wahlen erfüllt werden kann, wird aus alldem abgeleitet, dass die Mitglieder der Ratsver-sammlung gewählt und nicht ernannt werden dürfen. 
Der Wahlvorgang soll auf folgende Art und Weise ablau-fen: 
1. Gemäß Artikel 56 wird ein Provinzrat (mağlis al-wilāya), der die Provinzbewohner vertritt, aus zwei Gründen gewählt: Erstens sollen dem Gouverneur auf diese Weise Informationen über die Realität der wilāya und ihre Bedürfnisse zur Verfügung gestellt werden. Dies soll dem wālī dabei helfen, seine Aufgabe in einer Weise zu erfüllen, die den Provinzbewohnern ein sicheres und zufriedenes Leben beschert, ihnen die Erfüllung ihrer Bedürfnisse erleichtert und ihnen die erforderlichen Dienstleistungen gewährleistet. Zweitens können die Bewohner dadurch ihr Gefallen oder Missfallen an der Herrschaftsweise des wālī zum Ausdruck bringen. Denn eine Beschwerde über den wālī durch die Mehrheit des Provinzrates führt zu seiner zwingenden Absetzung. Mit anderen Worten ist die Realität des Provinzrates admi-nistrativer Natur mit dem Ziel, den wālī zu unterstützen, indem er über den Zustand der wilāya aufgeklärt wird. Auch kann dadurch Wohlwollen ihm gegenüber ausge-drückt oder eine Beschwerde gegen ihn vorgebracht werden. All das hält ihn dazu an, seine Aufgabe gut zu 



569 

erfüllen. Anders als der mağlis al-umma (Ratsversamm-lung) hat der Provinzrat keine weiteren Befugnisse. Die weiteren Befugnisse des mağlis al-umma werden an späterer Stelle ausgeführt. 
2. Gemäß Artikel 105 und den obigen Ausführungen wird eine Ratsversammlung (mağlis al-umma - zur Bera-tung und Rechenschaftsforderung) eingerichtet. Dieser muss gewählt werden und hat die Umma zu repräsentie-ren. Seine Befugnisse werden an späterer Stelle im De-tail dargelegt. 
3. Dies bedeutet, dass zur Bestimmung sowohl der Mit-glieder der Provinzräte als auch des mağlis al-umma Wahlen stattfinden müssen. 
4. Um das Wahlverfahren zu vereinfachen und die Bür-ger nicht mit wiederholten Wahlgängen zu beschäftigen, wird an dieser Stelle adoptiert, dass zuerst die Provinzrä-te gewählt werden. Danach treten die aus der Wahl sieg-reich hervorgegangenen neuen Mitglieder der Provinzrä-te zusammen, um aus ihren Reihen die Mitglieder der Ratsversammlung (mağlis al-umma) zu wählen. Mit an-deren Worten werden die Provinzräte direkt von der Umma gewählt, wohingegen der mağlis al-umma durch ein internes Verfahren von den Provinzräten gewählt wird. Dies bedeutet, dass die Tätigkeitsperiode des mağlis al-umma dieselbe wie die des Provinzrates ist. 
5. Für jene Provinzräte, die zu Mitgliedern des mağlis al-umma gewählt wurden, rücken die Wahlverlierer aus den Provinzratswahlen mit den meisten Stimmen nach. Bei Stimmengleichheit entscheidet das Los zwischen ihnen. 



570 

6. Die Schutzbefohlenen (ahl aḏ-ḏimma) wählen ihre Vertreter zu den Provinzräten. Diese wiederum wählen ihre Repräsentanten zum mağlis al-umma. All das findet zeitgleich mit den Provinzratswahlen im Staat bzw. mit den Wahlen zum mağlis al-umma statt. 
Demgemäß wird ein Gesetz vorbereitet, das die ein-gangs erwähnten Punkte berücksichtigt und das Wahl-verfahren für die Provinzräte sowie für die Ratsver-sammlung (mağlis al-umma) darlegt. 
Artikel 107 – Jeder, der die Staatsangehörigkeit besitzt, geschlechtsreif und geistig zurechnungsfähig ist, hat das Recht, Mitglied im mağlis al-umma und im mağlis al-wilāya zu sein, sei es ein Mann oder eine Frau, ein Muslim oder ein Nichtmuslim. Die Mitgliedschaft der Nichtmuslime ist allerdings darauf begrenzt, Beschwerden über die Ungerechtigkeit der Regierenden oder eine mangelhafte Anwen-dung des Islam vorzubringen. 
Jeder Muslim, der die Staatsbürgerschaft trägt, ge-schlechtsreif und bei Verstand ist, hat das Recht, Mit-glied der Ratsversammlung (mağlis al-umma) zu wer-den. Ebenso hat er, Mann wie Frau, das Recht, die Mit-glieder der Ratsversammlung zu wählen. Denn die Rats-versammlung ist keine Regierungsinstitution, daher trifft der Hadith, welcher der Frau eine Regierungsübernahme verbietet, nicht auf sie zu. Die Ratsversammlung ist vielmehr eine Einrichtung zur Beratung (šūrā) und Re-chenschaftsforderung, was Frauen in gleicher Weise 



571 

zusteht wie Männern. So sind im Jahre dreizehn nach der Entsendung (dem Jahr der Auswanderung des Pro-pheten nach Medina) 75 Muslime zum Propheten ge-kommen, darunter 73 Männer und zwei Frauen. Sie alle leisteten ihm die zweite baiʿa von ʿAqaba. Es war ein Eid auf Kampf und Krieg – ein politischer Eid. Als die baiʿa vollzogen war, sprach er zu ihnen allen: 
 »قَوْمِهِمْ  على Ȝُǻَونونَ  نَقِيǺاً  عَشَرَ  اثْـنَيْ  مِنȜُْمُ  إليَّ  أَخْرِجُوا«

Bringt mir aus euren Reihen zwölf Vertreter (nuqabāʾ) hervor, damit sie ihrem Stamm ein Bürge sind. Diese Aussage wird in einem langen Hadith erwähnt, den Aḥmad über den Weg des Kaʿb ibn Mālik tradiert. Die hier ergangene Aufforderung des Propheten war an alle gerichtet, aus ihrer gesamten Gruppe zwölf Vertreter zu wählen. Der Prophet (s) hat sich nicht auf die Männer beschränkt, und auch die Frauen wurden davon nicht ausgeschlossen, weder im Hinblick auf die Wählenden noch auf die Gewählten. Die unbestimmte Formulierung (muṭlaq) bleibt uneingeschränkt gültig, solange kein nä-her bestimmender Beleg (dalīl at-taqyīd) ergangen ist. Ebenso bleibt die allgemeine Aussage (ʿām) allgemein-gültig, solange kein spezifizierender (bzw. einschränken-der) Beleg (dalīl at-taḫṣīṣ) existiert. In diesem Fall ist die Aussage in allgemeingültiger, unbestimmter Form er-folgt. Es gibt keinerlei Beleg für eine nähere Bestimmung oder Einschränkung. Das beweist, dass der Prophet auch die beiden Frauen aufgefordert hat, Vertreter zu wählen. Ebenso hat er ihnen das Recht gewährt, von den Musli-men als Vertreterinnen gewählt zu werden. 



572 

Eines Tages setzte sich der Prophet (s), um von den Menschen die baiʿa zu erhalten. Abū Bakr und ʿUmar setzten sich neben ihn. Männer und Frauen leisteten ihm den Eid. Es war ein ausschließlicher Eid auf die Re-gentschaft und nicht auf den Islam, da alle Frauen be-reits Musliminnen waren. Nach der baiʿat ar-riḍwān (dem Eid des Wohlgefallens) in Ḥudaibīya leisteten auch die Frauen dem Propheten den Eid. So sagt der Erhabe-ne: 
َأي ʮَيُشْركِْنَ  لاَ  أَنْ  عَلَى يُـبَايعِْنَكَ  الْمُؤْمِنَاتُ  جَاءَكَ  إِذَا النَّبيُِّ  هَا  َِّɍʪِ ئًا  وَلاَ  شَيـْ

هْتَانٍ  ϩَْتِينَ  وَلاَ  أَوْلاَدَهُنَّ  يَـقْتُـلْنَ  وَلاَ  يَـزْنِينَ  وَلاَ  يَسْرقِْنَ   أيَْدِيهِنَّ  بَـينَْ  يَـفْترَيِنَهُ  ببُِـ
 اɍََّ  إِنَّ ۖ◌  اɍََّ  لهَنَُّ  وَاسْتـَغْفِرْ  فَـبَايعِْهُنَّ ۙ◌  مَعْرُوفٍ  فيِ  يَـعْصِينَكَ  وَلاَ  وَأَرْجُلِهِنَّ 

 رحَِيمٌ  غَفُورٌ 
O Prophet! Wenn die gläubigen Frauen zu dir kommen, um dir den Eid zu leisten, Allah nichts beizugesellen, nicht zu stehlen, keine Unzucht zu treiben, ihre Kinder nicht zu töten, kein Unrecht zu ihren Händen oder Bei-nen zu begehen, das sie selbst in verlogener Weise er-sonnen haben, und sich dir in nichts zu widersetzen, was rechtens ist, dann nimm ihren Eid entgegen und bitte Allah für sie um Vergebung! Wahrlich, Allah ist barmherzig und bereit zu vergeben. (60:12) Diese baiʿa wurde ebenfalls für das Regieren gegeben, da der Koran selbst erwähnt, dass es gläubige Frauen sind. Der Eid wurde darauf geleistet, dem Propheten in nichts, was rechtens ist, ungehorsam zu sein. 
Darüber hinaus steht es einer Frau zu, sich bei der Mei-nungsäußerung vertreten zu lassen. Ebenso kann sie Meinungsvertreterin für andere sein. Eine Frau hat näm-



573 

lich das Recht auf Meinungsäußerung. Somit hat sie auch das Recht, sich dabei vertreten zu lassen. Männ-lichkeit ist bei Vertretungs- bzw. Vollmachtsangelegen-heiten keine Bedingung. Somit kann eine Frau auch Ver-treterin für andere sein. 
Auch steht fest, dass ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb die Muslime in die Moschee rief, wenn eine Angelegenheit ihn beschäf-tigte, zu der er die Meinung der Muslime einholen woll-te, sei es in einer Rechtsfrage oder in einer Regierungs-angelegenheit. Er lud sowohl Männer als auch Frauen ein und hörte die Meinung aller Anwesenden. Er trat sogar von seiner Meinung zurück, als eine Frau ihm in der Frage der Beschränkung der Brautgaben wider-sprach. 
Genauso wie Muslime das Recht auf Wahl und Kandida-tur für die Ratsversammlung haben, ist es auch Nicht-muslimen gestattet, sich in der Ratsversammlung vertre-ten zu lassen. Sie können auch als Vertreter ihrer Wähler in die Ratsversammlung gewählt werden, um deren Meinung über eine schlechte Anwendung des Islam auf sie oder über ein Unrecht, das ihnen seitens des Herr-schers widerfahren ist, kundzutun. 
So sagt der Erhabene: 

 َتُمْ  إِنْ  الذكِّْرِ  أَهْلَ  اسْألَُواف  تَـعْلَمُونَ  لاَ  كُنـْ
So fragt die Leute der Ermahnung, wenn ihr es nicht wisst. (16:43) Hier sind die Anhänger der Schrift ge-meint, die ja Ungläubige sind. Allah (t) befiehlt, sie zu fragen, was ein Beleg dafür ist, dass sie das Recht haben, ihre Meinung in ihren Angelegenheiten zu äußern. 



574 

Allerdings haben Nichtmuslime kein Recht, sich zu Fra-gen der islamischen Gesetzgebung zu äußern. Denn das islamische Recht entspringt dem islamischen Überzeu-gungsfundament. Hierbei handelt es sich um praktische Rechtssprüche, die aus ihren detaillierten Rechtsbelegen abgeleitet wurden. Sie lösen die Probleme des Men-schen gemäß einer spezifischen Lebensanschauung, die vom islamischen Überzeugungsfundament festgelegt wird. Ein Nichtmuslim besitzt eine der islamischen ʿaqīda widersprechende Glaubensvorstellung, und seine Le-bensanschauung widerspricht der des Islam. Deswegen wird seine Meinung bei der Gesetzgebung nicht heran-gezogen. 
Ebenso hat ein Nichtmuslim kein Recht, den Kalifen zu wählen oder sich am Auswahlverfahren der Kandidaten zu beteiligen, aus denen ein Kalif gewählt wird, da er nicht regierungsbefugt ist. In allen anderen Bereichen jedoch, die zu den Befugnissen des mağlis al-umma zäh-len, ist der Nichtmuslim dem Muslim in der Meinungs-äußerung gleichgestellt. 
Artikel 108 – Unter šūrā oder mašwara versteht man das generelle Einholen einer Meinung. In der Gesetzgebung, bei Definitionen und intellek-tuellen Fragen, wie das Ermitteln von Tatsa-chen sowie fachspezifische und wissenschaft-liche Angelegenheiten, ist sie nicht verbind-lich. Sie ist dann verbindlich, wenn der Kalif sie in praktischen Angelegenheiten einholt oder bei Tätigkeiten, die keiner Untersu-



575 

chung und tiefgründigen Betrachtung bedür-fen. 
Das Wort šūrā ist die Stammform des Verbs šawara. Es bedeutet: "vom Befragten den Rat einholen". Man sagt auch: istašārahu, d. h., jemanden zu Rate zu ziehen. Die Ausdrücke šūrā und mašūra haben dieselbe Bedeutung, ebenso das Wort mašwara mit stummem „š". 
 Im Sprachlexikon „Lisān al-ʿarab“ heißt es: Man sagt: „Er ist von guter mašūra bzw. mašwara.“ Beide Bezeichnun-gen sind arabisch korrekt. Al-Farrāʾ sagte: Mašūra leitete sich ursprünglich aus mašwara ab. Man transformierte es dann zu mašūra, weil es leichter auszusprechen ist. Und al-Laiṯ führte aus: Das Wort mašwara entspricht der Flexion mafʿala und leitet sich aus dem Wort išāra ab." Man sagt: mašūra, was ebenso šūra bedeutet; man kann es mašūra (mit u-Vokal nach dem „š") oder auch mašwa-ra aussprechen. Daraus leitet sich die Aussage ab: „šāwartuhu fī l-amr“ oder auch: „istašartuhu“, mit glei-cher Bedeutung (nämlich jemanden zu Rate zu ziehen). Im Wörterbuch „Muḫtār aṣ-ṣiḥāḥ“ heißt es: Al-mašwara bedeutet aš-šūrā, ebenso al-mašūra mit u-Vokal nach dem „š". Daraus leitet sich die Aussage ab: „šāwartuhu fī l-amr“ oder auch: „istašartuhu“, mit gleicher Bedeutung. 
Die islamrechtliche Gültigkeit der Beratung (šūrā) ergibt sich aus dem Befehl Allahs (t) an Seinen ehrwürdigen Gesandten (s), die Gläubigen zu Rate zu ziehen. So sagt Er zu ihm: 

 ِالأَْمْرِ  فيِ  رْهُمْ وَشَاو 



576 

Und berate dich mit ihnen in der Angelegenheit. (3:159) Der Befehl ist hier als Aufforderung zu verstehen. Die in den Texten erwähnten Indizien für diesen Befehl lassen erkennen, dass die Aufforderung wünschenswerten Cha-rakter besitzt. Die Texte dazu sind die folgenden: 
1. Allah, der Erhabene, hat die Beratung gelobt. So lobte Er die Gläubigen damit, dass ihre Angelegenheit in ge-genseitiger Beratung steht. Der Erhabene sagt: 

 ْشُورَى وَأَمْرُهُم 
und deren Angelegenheit in gegenseitiger Beratung steht. (42:38) 
2. Die Intensität, mit der der Prophet (s) seine Gefährten in zahlreichen Angelegenheiten zu Rate zog, belegt, wie sehr er darauf bedacht war, es schätzte und welchen Wert die Beratung hat. Damit lehrte er die Muslime, nach ihm gleichermaßen auf die Durchführung der Bera-tung zu achten. So berichtet al-Tirmiḏī von Abu Huraira, der sagte: 

 » ɱ َِّ  رَسُولِ  مِنْ  لأَصْحَاǺِهِ  مَشُورَةً  أَكْثَرَ  أَحَدًا رَأَيْتُ  مَا«
Ich habe niemanden gesehen, der sich mehr mit seinen Gefährten beriet, als der Gesandte Allahs (s). 
3. Der göttliche Befehl an den Gesandten, sich mit den Gläubigen zu beraten, erfolgte in Verbindung mit Seinem Befehl an ihn, milde zu ihnen zu sein, ihnen zu verzeihen und für sie um Vergebung zu bitten. So sagt der Erhabe-ne: 



577 

مَاǺَِمِنَ  رَحْمَةٍ  ف  َِّɱ  َنْتَ  وَلَوْ   ◌ۖلَهُمْ  لِنْتȜُ اčفَظ  َȌǻِوا الْقَلْبِ  غَل  مِنْ  لاَنْفَضُّ
 الأَْمْرِ  فِي وَشَاوِرْهُمْ  لَهُمْ  وَاسْتَغْفِرْ  عَنْهُمْ  فَاعْفُ ◌ۖ  حَوْلِكَ 

Und angesichts Allahs Barmherzigkeit warst du milde zu ihnen. Wärest du grob und hartherzig, hätten sie sich von dir abgewandt. Drum verzeih ihnen und bitte für sie um Vergebung, und berate dich mit ihnen in der Angelegenheit! (3:159)  
All dies sind Indizien, die belegen, dass Beratung vom Rechtsspruch her wünschenswert ist. 
Wenn jedoch der Kalif die Ratsversammlung zu Rate zieht, so muss er sich in den praktischen Angelegenhei-ten und Handlungen, die keiner genaueren Untersu-chung und Betrachtung bedürfen, an die Mehrheitsmei-nung halten. Dazu zählen die inneren Staatsangelegen-heiten, wie Regierungs-, Unterrichts-, Gesundheits-, Handels-, Industrie-, Landwirtschaftsfragen und Ähnli-ches. In gleicher Weise gilt das für jene Handlungen aus diesen Bereichen, die er bereits vollzogen hat und für die er seitens der Ratsversammlung zur Rechenschaft gezogen wird. Diese Festlegung ist dem Verhalten des Propheten entnommen, als er im Falle der Schlacht von Uḥud der Mehrheitsmeinung folgte und aus Medina auszog, um der Armee der Götzendiener entgegenzutre-ten, obwohl seine Meinung und die der großen Gefähr-ten jene war, in Medina zu verharren und nicht auszurü-cken. Auch ist diese Regelung folgenden Worten des Propheten entnommen, die er an Abū Bakr und ʿUmar richtete: 

  »خَالَفْـتُكُمَا مَا مَشُورَةٍ  فِي اجْـتَمَعْـتُمَا لَوِ «



578 

Wenn ihr in einer Beratungsangelegenheit einig seid, werde ich euch nicht widersprechen. Bei Aḥmad über den Weg von ʿAbd ar-Raḥmān ibn Ġanm al-Ašʿarī in gu-tem isnād tradiert. 
Zieht hingegen der Kalif die Ratsversammlung in ande-ren Angelegenheiten zu Rate, wie in fachlichen und in-tellektuellen Fragen, die einer genaueren Untersuchung und Nachforschung bedürfen, oder in Angelegenheiten der Planung, der List und des Krieges, so ist die Mehr-heitsmeinung für ihn nicht bindend. In diesem Fall bleibt er der Entscheidungsberechtigte. Dies ist ebenso der Vorgehensweise des Propheten (s) entnommen. So hat er im Falle der Festlegung des Kampfortes der Schlacht von Badr die Ansicht von al-Ḥubāb ibn al-Munḏir über-nommen, ohne die Meinung der Gefährten zu berück-sichtigen, ja sogar ohne sie einzuholen. Auch ist diese Regelung aus der Weigerung Abū Bakrs abgeleitet, der Mehrheit der Prophetengefährten zu folgen, als sie der Meinung waren, die Apostaten und zakāt-Verweigerer zu Beginn seines Kalifats nicht zu bekämpfen. Gleiches gilt, wenn die Ratsversammlung den Kalifen für die be-reits vollzogenen Handlungen aus diesen Bereichen zur Rechenschaft zieht. Die Mehrheitsmeinung ist diesbe-züglich nicht bindend. 
Dasselbe gilt für die Jurisprudenz. Auch dabei wird die Meinung der Menschen nicht herangezogen, da die Ge-setzgebung von Allah und nicht von den Menschen aus-geht. Beratung in den Angelegenheiten, die Allah gesetz-lich erlassen hat, kann nur in jenem Bereich erfolgen, den Er für erlaubt erklärt hat, da es in allen anderen Be-reichen keine Wahlmöglichkeit gibt. Vielmehr hat man 



579 

den Rechtsspruch so zu übernehmen, wie er ergangen ist: als verpflichtend (wāğib), erwünscht (mandūb), un-erwünscht (makrūh) oder verboten (ḥarām). So findet šūrā ausschließlich in den erlaubten Handlungen statt. 
Artikel 109 – Šūrā ist ausschließlich ein Recht der Mus-lime. Nichtmuslime haben kein Recht auf šūrā, wobei die Meinungsäußerung allen Staatsbürgern gestattet ist, seien es Muslime oder Nichtmuslime. 
Dass šūrā ein Recht der Muslime ist, wird durch die fol-genden beiden Verse belegt: 

 ْالأَْمْرِ  فيِ  وَشَاوِرْهُم  
Und berate dich mit ihnen in der Angelegenheit. (3:159) 

 ْشُورَى وَأَمْرُهُم  
und deren Angelegenheit in gegenseitiger Beratung steht. (42:38) Zudem sagt der Erhabene hinsichtlich der Nichtmuslime: 

تُمْ  إِنْ  الذكِّْرِ  أَهْلَ  فاَسْألَُوا   تَـعْلَمُونَ  لاَ  كُنـْ
So fragt die Leute der Ermahnung, wenn ihr es nicht wisst. (16:43)  In diesem Vers befiehlt Allah (t), die Schriftanhänger über das zu befragen, was wir nicht wis-sen. Das ist ein Beweis für die Erlaubnis, ihre Meinung einzuholen. Wenn es nun erlaubt ist, ihre Meinung ein-zuholen, dann ist es auch erlaubt, dass sie Mitglieder in der Ratsversammlung sind. 



580 

Artikel 110 – Holt der Kalif die Meinung der Ratsver-sammlung in Fragestellungen ein, bei denen die šūrā verbindlich ist, wird die Mehrheits-meinung übernommen, und zwar ungeachtet dessen, ob sie richtig oder falsch ist. In allen anderen Fragen, die zur unverbindlichen šūrā zählen, wird nach der Wahrheit gesucht, ab-gesehen von jeglichen Mehrheits- oder Min-derheitsverhältnissen. 
Beweis dafür ist die Vorgehensweise des Gesandten Al-lahs (s). So fügte sich der Gesandte (s) bei der Schlacht von Uḥud der Mehrheitsmeinung. Bei der Schlacht von Badr nahm er die Meinung von al-Ḥubāb ibn al-Munḏir an und gab seine eigene Ansicht auf; die Mehrheitsmei-nung holte er dabei gar nicht ein. Bei der Schlacht von Ḥudaibīya hingegen hielt er an seiner alleinigen Meinung fest und schlug die Meinung Abū Bakrs und ʿUmars in den Wind. Er setzte sich sogar über die Meinung aller Muslime hinweg und zwang sie dazu - trotz ihres Zorns -, seiner Meinung zu folgen. Verknüpft man diese drei Vorgehensweisen mit dem, was der Gesandte (s) zu Abū Bakr und ʿUmar sagte: 

  »خَالَفْـتُكُمَا مَا مَشُورَةٍ  فِي اجْـتَمَعْـتُمَا لَوِ «
Wenn ihr in einer Beratungsangelegenheit einig seid, werde ich euch nicht widersprechen. - bei Aḥmad tra-diert - sowie mit den beiden Aussagen des Erhabenen: 

 ْالأَْمْرِ  فيِ  وَشَاوِرْهُم  
Und berate dich mit ihnen in der Angelegenheit. (3:159) 



581 

 ْنـَهُمْ  شُورَى وَأَمْرُهُم   بَـيـْ
Und ihre Angelegenheit unter ihnen in Beratung steht. (42:38) so werden die Bedeutungen beider Verse und ebenso des Hadithes klar. Das Vorgehen des Propheten (s) verdeutlicht, bei welchen Handlungen der Kalif, wenn er Beratungen durchführt, an das Beratungsergebnis - d. h., an die Mehrheitsmeinung - gebunden ist und in welchen nicht. Bei Handlungen, die von der Art des Ḥu-daibīya-Ereignisses sind, bei denen also der islamische Rechtsspruch offen zutage tritt und der Kalif die Befug-nis zur Durchführung hat, ist die šūrā nicht bindend. Und bei Handlungen von der Art des Ereignisses von Badr, was der genauen Untersuchung und Überlegung bedarf oder wo es um die Meinungsäußerung in einer Fachfra-ge geht, so wird dabei nach der Richtigkeit gesucht, ab-gesehen davon, ob es die Mehrheitsmeinung oder die eines Einzelnen ist. Hingegen wird bei Handlungen von der Art des Uḥud-Ereignisses, also bei Ansichten zum direkten Handlungsvollzug, die Mehrheitsmeinung über-nommen. Solche Handlungen fallen unter die Aussage, die der Gesandten (s) gegenüber Abū Bakr und ʿUmar geäußert hat: 

  »خَالَفْـتُكُمَا مَا مَشُورَةٍ  فِي اجْـتَمَعْـتُمَا لَوِ «
Wenn ihr in einer Beratungsangelegenheit einig seid, werde ich euch nicht widersprechen. Bei Aḥmad tra-diert. 
Artikel 111 – Die Ratsversammlung (mağlis al-umma) hat fünf Befugnisse, und zwar: 



582 

1. a) Sie wird vom Kalifen in den praktischen Dingen und Fragestellungen, die mit der Be-treuung der innenpolitischen Angelegenhei-ten verbunden sind und keiner tiefgründigen rationalen Untersuchung bzw. eingehenden Betrachtung bedürfen, zu Rate gezogen und äußert ihm gegenüber die Ratsmeinung. Zu diesem Bereich zählen Regierungsfragen, Un-terrichts- und Gesundheitsfragen, Wirt-schafts- und Handelsfragen sowie Fragen im Bereich Industrie, Landwirtschaft und Ähnli-ches. In diesen Angelegenheiten ist die Mei-nung der Ratsversammlung bindend. 
b) Bei intellektuellen Fragen hingegen, die einer tiefgründigen Untersuchung und ein-gehenden Betrachtung bedürfen, sowie bei Fragen, die Erfahrung und besondere Kennt-nis erfordern, und ebenso bei fachspezifi-schen, finanziellen, militärischen und außen-politischen Angelegenheiten kann sich der Kalif an die Ratsversammlung wenden, um sich mit ihr zu beraten und ihre diesbezügli-che Meinung einzuholen. Die Meinung der Ratsversammlung ist in diesen Angelegenhei-ten nicht bindend. 
2. Der Kalif hat die Möglichkeit, dem mağlis al-umma die Rechtssprüche und Gesetze vor-zulegen, die er adoptieren möchte. Die Mus-lime unter seinen Mitgliedern haben das Recht, sie zu diskutieren und das Richtige und Falsche darin darzulegen. Sind sie mit 



583 

dem Kalifen über die Adoptionsmethode gemäß den im Staat adoptierten islamrecht-lichen Prinzipien uneinig, wird das maẓālim-Gericht zur Entscheidung angerufen. Die Meinung des Gerichts ist in diesem Falle bin-dend. 
3. Der mağlis al-umma hat das Recht, den Kalifen über alle Handlungen zur Rechen-schaft zu ziehen, die im Staat tatsächlich aus-geführt wurden, gleichgültig, ob es sich um innere oder äußere Angelegenheiten, Ange-legenheiten des Finanzwesens oder der Ar-mee handelt. Die Meinung der Ratsversamm-lung ist dabei in den Bereichen verbindlich, in denen die Mehrheitsmeinung verbindlich ist, und in jenen Bereichen unverbindlich, in de-nen die Mehrheitsmeinung unverbindlich ist. 
Sind sich mağlis al-umma und Kalif in einer tatsächlich vollzogenen Handlung vom islam-rechtlichen Aspekt her uneinig, wird das maẓālim-Gericht angerufen, um zu entschei-den, ob die Handlung gesetzeskonform war oder nicht. Die Meinung des maẓālim-Gerichts ist in diesem Falle bindend. 
4. Der mağlis al-umma hat das Recht, seine Unzufriedenheit mit den Gouverneuren (wulāt), den Assistenten (muʿāwinūn) und den Kreisvorstehern (ʿummāl) kundzutun. Seine Meinung ist in dieser Frage bindend, und der Kalif hat sie unverzüglich abzuset-



584 

zen. Sind sich mağlis al-umma und der be-treffende mağlis al-wilāya bezüglich der Zu-friedenheit oder Unzufriedenheit mit den Gouverneuren und Kreisvorstehern uneinig, wird der Meinung des mağlis al-wilāya der Vorzug gegeben. 
5.Die Muslime unter den Mitgliedern des mağlis al-umma haben das Recht, die Kandi-daten für das Kalifat aus der Liste jener Per-sonen einzugrenzen, die durch einen Be-schluss des maẓālim-Gerichts die Einset-zungsbedingungen erfüllen. Ihre Mehrheits-meinung ist in diesem Falle bindend. So darf der Kalif nur aus jenen Kandidaten gewählt werden, die der mağlis al-umma eingegrenzt hat. 

Dieser Artikel legt die Befugnisse der Ratsversammlung (mağlis al-umma) dar. Die Rechtsbelege für diese Befug-nisse sind die folgenden: 
Punkt 1 Abschnitt a): Was den Beweis anbelangt, dass die Meinung der Ratsversammlung in den praktischen Angelegenheiten und Handlungen, die keiner näheren Betrachtung und Untersuchung bedürfen, bindend ist, so leitet sich dieser aus der Vorgehensweise des Propheten ab. Am Tag der Schlacht von Uḥud fügte sich der Pro-phet (s) der Mehrheitsmeinung und zog aus Medina aus, um der Armee der Götzendiener entgegenzutreten, ob-wohl er selbst und die großen Gefährten der Meinung waren, in Medina zu bleiben und nicht auszurücken. 



585 

Auch wurde dies folgender Aussage des Propheten (s) gegenüber Abū Bakr und ʿUmar entnommen: 
  »فْـتُكُمَاخَالَ  مَا مَشُورَةٍ  فِي اجْـتَمَعْـتُمَا لَوِ «

Wenn ihr in einer Beratungsangelegenheit einig seid, werde ich euch nicht widersprechen. Bei Aḥmad tra-diert. Demzufolge ist in allen praktischen Angelegenhei-ten, wo die Meinung direkt zu einer Handlung führt, die Mehrheitsmeinung der Ratsversammlung für den Kalifen bindend, auch wenn sie seinem Wunsch widerspricht. So geschah es mit dem Gesandten Allahs (s), als er sich beim Auszug nach Uḥud der Mehrheitsmeinung beugte. Bei diesen Angelegenheiten geht es beispielsweise um die Frage, ob die erforderlichen Dienstleistungen für die Bürger gewährleistet sind, um ihnen ein zufriedenes Leben zu bescheren, ob ihre Sicherheit gewahrt ist, ihre Städte befestigt sind und Gefahren von ihnen abgewen-det werden. 
Punkt 1 Abschnitt b): Grundsätzlich sollte der Kalif bei dieser Art von Angelegenheiten die Meinung der Gelehr-ten, der erfahrenen Fachleute und Spezialisten heran-ziehen. So geschah es, als der Gesandte Allahs (s) die Meinung des al-Ḥubāb ibn al-Munḏir bei der Wahl des Kampfortes für die Schlacht von Badr übernahm. Im Buch „as-Sīra“ von ibn Hišām wird dazu Folgendes aus-geführt: 

 الْمُنْذِرِ  بْنُ  الْحُـǺَابُ  يَرْضَ  لَمْ  بَدْرٍ، مِنْ  مَاءٍ  أَدْنَى عِنْدَ  نَزَلَ  حِينَ  ، إِنَّهُ «
سُولِ  وَقَالَ  الْمَنْزِلِ، بِهَذَا  أَمَنْزِلاً  الْمَنْزِلَ، هَذَا أَرَأَيْتَ  اللهِ، رَسُولَ  ǻَا  :  لِلرَّ

مَهُ  أَنْ  لَنَا لǻَْسَ  ɱَُّ  أَنْزَلَكَهُ  رَ  وَلاَ  نَتَقَدَّ  وَالْحَرْبُ  الرَّأȏُْ  هُوَ  أَمْ  عَنْهُ، نَتَأَخَّ



586 

 فَإِنَّ  اللهِ، رَسُولَ  ǻَا: فَقَالَ  وَالْمȜَِيدَةُ، وَالْحَرْبُ  الرَّأȏُْ  هُوَ  بَلْ : قَالَ  وَالْمȜَِيدَةُ؟
 فَنَـنْزِلَهُ، القَوْمِ مِنَ  مَاءٍ  أَدْنَى نَأْتِيَ  حَتَّى Ǻِالنَّاسِ  فَانْهَضْ  Ǻِمَنْزِلٍ، لǻَْسَ  هَذَا
رُ  ثُمَّ   نُقَاتِلُ  ثُمَّ  مَاءً، فَنَمْلَؤُهُ  حَوْضاً  عَلǻَْهِ  نَبْنِي ثُمَّ  القُلُبِ، مِنَ  وَرَاءَهُ  مَا نُغَوِّ

 فَنَهَضَ  Ǻِالرَّأȏِْ، أَشَرْتَ  لَقَدْ   :  اللهِ  رَسُولُ  فَقَالَ  ǻَشْرȁَُونَ، وَلاَ  فَنَشْرَبُ  القَوْمَ 
 مِنَ  مَاءٍ  أَدْنَى أَتَى إِذَا حَـتَّى فَسَارَ  النَّاسِ، مِنَ  مَعَهُ  وَمَنْ   اللهِ  رَسُولُ 
رَتْ، Ǻِالْقُلُبِ  أَمَرَ  ثُمَّ  عَلǻَْهِ، نَزَلَ  القَوْمِ  الَّذȏِ القَلِيبِ  عَلَى حَوْضاً  وȁََنَى فَغُوِّ

  »الآنǻَِةَ  فǻِهِ  قَذَفُوا ثُمَّ  مَاءً، فَمُلِئَ  عَلǻَْهِ، نَزَلَ 
Als sich der Prophet an der nächstgelegenen Stelle der Badr-Quelle niederließ, war al-Ḥubāb ibn al-Munḏir mit diesem Lagerplatz nicht einverstanden und sprach zum Gesandten (s): „O Gesandter Allahs, ist dieser Platz ein Ort, den Allah dir bestimmt hat, so dass es uns nicht zusteht, davon vor- oder abzurücken, oder ist es An-sicht, Kriegsstrategie und List?“ Der Gesandte antwor-tete: „Es ist vielmehr Ansicht, Kriegsstrategie und List.“ Daraufhin sagte al-Ḥubāb: „O Gesandter Allahs, das hier ist kein Lagerplatz. Erhebe dich mit den Leuten und ziehe zum Wasser, das dem (feindlichen) Volk am nächsten ist. Dort schlagen wir unser Lager auf. Was dahinter an Wasserstellen übrig bleibt, legen wir tro-cken. Wir bauen dann ein Becken und füllen es mit Wasser. Danach kämpfen wir gegen den Feind; wir können trinken, er aber nicht.“ Da sprach der Gesandte Allahs zu ihm: „Du hast wahrlich den rechten Rat gege-ben.“ Der Gesandte erhob sich mit den Leuten, zog bis zur Wasserstelle, die dem Feind am nächsten war, und ließ sich dort nieder. Sodann befahl er, die restlichen Wasserstellen trockenzulegen. Er baute an der Wasser-stelle, an der er sich niederließ, ein Becken, das mit 



587 

Wasser gefüllt wurde. Dann tauchten sie die Gefäße ein. So hörte der Gesandte (s) auf al-Ḥubāb und befolgte seinen Rat. 
Bei diesem Ereignis, das in den Bereich von Ansicht, Kriegsstrategie und List fällt, hatte die Meinung der All-gemeinheit der Menschen keinerlei Bedeutung. Viel-mehr wurde die Ansicht eines Fachmanns herangezo-gen. In gleicher Weise verfährt man mit den fachlichen und intellektuellen Angelegenheiten, die eine genaue Untersuchung und Betrachtung erfordern. Ebenso steht es mit dem Erstellen von Definitionen. Auch hier wird die Meinung von Fachleuten und Spezialisten herange-zogen und nicht die der Allgemeinheit der Menschen. Die Mehrheitsmeinung spielt dabei keine Rolle. Hier zäh-len nur Fachwissen, Erfahrung und Spezialistentum. 
Gleiches gilt auch in Finanzfragen. So hat das islamische Recht die Gelder festgelegt, die (durch den Staat) einge-hoben werden, wie es auch die Ausgabenbereiche fest-gelegt hat. Desgleichen hat es die Fälle dargelegt, in de-nen Steuern eingehoben werden dürfen. Demzufolge spielt die Meinung der Menschen bei der Einnahme und Ausgabe von Geldern keine Rolle. Dasselbe gilt auch für die Armee. Das islamische Recht hat die Regelung aller Armeefragen dem Kalifen übertragen und die Rechts-sprüche bezüglich des ğihād festgelegt. Auch hier ist die Meinung der Menschen nicht relevant. Ebenso steht es mit der Beziehung des Staates zu anderen Staaten. Dies ist ein Denkbereich, der eine eingehende Untersuchung und eine genaue Betrachtung erfordert. Zudem ist er mit dem ğihād verbunden und gehört darüber hinaus zu den Angelegenheiten, die in den Bereich Ansicht, Kriegsstra-



588 

tegie und List fallen. Deswegen spielt auch hier die Mehrheits- bzw. Minderheitsmeinung der Menschen keine Rolle. Trotzdem steht es dem Kalifen zu, diese An-gelegenheiten der Ratsversammlung (mağlis al-umma) vorzulegen, um sich mit ihr zu beraten und ihre Meinung einzuholen. Denn das Vorlegen an sich stellt eine erlaub-te Handlung dar, jedoch ist die Meinung des Rates in diesen Dingen für den Kalifen nicht bindend, wie es der Vorfall von Badr belegt. Die Entscheidung liegt vielmehr in Händen desjenigen, der die Befugnis innehat. 
Der Unterschied zwischen den Handlungen in Abschnitt a) und b) wird anhand folgender Beispiele deutlich:  
Soll z. B. in einem Dorf, das schlecht ans Verkehrsnetz angebunden ist, eine Brücke über einen Fluss gebaut werden, um so die Interessen der Menschen wahrzu-nehmen (und ihnen eine bessere Infrastruktur anzubie-ten), so ist die Mehrheitsmeinung der Ratsversammlung zum Bau der Brücke bindend für den Kalifen. Hingegen ist das Festlegen des technisch passenden Ortes für den Brückenbau sowie der optimalen Brückenausführung – soll es eine Hängebrücke oder aber eine Brücke auf Pfei-lern werden – eine Fachfrage, zu der Experten und Fach-leute zu Rate gezogen werden und nicht die Mehrheit der Ratsversammlung. 
Gleiches gilt für die Errichtung einer Schule für Dorfkin-der, für die sich ein Schulbesuch in der Stadt äußerst schwierig gestaltet. In diesem Fall ist die Mehrheitsmei-nung der Ratsversammlung bindend für den Kalifen. Wenn es jedoch um die Wahl des Schulstandortes im Dorfe geht, z. B. hinsichtlich der Bodenbeschaffenheit an 



589 

einem passenden Bauort, oder die Bauweise der Schule erörtert wird oder es um die Frage geht, ob sie im Eigen-tum des Staates sein sollte oder aber für ein bzw. zwei Jahre angemietet wird, so werden bei solchen und ähnli-chen Fragen Fachleute und Experten zu Rate gezogen und nicht die Mehrheit der Ratsversammlung. Trotzdem steht es dem Kalifen zu, sich mit ihr darüber zu beraten, jedoch ist ihre Meinung hierbei nicht bindend. 
Auch wenn sich eine Ortschaft an der Grenze zum Fein-desland befindet (also an der Frontlinie), ist die Mehr-heitsmeinung der Ratsversammlung hinsichtlich der Be-festigung der Ortschaft, um die Gefahr des Feindes von ihr abzuwenden und die Einwohner nicht der Tötung und Vertreibung im Falle irgendeines feindlichen Angriffs auszusetzen, für den Kalifen bindend. Hingegen ist die Art und Weise, wie die Festungen angebracht und wel-che Kampfmittel benutzt werden, um die Gefahr von der Ortschaft abzuwenden, eine Sache der Experten und Fachleute. Sie werden in dieser Frage zu Rate gezogen und nicht die Mehrheit der Ratsversammlung. 
Was Punkt 2 betrifft, so obliegt die Gesetzgebung allein Allah: 

 ِإِلاَّ  الحْكُْمُ  إِن  َِّɍِ  
Die Richterschaft obliegt allein Allah! (12:40) 

 َنـَهُمْ  شَجَرَ  فِيمَا يحَُكِّمُوكَ  حَتىَّ  يُـؤْمِنُونَ  لاَ  وَربَِّكَ  فَلا  فيِ  يجَِدُوا لاَ  ثمَُّ  بَـيـْ
  تَسْلِيمًا وَيُسَلِّمُوا يْتَ قَضَ  ممَِّا حَرَجًا أنَْـفُسِهِمْ 

Nein, bei deinem Herrn, sie sind nicht eher gläubig, bis sie dich zum Richter in allem erheben, was unter ihnen 



590 

strittig ist, sie sodann in ihrem Herzen keinen Zweifel gegen deinen Richtspruch hegen und sich vollends er-geben. (4:65) Dies wird auch die Erläuterung des Ge-sandten (s) für den folgenden Vers belegt: 
وَرهُْبَانَـهُمْ  أَحْبَارهَُمْ  اتخََّذُوا  ًʪʪَْدُونِ  مِنْ  أَر  َِّɍا  

Sie nahmen ihre Schriftgelehrten und Mönche zu Her-ren anstelle Allahs. (9:31) At-Tirmiḏī berichtet in ge-schlossener Kette von ʿAdī ibn Ḥātim, der sagte: 
، ǻَا: فَقَالَ  ذَهَبٍ، مِنْ  صَلِيبٌ  عُنُقِي وَفِي  النَّبِيَّ  أَتَيْتُ « ُّȏِعَنْكَ  اطْرَحْ  عَد 

 وَرُهǺَْانَهُمْ  أَحǺَْارَهُمْ  اتَّخَذُوا  بَرَاءَةٌ  سُورَةِ  فِي ǻَقْـرَأُ  وَسَمِعْـتُهُ . الْوَثَنَ  هَذَا
 إِذَا Ȝَانُوا وَلَكِنَّهُمْ  ǻَعْبُدُونَهُمْ، Ȝُǻَونُوا لَمْ  إِنَّهُمْ  أَمَا: قَالَ  ɱ َِّ  دُونِ  مِنْ  أَرȁَْاǺًا

مُوا وَإِذَا اسْـتَحَلُّوهُ  شَـيْئًا لَهُمْ  أَحَلُّوا مُوهُ  شَـيْئًا عَلَيْهِمْ  حَرَّ   »حَرَّ
Ich kam zum Propheten (s) und trug ein goldenes Kreuz am Halse. Da sprach er: „O ʿAdī, entferne diesen Götzen von dir!“ Dann hörte ich ihn aus der Sure Barāʾa (9) Fol-gendes rezitieren: Sie haben ihre Schriftgelehrten und Mönche zu Herren genommen anstelle Allahs. Er fügte hinzu: „Sie haben sie zwar nicht angebetet, aber wenn sie ihnen etwas erlaubten, haben sie es für erlaubt er-klärt. Und wenn sie ihnen etwas verboten, haben sie es für verboten erklärt.“ Somit wird die Rechtsprechung nicht der Meinung der Ratsversammlung entnommen, weder bei Meinungsmehrheit noch bei vollkommener Einstimmigkeit. Sie wird vielmehr dem Buche Allahs, der Sunna Seines Gesandten sowie den sich daraus durch richtigen iğtihād ergebenden Indikationen entnommen. Aus diesem Grunde lehnte der Gesandte Allahs (s) die 



591 

Meinung vieler Muslime beim Vertrag von Ḥudaibīya ab und sagte: 
  »أَمْرَهُ  أُخَالِفَ  وَلَنْ  وَرَسُولُهُ، اللهِ  عَـبْدُ  إِنِّي «

Ich bin der Diener Allahs und Sein Gesandter, und ich werde Seinen Befehl nicht missachten. Der Friedensver-trag war nämlich eine Offenbarung Allahs, des Erhabe-nen. Deswegen werden Rechtsfragen nicht auf die Mei-nung der Menschen zurückgeführt. Auf dieser Grundlage erfolgt die Adoption islamischer Rechtssprüche, also das Erlassen von Gesetzen. Die Adoption von Rechtssprü-chen und Gesetzen liegt jedoch - wie bereits dargelegt - im alleinigen Befugnisbereich des Kalifen. Diese ent-nimmt er den islamischen Texten, sei es durch seinen eigenen iğtihād oder durch die Übernahme des iğtihāds anderer muğtahidūn. Trotzdem kann der Kalif die Geset-ze und Rechtssprüche, die er adoptieren möchte, der Ratsversammlung vorlegen, um ihre Meinung dazu in Erfahrung zu bringen. Auch ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb holte die Meinung der Muslime zu Rechtsfragen ein. Von den Prophetengefährten wurde er dafür nicht gerügt. Dies geschah im Falle der eroberten Ländereien des Irak. Die Muslime verlangten von ihm, es auf die Kämpfer, die das Land erobert hatten, aufzuteilen. ʿUmar beriet sich je-doch mit den Menschen und kam zum Schluss, es in den Händen seiner Besitzer zu belassen, auf dass sie dafür einen festgelegten Tribut (ḫarāğ) entrichten – zusätzlich zur ğizya, die sie als Personen zu entrichten hatten. Die Tatsache, dass ʿUmar und vor ihm Abū Bakr die Gefähr-ten des Propheten in den islamischen Rechtssprüchen zu Rate zogen und niemand der Gefährten sie deswegen 



592 

rügte, ist ein Beleg für den Konsens der Gefährtenschaft (iğmāʿ aṣ-ṣaḥāba), dass diese Vorgehensweise erlaubt ist. 
Warum das maẓālim-Gericht im Falle einer Uneinigkeit zwischen dem Kalifen und der Ratsversammlung über die Richtigkeit der Ableitung von Gesetzen oder deren Beweisführung hinsichtlich der Ableitungsmethode aus den vom Staat adoptierten Rechtsgrundlagen (uṣūl) an-gerufen werden muss, ergibt sich aus der Tatsache, dass der maẓālim-Richter die Befugnis hat, das vom Kalifen adoptierte Gesetz zu untersuchen. Er untersucht es hin-sichtlich seines Rechtsbelegs und ob dieser auf das Prob-lem zutrifft. Wenn also der Kalif mit der Ratsversamm-lung (d. h. mit der Mehrheit der Ratsversammlung) über ein Gesetz, das er adoptiert hat, uneinig ist, und zwar hinsichtlich der Frage, ob es sich um einen korrekt abge-leiteten Rechtsspruch handelt oder nicht, so wird diese Streitigkeit vor dem maẓālim-Gericht entschieden, da dies zu dessen Befugnissen zählt. Die Meinung des maẓālim-Gerichts ist dabei bindend. 
Die nichtmuslimischen Mitglieder der Ratsversammlung haben nicht das Recht, die Gesetzes- und Rechtsvorla-gen des Kalifen zu überprüfen, da sie nicht an den Islam glauben. Ihr Anspruch auf Meinungsäußerung be-schränkt sich auf das Recht, die Ungerechtigkeiten anzu-prangern, die ihnen durch Regierungspersonen wider-fahren. Die Stellungnahme zu islamischen Rechtssprü-chen und Gesetzen ist davon ausgeschlossen. 
Rechtsbeleg für den Punkt 3 sind die allgemeingültigen Texte über die Rechenschaftsforderung von den Herr-



593 

schern. Aḥmad berichtet von ibn ʿUmar, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 
قَهُمْ  فَمَنْ  ǻَفْعَلُونَ، لاَ  Ǻِمَا ǻَأْمُرُونȜَُمْ  أُمَرَاءُ  عَلȜُǻَْمْ  سȜُǻََونُ «  ȜِǺِذْبِهِمْ، صَدَّ

ي فَلǻَْسَ  ظُلْمِهِمْ، عَلَى وَأَعَانَهُمْ    »الْحَوْضَ  عَلَيَّ  يَرِدَ  وَلَنْ  مِنْهُ، وَلَسْتُ  مِنِّ
Befehlshaber werden über euch herrschen, die euch das befehlen, was sie selber nicht tun. Wer ihnen in ihren Lügen Recht gibt und sie in ihrem Unrecht unter-stützt, der gehört nicht zu mir und ich nicht zu ihm, und er wird am Becken nicht auf mich treffen. Auch berich-tet Aḥmad von Abū Saʿīd al-Ḫudrī, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 

  »جَائِرٍ  سُلْطَانٍ  عِنْدَ  حȜَ  ٍّȖَلِمَةُ  الْجِهَادِ  أَفْضَلَ  إِنَّ  أَلاَ «
Wahrlich, der beste ğihād ist ein rechtes Wort zu einem unrechten Herrscher. Al-Ḥākim berichtet von Ğābir, dass der Prophet (s) sprach: 

هَدَاءِ  سَـيِّدُ «  فَأَمَرَهُ  رٍ جَائِ  إِمَامٍ  إِلَى قَـامَ  وَرَجُـلٌ  الْمُطَّلِبِ، عَبْدِ  بْنُ  حَمْزَةُ  الشُّ
  »فَقَتَلَهُ  وَنَهَاهُ 

Der Herr der Märtyrer ist Ḥamza ibn ʿAbd al-Muṭṭalib sowie ein Mann, der sich gegen einen ungerechten Imam erhebt, ihm das Rechte gebietet und sein Un-recht anprangert und dafür von ihm getötet wird. Und Muslim berichtet von Um Salama, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 
 وَلَكِنْ  سَلِمَ، أَنȜَْرَ  وَمَنْ  بَرِئَ  عَرَفَ  فَمَنْ  وَتُنȜِْرُونَ، فَتَعْرِفُونَ  أُمَرَاءُ  سَتَكُونُ «

  ...» وَتَاǺَعَ  رَضِيَ  مَنْ 



594 

Es wird Befehlshaber geben; ihr werdet (ihre Handlun-gen) erkennen und ablehnen. Wer erkennt, ist un-schuldig59, und wer (es mit dem Herzen) ablehnt, der ist gefeit. Wehe dem aber, der gutheißt und folgt. 
All dies sind allgemeingültige Texte, die belegen, dass die Rechenschaftsforderung von den Regenten gemäß den islamischen Rechtssprüchen zu erfolgen hat. Sie erfolgt auch in allen Arten von Handlungen. Demzufolge kann die Ratsversammlung den Kalifen, die Assistenten (al-muʿāwinūn), die Gouverneure und Kreisvorsteher für jede Handlung zur Rechenschaft ziehen, die tatsächlich geschehen ist, wenn sie (ihrer Meinung nach) im Wider-spruch zum islamischen Rechtsspruch steht, falsch oder schädlich für die Muslime ist, den Bürgern damit ein Un-recht widerfährt oder die Betreuung ihrer Angelegenhei-ten dadurch vernachlässigt wird. Der Kalif hat auf diese Einwände und Rechenschaftsforderungen zu antworten, indem er seinen Standpunkt und sein Argument bezüg-lich der von ihm vollzogenen Handlungen, getätigten Aussagen und durchgeführten Beschlüsse darlegt. Auf diese Weise kann sich die Ratsversammlung vom richti-gen Ablauf aller Angelegenheiten und Handlungen sowie vom korrekten Verhalten des Kalifen überzeugen. Ak-zeptiert sie den Standpunkt des Kalifen jedoch nicht und lehnt sie seine Argumente ab, so gilt Folgendes: Betrifft es eine Angelegenheit, in der die Mehrheitsmeinung bindend ist, so ist die Meinung der Ratsversammlung für den Kalifen bindend, wie es bei den unter a) dargelegten 
                                                      59 Weil er so einen Weg zur Beseitigung ihres Unrechts gefunden hat. 



595 

Handlungen der Fall ist. Andernfalls ist ihre Meinung nicht bindend, wie bei den unter b) angeführten Beispie-len. Zieht die Ratsversammlung den Kalifen beispielswei-se dafür zur Rechenschaft, dass er im angeführten Fall keine Schule errichtet hat, so ist ihre Forderung für ihn bindend. Wird er hingegen dafür zur Rechenschaft gezo-gen, dass er die Schule gemäß dieser und nicht gemäß einer anderen Konstruktion errichten lässt, so ist die Forderung der Ratsversammlung nicht bindend. 
Sind sich Rechenschaftsforderer und Regenten in einer Angelegenheit vom rechtlichen Standpunkt her uneinig, so wird das maẓālim-Gericht durch einen Antrag der Ratsversammlung angerufen. Dies geht aus folgendem Koranvers hervor: 

َأي ʮَأَطِيعُوا آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  ََّɍفإَِنْ ۖ◌  مِنْكُمْ  الأَْمْرِ  وَأُوليِ  الرَّسُولَ  وَأَطِيعُوا ا 
 وَالرَّسُولِ  اɍَِّ  إِلىَ  فَـرُدُّوهُ  شَيْءٍ  فيِ  تَـنَازَعْتُمْ 

Ihr, die ihr glaubt! Gehorcht Allah und gehorcht dem Gesandten und denen, die von euch die Befehlsgewalt innehaben. Und wenn ihr in einer Sache strittig seid, so führt sie auf Allah und den Gesandten zurück. (4:59) Das bedeutet: Seid ihr Muslime mit den Inhabern der Befehlsgewalt in einer Angelegenheit strittig, so führt sie auf Allah und den Gesandten zurück. Mit anderen Wor-ten: Lasst das islamische Recht entscheiden. Die islami-sche Rechtsentscheidung obliegt jedoch dem Gericht. Deswegen wird in diesem Fall das maẓālim-Gericht an-gerufen; seine Meinung ist bindend, da es diesbezüglich die spezifische Entscheidungsbefugnis innehat. 



596 

Was Punkt 4 anbelangt, so geht sein Rechtsbeleg daraus hervor, dass der Gesandte (s) al-ʿAlāʾ ibn al-Ḥaḍramī, seinen Statthalter in Bahrain, allein deswegen absetzte, weil die Delegation der ʿAbd al-Qais sich über ihn be-schwerte. Ibn Saʿd berichtet über Muḥammad ibn ʿUmar, 
 عَلǻَْهِ  ǻَقْدَمَ  أَنْ  الْحَضْرَمِيِّ  بْنِ  العَلاءِ  إِلَى Ȝَتَبَ  قَدْ   اللهِ  رَسُولَ  أَنَّ «

 بْنُ  اللهِ  عَبْدُ  رَأْسُهُمْ  رَجُلاً  ǺِعِشْرȂِنَ  عَلǻَْهِ  فَقَدِمَ  الْقǻَْسِ، عَبْدِ  مِنْ  رَجُلاً  ǺِعِشْرȂِنَ 
، عَوْفٍ   فَشȜََا سَاوȎَ، بْنَ  الْمُنْذِرَ  الǺَحْرȂَْنِ  عَلَى العَلاَءُ  وَاسْـتَخْلَفَ  الأَشَجِّ

، بْنَ  العَلاَءَ  الوَفْدُ   بْنِ  سَعِيدِ  بْنَ  أǺََانَ  وَوَلَّى  اللهِ  رَسُولُ  فَعَزَلَهُ  الْحَضْرَمِيِّ
 »سَرَاتَهُمْ  وَأَكْرِمْ  خَيْراً، القǻَْسِ  Ǻَعَبْدِ  اسْتَوْصِ : لَهُ  وَقَالَ  العَاصِ،

dass der Gesandte Allahs an al-ʿAlāʾ ibn al-Ḥaḍramī schrieb, er möge mit zwanzig Mann der ʿAbd al-Qais zu ihm kommen. So kam er mit zwanzig Mann zu ihm, an deren Spitze ʿAbdullāh ibn ʿAuf ibn al-Ašağğ stand. Al-ʿAlāʾ haƩe für seine Abwesenheit al-Munḏir ibn Sāwā als seinen Vertreter in Bahrain eingesetzt. Die Delega-tion beschwerte sich (beim Propheten) über al-ʿAlāʾ ibn al-Ḥaḍramī. Daraufhin setzte der Gesandte Allahs (s) ihn ab und ernannte Abbān ibn Saʿīd ibn al-ʿĀṣ zum neuen Statthalter. Er sagte ihm: „Nimm dich der ʿAbd al-Qais in Güte an und würdige ihr Ansehen!“ Ebenso hat ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb Saʿd ibn Abī Waqqās allein des-wegen von der Statthalterschaft abgesetzt, weil sich die Menschen über ihn beschwerten. Er sagte dazu: „Ich habe ihn weder aus Unvermögen noch aus Treulosigkeit abgesetzt.“ Dies belegt, dass die Einwohner der Provin-zen das Recht haben, ihren Zorn und Unmut über die Gouverneure und Kreisvorsteher kundzutun. In so einem 



597 

Fall müssen diese vom Kalifen abgesetzt werden. Das heißt, es steht den Provinzräten (mağlis al-wilāya) und ebenso der Ratsversammlung (mağlis al-umma), die ja alle Muslime in den Provinzen vertritt, zu, ihre Unzufrie-denheit über die Gouverneure und Statthalter zu äu-ßern. Und der Kalif hat sie unverzüglich abzusetzen, wenn die Beschwerde von der Mehrheit der Ratsver-sammlung oder des Provinzrates getragen wird. Herrscht diesbezüglich zwischen der Ratsversammlung und dem Provinzrat Uneinigkeit, wird dem Provinzrat der Vorzug gegeben, da er über die Situation des wālī eher Bescheid weiß und diese besser begreift als die Ratsversammlung. 
Was Punkt 5 betrifft, so sind hierbei zwei Fragen zu er-örtern: 
Die Erste betrifft die Eingrenzung der Kandidatenzahl an sich und die Zweite ihre Eingrenzung auf sechs und dann auf zwei Personen. 
Was die erste Frage angeht, so wird aus dem Aufstel-lungsverfahren der rechtgeleiteten Kalifen deutlich, dass direkt von den Vertretern der Muslime eine Eingrenzung der Kandidatenzahl vorgenommen wurde. Oder sie for-derten den Kalifen dazu auf, in ihrer Vertretung eine Eingrenzung der Kandidatenzahl vorzunehmen. 
So waren in der Saqīfatu Banī Sāʿida60 Abū Bakr, ʿUmar, Abū ʿUbaida und Saʿd ibn ʿUbāda die Kandidaten für das Kalifat. Man begnügte sich mit ihnen, d. h., man be-schränkte die Kandidaten auf sie. Dies geschah mit Ein-
                                                      60 Versammlungsort der anṣār, an dem Abū Bakr schließlich die Vertrags-baiʿa als Kalif geleistet wurde. 



598 

verständnis aller Personen in der Saqīfa und schließlich mit Einverständnis der ṣaḥāba, als sie Abū Bakr die baiʿa leisteten. 
Gegen Ende der Regierungszeit Abū Bakrs beriet sich dieser mit den Muslimen drei Monate lang und erörterte mit ihnen die Frage, wer nach ihm Kalif werden sollte. Nachdem sie darüber mit ihm diskutiert hatten, waren sie einverstanden, dass er ihnen ʿUmar als Kandidaten aufstellt. Das heißt, sie waren einverstanden, die Kandi-datenzahl auf einen zu beschränken. 
Klarer und deutlicher tritt die Eingrenzung der Kandida-tenzahl nach der Erdolchung ʿUmars zutage. So verlang-ten die Gefährten von ihm, ihnen einen Kandidaten vor-zuschlagen. Er schlug ihnen sechs Kandidaten vor und schloss jeden weiteren aus. Bekanntlich war er bei der Untermauerung dessen sehr streng. 
Bei der baiʿa ʿAlīs (r) war er der einzige Kandidat. Es gab keinen Zweiten. Deshalb war eine Eingrenzung nicht erforderlich. 
Die Eingrenzung der Kandidatenzahl erfolgte vor den Augen aller Muslime. Es handelte sich um eine Angele-genheit, die angeprangert werden müsste. Sie dürfte auch nicht vollzogen werden, wenn sie nicht erlaubt wä-re, weil anderen dadurch die Kandidatur untersagt wird. Somit ist die Eingrenzung der Kandidaten für das Kalifat durch den Konsens der Gefährtenschaft (iğmāʿ aṣ-ṣaḥāba) erlaubt. Die Umma hat also das Recht, durch ihre Vertreter die Kandidaten eingrenzen zu lassen. Dies kann direkt durch die Umma geschehen oder indem dem 



599 

früheren Kalifen die Befugnis erteilt wird, die Eingren-zung in ihrer Vertretung vorzunehmen. 
Dies betrifft die Eingrenzung der Kandidatenzahl an sich. Dass die Eingrenzung zuallererst auf sechs Kandidaten erfolgt, geschieht in Anlehnung (istiʾnās) an das Vorge-hen ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭābs. Die anschließende Eingren-zung der Kandidatenzahl auf zwei ist an das Vorgehen ʿAbd ar-Raḥmān ibn ʿAufs angelehnt. Ebenso ergibt es sich aus der Notwendigkeit, die baiʿa mit der Mehrheit der muslimischen Wähler zu vollziehen. Sind es nämlich mehr als zwei Kandidaten, dann könnte der Wahlgewin-ner z. B. nur dreißig Prozent der Wahlstimmen erhalten, also weniger als die (erforderliche) absolute Stimmen-mehrheit (über fünfzig Prozent). Die absolute Stimmen-mehrheit ist dem Wahlgewinner nur dann sicher, wenn die Kandidaten nicht mehr als zwei sind. 
Allerdings darf die Ratsversammlung die Eingrenzung auf sechs und schließlich auf zwei nur aus jenen Kandidaten vornehmen, deren Erfüllung der Vertragsbedingungen vom maẓālim-Gericht bestätigt wurde. Denn die Ein-grenzung der Kandidatenzahl durch die Ratsversamm-lung dient dem Zweck, einen Kalifen aus ihren Reihen zu wählen. Deshalb müssen die Vertragsbedingungen von ihnen erfüllt werden. Somit hat das maẓālim-Gericht von den Kandidaten all jene auszuschließen, die die Ver-tragsbedingungen nicht erfüllen. Danach führt die Rats-versammlung das Eingrenzungsverfahren mit den ver-bliebenen Kandidaten durch. 
Daraus ergeben sich die Darlegungen unter Punkt 5. 



600 

DAS BEZIEHUNGSSYSTEM 
DER GESCHLECHTER 

Artikel 112 – Die Frau ist in erster Linie Mutter und Be-treuerin des Hauses. Sie ist eine Würde, die es zu schützen gilt. 
Dieser Artikel leitet sich aus mehreren Belegen ab: Ers-tens: Aus den Belegen, die zur Eheschließung anspornen, und denen, die der Frau das Vorrecht auf die Obhut (ḥaḍāna) des Kindes zusprechen. Zweitens: Aus dem Beleg, der der Frau verbietet, ohne Erlaubnis ihres Man-nes das Haus zu verlassen, und dem Beleg, der die Frau dazu verpflichtet, ihren Mann zu bedienen. Drittens: Aus dem Beleg über die zu bedeckende Blöße (ʿaura) der Frau, dem Beleg über das ihr zustehende Privatleben, dem Beleg über das Verbot der abgeschiedenen Zu-sammenkunft (ḫalwa), dem Beleg über das Verbot für die Frau, eine Reise ohne maḥram zu unternehmen, und dem Beleg über das Verbot der Zurschaustellung von Reizen (tabarruğ). 
Beleg für „Erstens“ ist der Bericht von Anas, dass der Prophet (s) zur Ehe aufrief und das zölibatäre Leben strikt untersagte. Er (s) sprach: 

جُوا« ي الْوَلُودَ، الْوَدُودَ  تَزَوَّ  »الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  الأَنْبǻَِاءَ  ȜُǺِمُ  مȜَُاثِرٌ  إِنِّ
Heiratet die freundliche, fruchtbare Frau, denn ich werde am Tage der Auferstehung vor den Propheten auf eure große Zahl verweisen. Bei Aḥmad in einem 



601 

guten isnād tradiert. Und von Maʿqil ibn Yasār wird be-richtet, der sagte: 
ي: فَقَالَ   النَّبِيِّ  إِلَى رَجُلٌ  جَاءَ «  وَإِنَّهَا وَجَمَالٍ  حَسَبٍ  ذَاتَ  امْرَأَةً  أَصَـبْتُ  إِنِّ

جُهَا؟ تَلِدُ  لاَ  : فَقَالَ  الثَّالِثَةَ  أَتَاهُ  ثُمَّ  فَنَهَاهُ، الثَّانǻَِةَ  أَتَاهُ  ثُمَّ  لاَ،: قَالَ  أَفَأَتَزَوَّ
جُوا ي الْوَلُودَ  الْوَدُودَ  تَزَوَّ  »الأُمَمَ  ȜُǺِمُ  مȜَُاثِرٌ  فَإِنِّ

Ein Mann kam zum Propheten (s) und sprach: „Ich fand (aṣabtu) eine Frau von nobler Herkunft und Schönheit. Doch sie kann keine Kinder gebären. Soll ich sie heira-ten?“ Der Prophet (s) antwortete: „Nein!“ Der Mann kehrte ein zweites Mal wieder, doch der Prophet ver-neinte. Er kam ein drittes Mal, und der Gesandte sprach: „Heiratet die freundliche, fruchtbare Frau, denn ich werde am Tage der Auferstehung auf eure große Zahl verweisen.“ Bei Abū Dāwūd, ibn Ḥibbān und al-Ḥākim tradiert. Al-Ḥākim stufte ihn als richtig ein. Der Hadith belegt, dass die Weisheit hinter der Eheschlie-ßung und das daraus beabsichtigte Resultat die Geburt von Kindern ist. Auch untersagte es der Gesandte (s), eine Frau zu ehelichen, von welcher der Verlobte weiß, dass sie nicht gebären kann. Es handelt sich jedoch um keine apodiktische Untersagung (nahy ğāzim), weil kein Indiz existiert, das auf einen apodiktischen Charakter hinweisen würde. Darüber hinaus existieren Belege, welche die Verhütung erlauben, d. h., um eine Schwan-gerschaft zu verhindern. Zu diesen Belegen zählt der folgende Bericht von Muslim in seinem „Ṣaḥīḥ“, der über den Weg von Ğabir (r) tradiert wurde: 
 »يَنْهَنَا فَلَمْ  ɱ َِّ  نَبِيَّ  ذَلِكَ  فَبَلَغَ  ɱ َِّ  رَسُولِ  عَهْدِ  عَلَى نَعْزِلُ  Ȝُنَّا«



602 

Wir haben zur Zeit des Gesandten Allahs (s) die Verhü-tung praktiziert. Der Prophet Allahs (s) erhielt Kenntnis davon und hat es uns nicht untersagt. Dem Mann ist es also erlaubt, eine Frau zu ehelichen, die nicht gebären kann. Eine Gebärende zu heiraten ist aber besser und gilt gemäß den beiden o. a. Hadithen als wünschens-wert. Das bedeutet, dass die Frau in erster Linie Mutter ist. Danach folgt ihre Eigenschaft, Ehefrau zu sein, sowie ihr Recht, jene erlaubten und wünschenswerten Tätig-keiten durchzuführen, die das islamische Recht ihr zuge-standen hat. Auch wird von ʿAbdullāh ʿAmr ibn al-ʿĀṣ berichtet, 
 وَثَدْيِي وِعَاءً، لَهُ  Ǻَطْنِي Ȝَانَ  هَذَا ابْنِي إِنَّ  ɱَِّ، رَسُولَ  ǻَا: قَالَتْ  امْرَأَةً  أَنَّ «
ي، يَنْـتَزِعَهُ  أَنْ  وَأَرَادَ  طَلَّقَنِي أǺََاهُ  وَإِنَّ  حِوَاءً، لَهُ  وَحِجْرȏِ  سِقَاءً، لَهُ   فَقَالَ  مِنِّ

 »تَنȜِْحِي لَمْ  مَا Ǻِهِ  أَحȖَُّ  أَنْتِ :  ɱ َِّ  رَسُولُ  لَهَا
dass eine Frau sagte: „O Gesandter Allahs, diesem mei-nem Sohn diente mein Leib als Behältnis, meine Brust als Tränke und mein Schoß als Geborgenheit. Sein Va-ter hat sich von mir geschieden und will ihn mir nun wegnehmen.“ Da antwortete der Gesandte Allahs (s): „Du hast mehr Anspruch auf ihn, solange du nicht hei-ratest.“ Bei Abū Dāwūd tradiert, ebenso bei al-Ḥākim, der ihn als ṣaḥīḥ (richtig) einstufte, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu. Der Hadith zählt sämtliche Eigenschaf-ten auf, die eine Frau ihrem Kind gegenüber erfüllt. Dies belegt die Wichtigkeit ihrer Mutterschaft. Auch hat der Gesandte (s) ihr die Obsorge zugesprochen. Diese bei-den Hadithe belegen, dass die Frau in erster Linie Mutter ist. Darüber hinaus wird dies durch die Rechtssprüche 



603 

belegt, die die Schwangerschaft, die Geburt und das Stil-len betreffen. 
Beleg für „Zweitens“ ist der Bericht von Anas, dass ein Mann verreiste und seiner Frau verbot, das Haus zu ver-lassen. Ihr Vater erkrankte und sie bat den Gesandten Allahs (s) um Erlaubnis, ihren Vater am Krankenbett zu besuchen. Doch der Gesandte Allahs (s) sprach zu ihr: 

  »زَوْجَكِ  تُخَالِفِي وَلاَ  ɱََّ  اتَّقِي «
Fürchte Allah, und sei deinem Ehemann gegenüber nicht ungehorsam! Diesen Hadith erwähnt ibn Qudāma in „al-Muġnī“. Und von Abū Huraira wird berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

  »بِإِذْنِهِ  إِلاَّ  شَاهِدٌ  وَزَوْجُهَا تَصُومَ  أَنْ  لِلْمَرْأَةِ  ǻَحِلُّ  لاَ «
Einer Frau ist es nicht erlaubt zu fasten, wenn ihr Mann anwesend ist, außer mit seiner Erlaubnis. Überein-stimmend tradiert. Auch wird von ibn ʿAbbās berichtet, dass der Prophet (s) sagte: 

وْجِ  حȖَِّ  وَمِنْ «  »بِإِذْنِهِ  إِلاَّ  تَطَوُّعاً  تَصُومَ  لاَ  أَنْ  زَوْجَتِهِ  عَلَى الزَّ
Zum Recht des Ehemannes gegenüber seiner Ehefrau zählt, dass sie nur mit seiner Erlaubnis freiwillig fastet. Bei aṭ-Ṭabarānī in geschlossener Kette tradiert. So hat das islamische Recht der Frau erlaubt, ihren Vater zu besuchen, wenn er erkrankt. Ebenso hat es ihr erlaubt, freiwillig für Allah zu fasten. Jedoch setzte es beides un-ter den Anspruch des Ehemannes ihr gegenüber, was belegt, dass die Frau in erster Linie Betreuerin des Hau-ses ist.  



604 

Auch wird dies durch den folgenden Bericht des Prophe-ten (s) belegt: 
 »البيت خارج Ȝان ما علي وعلى. البيت بخدمة فاطمة ابنته على قضى «

Er (s) entschied, dass seine Tochter Fāṭima die Hausar-beit zu verrichten hat und ʿAlī alles, was sich außerhalb des Hauses befindet. Bei ibn Abī Šaiba in geschlossener Kette von Ḍamra ibn Ḥabīb tradiert. Obwohl sich im Tra-dentenstrang Abū Bakr ibn Maryam al-Ġassānī befindet, so wird dieselbe Bedeutung auch aus jenem Hadith ver-standen, den Aḥmad in seinem „Musnad“ in einer guten Tradierungskette von ʿAlī berichtet. Dort wird erwähnt: 
 اشْتَكَيْتُ  حَتَّى سَنَوْتُ  لَقَدْ  وɱ  َِّɱََِّ  رَسُولَ  ǻَا عَنْهُ  ɱَُّ  رَضِيَ  عَلِيٌّ  فَقَالَ «... 

 ȏِرَضِيَ  فَاطِمَةُ  وَقَالَتْ  صَدْر  َُّɱ مَجَلَتْ  حَتَّى طَحَنْتُ  قَدْ  عَنْهَا  َȏوَقَدْ  يَدَا 
 سَأَلْتُمَانِي مِمَّا بِخَيْرٍ  أُخْبِرȜُُمَا أَلا قَالَ  ثُمَّ ... فَأَخْدِمْنَا وَسَعَةٍ  Ǻِسَبْيٍ  ɱَُّ  جَاءَكَ 

لاَم عَلǻَْهِ  جِبْرȂِلُ  عَلَّمَنِيهِنَّ  Ȝَلِمَاتٌ  فَقَالَ  بَلَى الاَ قَ   دُبُرِ  فِي تُسǺَِّحَانِ  فَقَالَ  السَّ
 فِرَاشȜُِمَا إِلَى أَوȂَْتُمَا وَإِذَا عَشْرًا وَتُكَبِّرَانِ  عَشْرًا وَتَحْمَدَانِ  عَشْرًا صَلاَةٍ  Ȝُلِّ 

 فَوɱََِّ  قَالَ  وَثَلاَثِينَ  أَرȁَْعًا وȜََبِّرَا وَثَلاَثِينَ  ثَلاَثًا وَاحْمَدَا وَثَلاَثِينَ  ثَلاَثًا فَسǺَِّحَا
 ابْنُ  لَهُ  فَقَالَ  قَالَ  وَسَلَّمَ  عَلǻَْهِ  ɱَُّ  صَلَّى ɱَِّ  رَسُولُ  عَلَّمَنِيهِنَّ  مُنْذُ  تَرȜَْتُهُنَّ  مَا

 »صِفِّينَ  لَيْلَةَ  وَلاَ  نَعَمْ  الْعِرَاقِ  أَهْلَ  اɱ  َǻَُّ  قَاتَلَكُمْ  فَقَالَ  صِفِّينَ  لَيْلَةَ  وَلاَ  الْكَوَّاءِ 
(...) Da sagte ʿAlī (r): „O Gesandter Allahs (s)! Bei Allah, ich habe Wasser geschöpft, bis mich meine Brust schmerzte.“ Und Fāṭima sprach: „Ich habe gemahlen, bis meine Hände wund geworden sind. Allah hat dir Sklaven und ausgedehnte Gaben geschenkt, so stelle uns einen Diener zur Verfügung.“ (...) Dann sprach der Gesandte (s): „Soll ich euch nicht von etwas berichten, was besser ist als das, wonach ihr mich gefragt habt?“ 



605 

Sie antworteten: „Bitte!“ Er (s) sprach: „Wörter, die mich Gabriel, Friede sei mit ihm, lehrte. Nach jedem Gebet sagt ihr zehnmal ‚subḥānallāh‘, zehnmal ‚al-ḥamdulillāh‘ und zehnmal ‚Allāhu akbar‘. Wenn ihr euch zu Bett legt, so sagt dreiunddreißigmal ‚sub-ḥānallāh‘, dreiunddreißigmal ‚al-ḥamdulillāh‘ und vier-unddreißigmal ‚Allāhu akbar‘.“ ʿAlī erzählt: „Bei Allah, ich habe niemals davon abgelassen, seitdem der Ge-sandte Allahs (s) es mich gelehrt hat.“ Da fragte ihn ibn al-Kauwāʾ: „Nicht einmal in der Nacht von Ṣiffīn?“ Und ʿAlī antwortete: „Bekämpfe euch Allah, ihr Volk des Irak! Nein, nicht einmal in der Nacht von Ṣiffīn.“  
In diesem Hadith hat der Gesandte (s) ʿAlī für seine Was-serschöpfungstätigkeit außerhalb des Hauses nicht geta-delt. Auch hat er Fāṭima für das Mahlen von Getreide innerhalb des Hauses nicht gerügt. Vielmehr wies er sie auf Wörter hin, die ihnen die Härte des Lebens erleich-tern und im Jenseits für sie besser und beständiger sind. 
Ebenso belegt der Hadith die Pflicht, dass die Frau die Hausarbeit verrichtet und der Mann seiner Arbeit au-ßerhalb des Hauses nachgeht. Denn ihre Bitte nach ei-nem Diener belegt, wie schwer die Hausarbeit für sie und die Arbeit außerhalb des Hauses für ihn war. Wäre dies nicht für beide verpflichtend, würde die Schwere der Arbeit keinen Sinn ergeben. Denn gäbe es keine Verpflichtung, würden beide sich nicht so anstrengen und nicht so verausgaben. 
Dies ist aus dem Hadith von Aḥmad zu verstehen und untermauert den Hadith von ibn Abī Šaiba. 



606 

Zudem hat Abū Ḥanīfa den Hadith angenommen, und eine Reihe von Gelehrten hat ihn angewendet. Zu ihnen gehören Abū Bakr ibn Abī Šaiba, der den Hadith in ge-schlossener Kette herausgebracht hat, und Abū Isḥāq al-Ğūzağānī, der den Hadith ebenfalls über verschiedene Stränge tradiert, wie es der Verfasser von „al-Muġnī“ ausführt, obwohl dieser selbst ihn nicht angenommen hat. 
Auch hat ibn Ḥabīb al-Mālikī im Werk „al-Wāḍiḥa“ den Hadith angenommen und angewendet. Ibn Ḥağar führt im „Fatḥ al-Bārī“ dazu aus: Ibn Ḥabīb berichtet von Aṣbaġ und ibn al-Māḥišūn von Mālik, dass die Hausar-beit für die Ehefrau verpflichtend sei, auch wenn sie An-sehen und Würde besitzt, für den Fall, dass der Ehemann nicht begütert ist. Er sagte: „Deshalb verpflichtete der Prophet (s) Fāṭima zur Arbeit innerhalb des Hauses und ʿAlī zur Arbeit außerhalb.“ 
Aufgrund dessen nehmen wir den Hadith von ibn Abī Šaiba an, der lautet: 

 »البَـيْتِ  خَارِجَ  Ȝَانَ  مَا عَلِيٍّ  وَعَلَى. البَـيْتِ  بِخِدْمَةِ  فَاطِمَةَ  ابْـنَتِهِ  عَلَى قَضَى«
Er (s) entschied, dass seine Tochter Fāṭima die Hausar-beit zu verrichten hat und ʿAlī alles, was sich außerhalb des Hauses befindet. 
Auch pflegte der Prophet (s) seine Frauen anzuweisen, ihn zu bedienen. Muslim berichtet in geschlossener Ket-te von ʿĀʾiša (r), der MuƩer der Gläubigen, dass der Ge-sandte Allahs (s) sprach: 

ي عَائِشَةُ  ǻَا«  »فَفَعَلَتْ  رٍ Ǻِحَجَ  اشْحَذِيهَا قَالَ  ثُمَّ  الْمُدǻَْةَ، هَلُمِّ



607 

„O ʿĀʾiša, bringe das Messer her!“ Dann sagte er (s): „Schleife es mit einem Stein.“, und sie tat es. Und Aḥmad berichtet in einem isnād ṣaḥīḥ (richtigen Kette) von Yaʿīš ibn Ṭaḫma ibn Qais al-Ġifārī, der sagte: 
 ǻَا: قَالَ  ثُمَّ ...  أَطْعِمِينَا عَائِشَةُ، ǻَا: فَقَالَ  عَائِشَةَ، بَيْتِ  إِلَى مَعَهُ  فَانْطَلَقْنَا«

 »اسْـقِينَا عَائِشَةُ،
Wir gingen mit ihm (dem Propheten (s)) zum Hause ʿĀʾišas. Er (s) sprach: „O ʿĀʾiša, gib uns zu essen!“ (...) Dann sagte er: „O ʿĀʾiša, gib uns zu trinken!“ Wenn die Bedienung des Ehemannes mit einer Tätigkeit kollidiert, die das islamische Recht ihr erlaubt hat, wie das Betrei-ben von Handel, oder für wünschenswert erklärt, wie das freiwillige Gebet, so hat die Bedienung des Eheman-nes Vorrang. In diesem Falle muss sie vom Erlaubten bzw. Wünschenswerten Abstand nehmen und ihn be-dienen. Diese beiden Hadithe belegen, dass die Frau in erster Linie Betreuerin des Hauses ist. 
Belege für „Drittens“ sind die Folgenden: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 

 إِلَى وȂََدَاهَا وَجْهُهَا إِلاَّ  مِنْهَا يُرȎَ  أَنْ  ǻَصْلُحْ  لَمْ  حَاضَتْ  إِذَا رȂَِةَ الْجَا إِنَّ  «
 »المِفْصَلِ 

Sobald ein Mädchen die Menstruation erreicht, ist es nicht gestattet, von ihr etwas zu sehen außer dem Ge-sicht und den Händen bis zum Handgelenk. Bei Abū Dāwūd in geschlossener Kette als ḥadīṯ mursal61 von 
                                                      61 Hadith, der über einen geschlossenen, richtigen Tradentenstrang verfügt, jedoch fehlt darin die namentliche Erwähnung des Prophe-tengefährten. 



608 

Qatāda tradiert. Qatāda erlebte den Prophetengefähr-ten Anas (r), daher können seine mursal-Hadithe ange-nommen werden. Diese Festlegung der Kleidung der Frau und ihrer Blöße ist ein Beleg dafür, dass es sich bei ihr um eine Ehre handelt, die geschützt werden muss. Auch sagt Allah, der Erhabene: 
َأي ʮَتَدْخُلُوا لاَ  آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  ًʫرَ  بُـيُو  وَتُسَلِّمُوا تَسْتَأْنِسُوا حَتىَّ  بُـيُوتِكُمْ  غَيـْ

 أَهْلِهَا عَلَى
Ihr, die ihr glaubt, betretet keine anderen Wohnungen als die euren, ehe ihr um Erlaubnis gebeten und ihre Bewohner gegrüßt habt. (24:27) Damit hat Allah (t) den Menschen untersagt, Wohnungen zu betreten außer mit Erlaubnis ihrer Bewohner. Die Nichteinholung der Er-laubnis erachtete Er (t) als Befremden (istīḥāš) und de-ren Einholung als Vertrautheit (istiʾnās). So sagt Er (wört-lich): 

 َّتَسْتَأْنِسُوا حَتى 
[…] bevor ihr Vertrautheit erlangt habt […]. Das „Erlan-gen von Vertrautheit“ stellt eine Metonymie (kināya) für die Einholung der Erlaubnis dar. Mit Erlaubnis ist ge-meint, das Haus nicht zu betreten, während die Frau in ihrer Hauskleidung ist. Deswegen wurde die Erlaubnis sogar dann vorgeschrieben, wenn man zur eigenen Mut-ter eintritt. So wird in einem Hadith erwähnt: Mālik be-richtete mir von Ṣafwān ibn Sulaim, von ʿAṭāʾ ibn Yasār, 

ي؟ عَلَى أَسْـتَأْذِنُ  ɱَِّ  رَسُولَ  ǻَا: فَقَالَ  رَجُلٌ  سَأَلَهُ  ɱ َِّ  رَسُولَ  أَنَّ «  أُمِّ
جُلُ  قَالَ  نَعَمْ،: فَقَالَ  ي: الرَّ  اسْتَأْذِنْ :   ɱ َِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  الْبَيْتِ، فِي مَعَهَا إِنِّ



609 

جُلُ  فَقَالَ  عَلَيْهَا، ي: الرَّ  عَلَيْهَا اسْتَأْذِنْ : ɱ َّ  رَسُولُ  لَهُ  فَقَالَ  خَادِمُهَا إِنِّ
 »عَلَيْهَا فَاسْـتَأْذِنْ : قَالَ  لاَ،: قَالَ  عُرȂَْانَةً؟ تَرَاهَا أَنْ  أَتُحِبُّ 

dass ein Mann den Gesandten Allahs (s) fragte: „O Ge-sandter Allahs (s)!“ Soll ich bei meiner Mutter um Ein-tritt bitten?“ Dieser antwortete: „Ja!“ Da sagte der Mann: „Ich bin mit ihr im Hause.“ Doch der Prophet (s) sprach: „Bitte sie um Erlaubnis!“ Der Mann sagte: „Ich bin ihr Diener.“ Da sprach der Gesandte (s) zu ihm: „Bitte sie (dennoch) um Erlaubnis, möchtest du sie denn nackt sehen?“ Der Mann antwortete: „Nein!“ Da sagte der Prophet: „Also bitte sie um Eintrittserlaub-nis!“ Bei Mālik im „al-Muwaṭṭaʾ“ und bei Abū Dāwūd in den mursal-Hadithen von ʿAṭāʾ ibn Yasār tradiert. Ibn ʿAbd al-Birr sagte dazu im „at-Tamhīd“: „Ein mursal-Hadith, der ṣaḥīḥ ist.“ Und im „al-Istiḏkār“ sagte er: „Er zählt zu den richtigen mursal-Hadithen.“ Auch sagt der Erhabene: 
 َهَا ظَهَرَ  مَا إِلاَّ  زيِنـَتـَهُنَّ  يُـبْدِينَ  وَلا ۖ◌  جُيُوđِِنَّ  ىعَلَ  بخِمُُرهِِنَّ  وَلْيَضْربِْنَ ۖ◌  مِنـْ

 أَوْ  أَبْـنَائهِِنَّ  أَوْ  بُـعُولتَِهِنَّ  آʪَءِ  أَوْ  آʪَئهِِنَّ  أَوْ  لبُِـعُولتَِهِنَّ  إِلاَّ  زيِنـَتـَهُنَّ  يُـبْدِينَ  وَلاَ 
 مَا أَوْ  نِسَائهِِنَّ  أَوْ  أَخَوَاēِِنَّ  بَنيِ  أَوْ  إِخْوَاĔِِنَّ  بَنيِ  أَوْ  إِخْوَاĔِِنَّ  أَوْ  بُـعُولتَِهِنَّ  أَبْـنَاءِ 

رْبةَِ  أوُليِ  غَيرِْ  التَّابعِِينَ  أَوِ  أَيمْاَنُـهُنَّ  مَلَكَتْ   لمَْ  الَّذِينَ  الطِفّْلِ  أَوِ  الرِّجَالِ  مِنَ  الإِْ
  النِّسَاءِ  عَوْراَتِ  عَلَى يَظْهَرُوا

Und sie sollen ihren Schmuck nicht zur Schau stellen, bis auf das, was davon sichtbar ist, und ihre Tücher um ihre Kleidungsausschnitte schlagen und ihren Schmuck vor niemand anderem enthüllen als vor ihren Gatten oder Vätern oder den Vätern ihrer Gatten oder ihren Söhnen oder den Söhnen ihrer Gatten oder ihren Brüdern oder 



610 

den Söhnen ihrer Brüder oder Söhnen ihrer Schwestern oder ihren Frauen oder denen, die sie von Rechts wegen besitzen, oder männlichem Gefolge, das kein Ge-schlechtsverlangen (irba) hat, und den Kindern, die der Blöße der Frauen keine Beachtung schenken. (24:31) 
Damit hat Allah, der Erhabene, festgelegt, was von einer Frau in ihrem privaten Leben über Gesicht und Hände hinaus sichtbar sein darf, und zwar nur vor eheverbote-nen Anverwandten (maḥārim) oder vor Personen, die kein Geschlechtsverlangen haben. Diese Festlegung ist ein klarer Beleg dafür, dass die Frau eine Würde (ʿirḍ) ist, die es zu schützen gilt. Daher wurde sie mit diesen Rechtssprüchen umgeben. Genauso wie Allah (t) die Blöße der Frau festgelegt hat, hat Er auch jene Personen präzise bestimmt, die mehr von ihrer Blöße sehen dür-fen, was belegt, dass die Frau behütet werden muss. Auch wird von ibn ʿAbbās berichtet, dass er den Prophet (s) in einer Ansprache sagen hörte: 

  »مَحْرَمٍ  ذȏِ مَعَ  إِلاَّ  Ǻِامْرَأَةٍ  رَجُلٌ  يَخْلُوَنَّ  لاَ «
Kein Mann darf mit einer Frau in Abgeschiedenheit zusammenkommen, außer mit einem maḥram62 von ihr. Übereinstimmend tradiert, der Wortlaut ist der bei al-Buḫārī. Und bei Muslim erging der Hadith in folgen-dem Wortlaut: 

 »مَحْرَمٍ  ذُو وَمَعَهَا إِلاَّ «
außer ein maḥram ist bei ihr. Des Weiteren wird berich-tet, dass der Prophet (s) sprach: 
                                                      62 für eine Frau eheverbotene männliche Person 



611 

 ذȏِ مَعَ  إِلاَّ  يَوْمٍ  مَسِيرَةَ  تُسَافِرُ  الآخِرِ  وَالْيَوْمِ ǺِاǗَِّ  تُؤْمِنُ  لامْرَأَةٍ  ǻَحِلُّ  لاَ «
 »مَحْرَمٍ 

Keiner Frau, die an Allah und den Jüngsten Tag glaubt, ist es gestattet, eine Reise von einem Tag zu unter-nehmen, außer mit einem maḥram von ihr. Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Und in einem Hadith von ibn ʿAbbās wird berichtet, dass der Prophet (s) sprach: 
 إِنَّ  ɱَِّ  رَسُولَ  ǻَا: فَقَالَ  رَجُلٌ  مَ فَقَا مَحْرَمٍ، ذȏِ مَعَ  إِلاَّ  الْمَرْأَةُ  تُسَافِرِ  وَلاَ «... 

ةً  خَرَجَتْ  امْرَأَتِي ي حَاجَّ  فَحُجَّ  انْطَلȖِْ : قَالَ  وȜََذَا، Ȝَذَا غَزْوَةِ  فِي اكْـتُتِبْتُ  وَإِنِّ
 »امْرَأَتِكَ  مَعَ 

(...) Und keine Frau darf eine Reise unternehmen, au-ßer ein maḥram ist bei ihr. Da erhob sich ein Mann und sprach: „O Gesandter Allahs. Meine Frau hat sich auf die Pilgerreise begeben und ich habe mich für einen Feldzug eingetragen.“ Da antwortete der Gesandte Al-lahs: „Zieh los und pilgere mit deiner Frau!“ Bei Muslim über den Weg von ibn ʿAbbās in geschlossener Kette tradiert. So hat der Gesandte (s) den Mann aus einer in den Kampf ziehenden Armee austreten lassen, um seine Frau zu behüten. Auch sagt der Erhabene: 
تيِ  النِّسَاءِ  مِنَ  وَالْقَوَاعِدُ «  يَضَعْنَ  أَنْ  جُنَاحٌ  عَلَيْهِنَّ  فَـلَيْسَ  كَاحًانِ  يَـرْجُونَ  لاَ  اللاَّ

رَ  ثيَِابَـهُنَّ   »بِزيِنَةٍ  مُتَـبرَجَِّاتٍ  غَيـْ
Und für diejenigen Frauen, die sich zur Ruhe gesetzt haben (al-qawāʿid) und nicht mehr zu heiraten hoffen, ist es keine Sünde, wenn sie ihre Gewänder ablegen, ohne jedoch ihre Zierde zur Schau zu stellen. (24:60) Die āya bedeutet nicht, dass sie sich nicht zieren - also 



612 

schmücken - dürfen. Denn das Schmücken ist für eine Frau generell erlaubt. Vielmehr sollen sie ihre Zierde bzw. ihren Schmuck nicht in einer Weise zur Schau stel-len, die die Aufmerksamkeit der Männer auf sie lenkt. So ist die Zurschaustellung der Zierde (tabarruğ) untersagt worden, nicht aber die Zierde an sich. Alle diese Belege sind ein definitiver Beweis dafür, dass die Frau eine Würde ist, die es zu schützen gilt. Damit ist der Rechts-beleg für diesen Artikel klargeworden. 
Artikel 113 – Männer und Frauen müssen grundsätzlich voneinander getrennt werden. Sie kommen nur für eine Notwendigkeit zusammen, die das islamische Recht erlaubt hat, wie Pilger-fahrt oder Handel. 
Dieser Artikel leitet sich aus mehreren Belegen ab: Ers-tens: Das islamische Recht hat für den Muslim ein priva-tes und ein öffentliches Leben festgelegt. Im privaten Leben hat es der Frau erlaubt, vor ihren eheverbotenen Anverwandten (maḥārim) das zu zeigen, was sich (an Schmuck) auf ihrer Blöße befindet. Im öffentlichen Le-ben jedoch darf sie von ihrem Körper nur Gesicht und Hände zeigen. Zweitens: Für das Gebet hat das islami-sche Recht bestimmt, dass die Reihen der Frauen sich hinter den Reihen der Männer befinden. Drittens: Es hat sowohl den Männern befohlen, die Blicke vor den Frau-en zu senken, als auch den Frauen, die Blicke vor den Männern zu senken. Viertens: Im öffentlichen Leben hat es der Frau befohlen, ein vollständiges, sittsames Ge-wand zu tragen, das alle Schmuckzonen bedeckt, außer was davon sichtbar ist. Fünftens: Im privaten Leben hat 



613 

es der Frau erlaubt, vor ihren eheverbotenen Anver-wandten das zu zeigen, was sich über ihrer Blöße befin-det. 
Die Belege für all diese Rechtssprüche weisen darauf hin, dass Frauen von Männern grundsätzlich zu trennen sind, sodass jeder von ihnen in einer Umgebung lebt, die sich vom anderen unterscheidet. Auf der anderen Seite er-laubte das islamische Recht der Frau, Dinge zu tun, legte ihr andere Dinge als wünschenswert ans Herz und erhob wiederum andere Dinge zu einer Pflicht für sie. Somit muss ihr die Möglichkeit gegeben werden, das zu erfül-len, was für sie verpflichtend, wünschenswert und er-laubt ist, jedoch ohne ihre Zierde zur Schau zu stellen und in einer Kleidung, die Allah (t) im Koran folgender-maßen beschrieben hat: 

 َِنَّ  عَلَى بخِمُُرهِِنَّ  وَلْيَضْربِْنđِجُيُو 
Auch sollen sie ihre Kopftücher (ḫumurihinna) auf ihre Kleidungsausschnitte (ğuyūbihinna) schlagen. (24:31) Dies betrifft den oberen Körperbereich; und für den un-teren Körperbereich gilt: 

 َجَلاَبِيبِهِنَّ  مِنْ  عَلَيْهِنَّ  يُدْنِين 
(...) sie sollen ihre Hüllgewänder (ğalābīb) über sich herabsenken (yudnīna). (33:59) Denn der ğilbāb (Plural: ğalābīb) ist das Hüllgewand, das über der Kleidung ge-tragen wird. Im Sprachlexikon „aṣ-Ṣiḥāḥ“ führt al-Ğauharī dazu aus: Der ğilbāb ist das Hüllgewand, man sagt auch: das Hülltuch. Und im „al-Qāmūs al-muḥīṭ“ heißt es: Der ğilbāb - wie sirdāb und sinmār - ist ein Klei-dungsstück, ein breites Gewand für die Frau, das etwas 



614 

kleiner als ein Hülltuch ist, oder das, mit dem sie - wie mit einem Hülltuch - ihre Kleidung bedeckt. Das Herab-senken (idnāʾ) des Gewandes bedeutet, es hinabreichen zu lassen. So sagt man: adnā as-sitra - arḫāh. Zu Deutsch: Er senkte das Tuch herab, d. h.: er ließ es hinab-reichen. „Yudnīna“ bedeutet also, es hinabreichen zu lassen. Und das Hinabreichen des Gewandes kann nur erreicht werden, indem es zu Boden gesenkt wird. Auch sagt der Erhabene: 
 َر  بِزيِنَةٍ  مُتـَبرَجَِّاتٍ  غَيـْ

(...) ohne jedoch ihre Zierde zur Schau zu stellen. (24:60), was das Verbot der Zurschaustellung von Zierde betrifft. 
Nun hat das islamische Recht der Frau die Durchführung von Kauf- und Verkaufsgeschäften, den Abschluss von Miet- und Arbeitsverträgen sowie die Übernahme und Übertragung von Vollmachten erlaubt. Es hat ihr die Pilgerfahrt (ḥağğ) sowie die Entrichtung der zakāt ver-pflichtend vorgeschrieben und ihr wünschenswerte Handlungen, wie das freiwillige Almosen, die Betreuung der Mittellosen und die Pflege der Kranken etc. ans Herz gelegt. Zur Durchführung all dessen kann sie das Haus verlassen und mit Männern zusammenkommen - jedoch in der Kleidung, die das islamische Recht für sie be-stimmt hat. Alle diese Bedürfnisse hat das islamische Recht als legitim anerkannt, indem es sie gesetzlich zu einer Pflicht, zu einer Erlaubnis oder einer wünschens-werten Handlung erklärte. Und zur Durchführung dieser Tätigkeiten hat es der Frau die Zusammenkunft mit Männern erlaubt. Diese Belege machen klar, dass die 



615 

islamische Lebensweise die Trennung von Männern und Frauen im privaten Leben vorsieht. Im öffentlichen Le-ben ist ihre Zusammenkunft statthaft, um das zu vollzie-hen, was für beide vom islamischen Recht her verpflich-tend, wünschenswert oder erlaubt ist, und zwar in der gesetzlichen Kleidung, die das islamische Recht für die Frau bestimmt hat. Das sind die Beweise für diesen Arti-kel. 
Artikel 114 – Der Frau werden dieselben Rechte zuer-kannt wie dem Mann. Ihr obliegen auch die-selben Pflichten bis auf das, was der Islam durch Rechtsbelege ihr oder dem Mann spe-ziell zugewiesen hat. Sie hat das Recht, Han-del und Landwirtschaft zu betreiben, indust-riellen Tätigkeiten nachzugehen, Verträge abzuschließen und Rechtsbeziehungen (mu-ʿāmalāt) einzugehen. Sie hat auch das Recht auf jede Art von Eigentum und das Recht, ihr Eigentum selbst oder durch andere zu ver-mehren. Ebenso hat sie das Recht, alle Le-bensangelegenheiten selbst durchzuführen. 
Beleg für diesen Artikel ist die Tatsache, dass der Ge-setzgeber, als Er Seine Ansprache an die Diener richtete, sie allein in ihrer Eigenschaft als Menschen ansprach, ungeachtet dessen, ob es sich beim Angesprochenen um einen Mann oder eine Frau handelt. So sagt der Erhabe-ne: 

َأي ʮَرَسُولُ  إِنيِّ  النَّاسُ  هَا  َِّɍيعًا إِليَْكُمْ  ا  جمَِ



616 

Ihr Menschen! Ich bin der Gesandte Allahs zu euch al-len. (7:158) 
َأي ʮَربََّكُمْ  اتَّـقُوا النَّاسُ  هَا 

Ihr Menschen! Fürchtet euren Herrn! (22:1) 
َأي ʮَاسْتَجِيبُوا آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  َِّɍِ  ِوَلِلرَّسُول 

Ihr, die ihr glaubt! Folgt Allah und dem Gesandten. (8:24) 
 َالصِّيَامُ  عَلَيْكُمُ  كُتِب 

Das Fasten ist euch vorgeschrieben worden. (2:183) 
 ْفَـلْيَصُمْهُ  الشَّهْرَ  مِنْكُمُ  شَهِدَ  فَمَن 

Wer also von euch den Monat erlebt, der soll ihn fas-ten. (2:185) 
الصَّلاَةَ  وَأَقِيمُوا 

Und verrichtet das Gebet! (2:43) 
 ْأمَْوَالهِمِْ  مِنْ  خُذ 

Nimm von ihrem Vermögen. (9:103) 
َا  وَالْمَسَاكِينِ  للِْفُقَرَاءِ  الصَّدَقاَتُ  إِنمَّ

Wahrlich, die Pflichtalmosen gelten allein für die Armen und die Mittellosen. (9:60) 
 َوَالْفِضَّةَ  الذَّهَبَ  يَكْنِزُونَ  وَالَّذِين 

Und diejenigen, die Gold und Silber horten (...). (9:34) 
 َّوَأَحَل  َُّɍوَحَرَّمَ  الْبـَيْعَ  ا  َʪِّالر 



617 

Doch Allah hat den Handel erlaubt und den Zins verbo-ten. (2:275) In dieser Art sind viele Texte ergangen. In all diesen Texten spricht der Gesetzgeber die Menschen in genereller Form an, abgesehen davon, ob der Angespro-chene ein Mann oder eine Frau ist. Und diese Allge-meingültigkeit in der Ansprache des Gesetzgebers bleibt in ihrer Gesamtheit bestehen. Demzufolge ist die islami-sche Gesetzgebung für den Menschen erlassen worden - nicht für den Mann in seiner Eigenschaft als Mann und auch nicht für die Frau in ihrer Eigenschaft als Frau. Sie ist vielmehr an den Menschen gerichtet in seiner Eigen-schaft als Mensch. Die in der Scharia beinhalteten islam-rechtlichen Anweisungen sind somit an den Menschen ergangen. Die darin vorhandenen Rechte und Pflichten gelten demnach für den Menschen an sich. Und dies ist der Beweis für die Feststellung im Artikel, dass der Frau dieselben Rechte zuerkannt werden wie dem Mann und ihr auch dieselben Pflichten obliegen. Denn das islami-sche Recht ist für den Menschen ergangen, und beide sind in ihrem Menschsein ebenbürtig. Es ist weder allein an die Frau noch an den Mann gerichtet. Somit sind bei-de in der Ansprache des Gesetzgebers, die sich mit den islamischen Rechtssprüchen an den Menschen wendet, gleichgestellt. 
Diese Allgemeingültigkeit in der Ansprache des Gesetz-gebers bleibt für die gesamte Scharia bestehen. Sie gilt für jedes einzelne Gesetz, solange durch den Offenba-rungstext kein spezifischer Rechtsspruch für die Frau oder für den Mann ergangen ist. Nur dann gilt der Rechtsspruch - eben durch diesen Offenbarungstext - spezifisch für die Frau oder für den Mann. Die Scharia an 



618 

sich bleibt aber weiterhin generell für den Menschen gültig, ungeachtet dessen, ob es sich um einen Mann oder eine Frau handelt: 
 ْأيَ قُل ʮَرَسُولُ  إِنيِّ  النَّاسُ  هَا  َِّɍيعًا إِلَيْكُمْ  ا  جمَِ

Ihr Menschen! Ich bin der Gesandte Allahs zu euch al-len. (7:158) Ebenso bleiben alle weiteren Rechtssprüche in ihrer Allgemeingültigkeit für den Menschen - egal, ob Mann oder Frau - bestehen. 
َأي ʮَاسْتَجِيبُوا آمَنُوا الَّذِينَ  هَا  َِّɍِ  ِوَلِلرَّسُول 

Ihr, die ihr glaubt! Folgt Allah und dem Gesandten. (8:24) 
وَأَطِيعُوا  ََّɍوَالرَّسُولَ  ا 

Und gehorcht Allah und dem Gesandten. (3:132) 
 ْفَـلْيَصُمْهُ  الشَّهْرَ  مِنْكُمُ  شَهِدَ  فَمَن 

Wer also von euch den Monat erlebt, der soll ihn fas-ten. (2:185) 
مِنْكُمْ  عَدْلٍ  ذَوَيْ  وَأَشْهِدُوا 

Und ruft zwei rechtschaffene Leute von euch als Zeugen heran. (65:2) In dieser Art sind viele andere Rechtssprü-che ergangen. Sie alle bleiben für den Menschen gene-rell gültig, ohne Männlichkeit oder Weiblichkeit in Be-tracht zu ziehen. 
Grundsätzlich gilt also, dass der Gesetzgeber die Scharia für den Menschen erlassen hat, nicht für den Mann und auch nicht für die Frau, sondern für beide in ihrer Eigen-schaft als Menschen. Danach wurden vom Gesetzgeber 



619 

bestimmte Rechtssprüche spezifisch für die Frau erlas-sen und andere, die spezifisch für den Mann gelten. Die Einschränkung der Frau auf spezifisch für sie und des Mannes auf spezifisch für ihn geltende Gesetze bleibt also allein auf diese spezifischen Gesetze begrenzt und darf nicht über sie hinaus ausgedehnt werden. Auch gilt die Einschränkung nur im Rahmen der Texte, die mit den spezifizierenden Rechtssprüchen ergangen sind. Kein Rechtsspruch gilt für einen der beiden Geschlechter spe-zifisch, es sei denn, die Textstelle richtet sich in klarer Form speziell an den Mann oder an die Frau. 
Die spezifische Gültigkeit bestimmter Rechtssprüche allein für die Frau oder für den Mann ist somit eine Aus-nahme von der Allgemeingültigkeit der Scharia, die in ihrer Allgemeingültigkeit bestehen bleibt. Jedes ihrer Gesetze bleibt somit allgemeingültig, wobei man bei der Ausnahme von der Allgemeingültigkeit an der Bedeu-tungsgrenze des Textes innehalten muss, der diese Aus-nahme beinhaltet, ohne diese zu überschreiten. So gibt es z. B. Rechtssprüche, die allein für Frauen und nicht für Männer gelten, wie beispielsweise das Ablassen vom Ge-bet und vom Fasten im Ramadan während der Menstru-ationsphase oder die Akzeptanz der Zeugenaussage ei-ner einzigen Frau in jenen Angelegenheiten, die nur Frauen sehen können, wie z. B. die Jungfräulichkeit, oh-ne dabei die allgemeine Mindestzeugenzahl (niṣāb) zur Bedingung zu erheben. Dies gilt spezifisch für Frauen, weil dazu Textbelege ergangen sind. Dieser Rechts-spruch gilt somit ausschließlich für die Frau und nicht für den Mann. Allerdings wird die Spezifizierung allein auf diesen und auf jene Rechtssprüche beschränkt, für die 



620 

explizit ein spezifizierender Textbeleg vorhanden ist. Kei-nesfalls darf die Spezifizierung auf andere Bereiche aus-gedehnt werden. Vielmehr gilt die Ansprache des Ge-setzgebers weiterhin für die Frau gleichermaßen wie für den Mann ohne irgendeinen Unterschied, weil sie gene-rell für den Menschen ergangen ist, weder allein für den Mann noch allein für die Frau. Beispielsweise existieren Rechtssprüche, die spezifisch für Männer gelten, wie etwa Herrschaft bzw. Regentschaft. So darf diese nur von Männern ausgeübt werden. Der Rechtsspruch gilt hierbei spezifisch für Männer, weil dazu ein Textbeleg ergangen ist. Er gilt somit ausschließlich für Männer und nicht für Frauen. Jedoch wird er allein auf die Herrschaft beschränkt und betrifft weder das Gerichtswesen noch die Leitung staatlicher Kreisämter. Denn der Text hat die Herrschaft bzw. die Befehlshaber zum Thema und nichts Anderes. Daher bleibt der Rechtsspruch allein auf jenen Bereich beschränkt, auf den sich die Textaussage be-zieht. Keinesfalls darf er auf andere Bereiche spezifizie-rend wirken, für die kein Textbeleg ergangen ist. Viel-mehr ist die Ansprache des Gesetzgebers weiterhin an die Frau in gleicher Weise gerichtet wie an den Mann ohne irgendeinen Unterschied. Denn die Ansprache ist generell an den Menschen gerichtet, weder speziell an den Mann noch an die Frau. Demzufolge existieren im Islam keine Frauen- oder Männerrechte, auch gibt es keine Pflichten für Frauen oder für Männer. Was im Is-lam vorhanden ist, sind Rechte und Pflichten für den Menschen in seiner Eigenschaft als Mensch, ohne den Aspekt der Männlichkeit oder Weiblichkeit irgendwie zu 



621 

beachten, also ganz abgesehen vom Umstand, ob es sich um einen Mann oder eine Frau handelt. 
Die Scharia mit all ihren Gesetzen ist somit generell für den Menschen ergangen. Einige Gesetze sind von dieser Allgemeingültigkeit ausgenommen worden und spre-chen durch einen spezifizierenden Textbeleg die Frau in ihrer Eigenschaft als Frau an. Ebenso sind andere Geset-ze ausgenommen worden, die mit einem spezifizieren-den Textbeleg den Mann in seiner Eigenschaft als Mann ansprechen. Folglich kann aufgrund der Allgemeingültig-keit der Scharia und der Allgemeingültigkeit aller ihrer Gesetze die Frau im Handelsgewerbe, in der Landwirt-schaft und der Industrie gleichermaßen tätig werden wie der Mann. Denn die Ansprache des Gesetzgebers ist hier an den Menschen gerichtet. Auch kann sie sämtliche Rechtshandlungen vollziehen, seien es Verträge oder Rechtsbeziehungen, da die Ansprache des Gesetzgebers generell an den Menschen gerichtet ist. Sie kann durch irgendeinen der islamisch legitimen Erwerbsgründe Vermögen im Eigentum erwerben und dieses in jener Weise, die sie für richtig hält, vermehren, sei es durch sie selbst oder durch andere, weil auch hier die Anspra-che des Gesetzgebers an den Menschen gerichtet ist. Ebenso kann sie sich der Bildung und Lehre annehmen, politisch tätig werden, sich politischen Parteien an-schließen und die Herrscher zur Rechenschaft ziehen, da die Ansprache des Gesetzgebers in all diesen Bereichen an den Menschen gerichtet ist. Sie kann sämtliche Ange-legenheiten des öffentlichen Lebens in gleicher Weise ausüben wie Männer ohne irgendwelchen Unterschied, und zwar mit allen sich daraus ergebenden Folgen und 



622 

allem, was für sie zur Bewältigung der Lebensherausfor-derungen notwendig ist, weil die dazu ergangene An-sprache des Gesetzgebers generell an den Menschen gerichtet ist. 
Artikel 115 – Die Frau darf in den Staatsdienst aufge-nommen werden, Mitglieder in die Ratsver-sammlung wählen und selbst Mitglied darin sein. Sie darf sich an der Wahl des Kalifen be-teiligen und ihm die baiʿa leisten. 
Beleg dafür ist der Beleg für die Rechtsgültigkeit eines Dienstvertrages, denn der Angestellte ist ein Dienst-nehmer und ebenso der Richter. Und der Beleg für die Rechtsgültigkeit eines Dienstvertrages ist in genereller (ʿām) und unbestimmter (muṭlaq) Form ergangen. So sprach der Gesandte Allahs (s): 

 »عَرَقُهُ  يَجِفَّ  أَنْ  قَـبْلَ  أَجْرَهُ  الأَجِيرَ  أَعْطُوا «
Gebt dem Dienstnehmer (ağīr) seinen Lohn, bevor sein Schweiß getrocknet ist. Bei ibn Māğa über ʿAbdullāh ibn ʿUmar in geschlossener KeƩe tradiert. Der Ausdruck Dienstnehmer ist hier generell (ʿām) gehalten, er um-fasst sowohl Männer als auch Frauen. Auch tradiert al-Buḫārī in geschlossener Kette von Abū Huraira einen Hadith, den der Prophet (s) von seinem Herrn berichtet. Darin heißt es: 

 أَجِيرًا اسْـتَأْجَرَ  وَرَجُلٌ : «قال أن إلى »الْقǻَِامَةِ  يَوْمَ  خَصْمُهُمْ  أَنَا ثَلاثَةٌ «
 »أَجْرَهُ  ǻُعȊِْ  وَلَمْ  مِنْهُ  فَاسْـتَوْفَى



623 

Dreien bin Ich ein Gegner am Tage der Auferstehung: (...) Bis er sagte: Und ein Mann, der einen Dienstneh-mer anwirbt, die Leistung von ihm einholt und ihm sei-nen Lohn verwehrt. Hier ist der Ausdruck Dienstnehmer (ağīr) unbestimmt (muṭlaq) gehalten, somit trifft er so-wohl auf Männer als auch auf Frauen zu. Auch wird ein Dienst- oder Mietvertrag definiert als „Nutzvertrag mit Gegenleistung“. Nun ist die Tätigkeit in staatlichen Äm-tern bzw. im Gerichtswesen ein Nutzvertrag, der zwi-schen dem Staat und einem Angestellten abgeschlossen wird, wobei dessen Gehalt die Gegenleistung darstellt. So hat ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb aš-Šifāʾ - einer Frau aus sei-nem Stamm - die Aufgabe des ḥisba-Gerichts in Medina übertragen. Eine Frau darf jedoch weder die Stelle des maẓālim- noch des Obersten Richters übernehmen, der für das maẓālim-Gericht zuständig ist, da beides zur Re-gentschaft zählt. 
Die Ratsversammlung dient hingegen der Beratung und Rechenschaftsforderung, wobei die Beratung (aš-šūrā) mit allgemeinem Beleg feststeht: 

 ْالأَْمْرِ  فيِ  وَشَاوِرْهُم 
Und berate dich mit ihnen in der Angelegenheit. (3:159) 

 ْشُورَى وَأَمْرُهُم 
(...) und deren Angelegenheit in gegenseitiger Beratung steht. (42:38) Auch trat der Gesandte (s) zu Um Salama ein, als die Muslime das Rasieren und Kürzen der Haare 



624 

zur Beendigung des Weihezustandes 63  verweigerten, und sprach zu ihr: 
 »الْمُسْلِمُونَ  هَلَكَ  لَقَدْ «

Wahrlich, die Muslime sind verloren. Bei al-Buḫārī über den Weg von al-Miswar ibn Maḫrama tradiert. Der Pro-phet (s) erzählte ihr, was passiert war, und sie sagte ihm: 
»Ȗعجل له قالت ثم وقصروا، فحلقوا فقاموا ففعل، يخالفونك، لا فإنهم احل 

 »ففعل بهم، Ǻالسفر
„Rasiere deinen Kopf, und sie werden dir nicht wider-sprechen.“ Er tat es, und die Leute erhoben sich, rasier-ten ihre Köpfe und kürzten ihre Haare. Dann sagte sie ihm: „Beeile dich, mit ihnen abzureisen.“ Und er (s) tat es. Bei diesem Ereignis nahm der Prophet (s) die Mei-nung einer Frau an, was belegt, dass ihre Meinung in allen Angelegenheiten angenommen werden kann, sei es in der Politik oder anderen Bereichen. Auch ist das Mitglied der Ratsversammlung im Grunde ein Mei-nungsvertreter. Nun gilt die Vertretungserlaubnis für die Frau gleichermaßen wie für den Mann wegen der Allge-meingültigkeit der diesbezüglich ergangenen Rechtsbe-lege. Gleiches gilt für die Rechenschaftsforderung. So sind die Offenbarungstexte bezüglich des Gebietens des Rechten und Anprangerns des Unrechts allgemein gehal-ten. Sie betreffen die Frau ebenso wie den Mann. Mus-lim berichtet von Um Salama, dass der Gesandte Allahs (s) sprach: 

                                                      63 Der Weihezustand während der Pilgerfahrt; arab.: iḥrām 



625 

 وَلَكِنْ  سَلِمَ، أَنȜَْرَ  وَمَنْ  بَرِئَ، عَرَفَ  فَمَنْ  وَتُنȜِْرُونَ، فَتَعْرِفُونَ  أُمَرَاءُ  سَتَكُونُ «
 »صَلَّوْا مَا لا: قَالَ  نُقَاتِلُهُمْ؟ أَفَلاَ : قَالُوا وَتَاǺَعَ، رَضِيَ  مَنْ 

„Es wird Befehlshaber geben; ihr werdet (ihre Hand-lungen) erkennen und ablehnen. Wer erkennt, ist un-schuldig64, und wer (es mit dem Herzen) ablehnt, der ist gefeit. Wehe dem aber, der gutheißt und folgt.“ Sie fragten: „Sollen wir sie nicht bekämpfen?“ Er antworte-te: „Nein, solange sie beten!“ Das Gebet ist hier eine Metonymie für das Regieren nach dem Islam. Auch die-ser Hadith gilt generell für Mann und Frau. Ebenso wie Männer die Herrscher zur Rechenschaft zogen, wurden diese auch von Frauen zur Rechenschaft gezogen. 
Was die Tatsache betrifft, dass die Männer die Herrscher zur Rechenschaft zogen, so berichten al-Buḫārī und Mus-lim von Abū Huraira, der sprach: Als der Gesandte Allahs (s) verstarb, Abū Bakr die Herrschaft übernahm und eini-ge unter den Arabern vom Islam abfielen, sprach ʿUmar: „Wie kannst du die Leute bekämpfen, wo doch der Ge-sandte Allahs (s) sagte: 

ُ، إِلاَّ  إِلَهَ  لا ǻَقُولُوا حَتَّى النَّاسَ  أُقَاتِلَ  أَنْ  أُمِرْتُ « َّɱ  ْعَصَمَ  فَقَدْ  قَالَهَا فَمَن 
ي  »ɱَِّ  عَلَى وَحِسَاǺُهُ  Ǻِحَقِّهِ، إِلاَّ  وَنَفْسَهُ  مَالَهُ  مِنِّ

Mir ist befohlen worden, die Menschen zu bekämpfen, bis sie sagen: „Es gibt keinen Gott außer Allah.“ Wer das sagt, hat sein Vermögen und sein Leben - bis auf den Rechtsanspruch darauf - vor mir gewahrt, und sei-ne Rechenschaft obliegt Allah. Doch Abū Bakr antworte-
                                                      64 Weil er so einen Weg zur Beseitigung ihres Unrechts gefunden hat. 



626 

te: „Bei Allah, ich werde jeden bekämpfen, der zwischen Gebet und zakāt unterscheidet. Denn die zakāt ist der Rechtsanspruch am Vermögen. Bei Allah, sollten sie mir ein Halfter verweigern, das sie dem Gesandten Allahs (s) zu entrichten pflegten, so werde ich sie dafür bekämp-fen!“ Da sagte ʿUmar: „Bei Allah, es war nicht anders, als dass Allah das Herz Abū Bakrs (für diesen Entschluss) geöffnet hatte, und so erkannte ich, dass es die Wahrheit war.“ Was das Recht anbelangt, dass Frauen den Herr-scher zur Rechenschaft ziehen dürfen, so kritisierte eine Frau den Kalifen ʿUmar (r) dafür, dass er es den Men-schen untersagte, mehr als vierhundert Dirham als Brautgabe zu verlangen. Sie sprach zu ihm: Das steht dir nicht zu, o ʿUmar. Hast du denn nicht die Worte Allahs vernommen: 
 ْتُم ئًا مِنْهُ  Ϧَْخُذُوا فَلاَ  قِنْطاَراً إِحْدَاهُنَّ  وَآتَـيـْ  شَيـْ

und ihr einer von ihnen ein Talent (als Brautgabe) gabt, so zwackt nichts davon ab! (4:20) Da sagte ʿUmar: Eine Frau hat Recht und ʿUmar hat Unrecht! Das erwähnt al-Qurṭubī in seiner Koranexegese, al-Āmidī in seinem Werk „al-Iḥkām“ und al-Ġazālī in seinem Buch „al-Mustaṣfā“. 
Was die Recht der Frau anbelangt, den Kalifen zu wählen und ihm die baiʿa zu leisten, so ist der Hadith von Um ʿAṭīya klar in der Aussage, dass Frauen (dem Propheten) die baiʿa leisteten. Al-Buḫārī berichtet in geschlossener Kette von Um ʿAṭīya, die sagte: 

ـǻَاحَةِ، عَنِ  نَهَانَاوَ  شَـيْئًا Ǻِاǻُ  َِّǗشْرȜِْنَ  لاَ  أَنْ  عَلَيْنَا فَقَرَأَ   النَّبِيَّ  Ǻَاǻَعْـنَا«  النِّ
 ...» يَدَهَا مِنَّا امْرَأَةٌ  فَقǺََضَتِ 



627 

Wir (Frauen) leisteten dem Gesandten Allahs (s) die baiʿa. Er trug uns vor, dass wir Allah nichts beigesellen dürfen, und untersagte uns die Totenklage. Da zog eine Frau von uns ihre Hand zurück. (...) Auch wird im ehr-würdigen Koranvers erwähnt: 
يُـبَايعِْنَكَ  الْمُؤْمِنَاتُ  جَاءَكَ  إِذَا 

Wenn die gläubigen Frauen zu dir kommen und dir den Treueeid (baiʿa) leisten (...) (60:12) Dies ist klar in der Aussage, dass die Frauen die baiʿa leisteten. Somit hat eine Frau das Recht, den Kalifen zu wählen und ihm die baiʿa zu leisten. 
Artikel 116 – Die Frau darf nicht mit Regierungsaufga-ben betraut werden. Sie darf weder Kalif noch Assistent (muʿāwin) noch Gouverneur (wālī) oder Kreisvorsteher (ʿāmil) sein oder irgendeine Tätigkeit ausüben, die als Regie-rungstätigkeit zu betrachten ist. Sie darf nicht Oberster Richter sein oder Richter im maẓālim-Gericht und darf das Amt des amīr al-ğihād nicht übernehmen. 
Beleg für diesen Artikel ist der bei al-Buḫārī tradierte Bericht von Abū Bakra, der sagte: 

 لَنْ : «قال ȜسرȎ  بنت عليهم ملَّكوا فارس أهل أن  الله رسول بلغ لما«
 »امْرَأَةً  أَمْرَهُمُ  وَلَّوْا قَوْمٌ  ǻُفْلِحَ 

Als der Gesandte Allahs (s) vernahm, dass das Volk der Perser die Tochter des Chosroes zu ihrer Königin er-nannten, sprach er: „Niemals wird ein Volk erfolgreich 



628 

sein, das seine Befehlsgewalt einer Frau überträgt.“ Bei al-Buḫārī in geschlossener Kette von Abū Bakra tradiert. Der Hadith ist klar in der Aussage, dass die Regentschaft einer Frau nicht übertragen werden darf. Somit darf eine Frau keinerlei Tätigkeit übernehmen, die zur Regie-rungsausübung zählt, sei es die eines Kalifen, eines Assis-tenten (muʿāwin), eines Gouverneurs (wālī), eines Obersten oder eines maẓālim-Richters oder auch eines Kreisvorstehers (ʿāmil). Dies gilt uneingeschränkt auf-grund des dazu klar ergangenen Hadithes. 
Dass sie auch die Befehlsgewalt im ğihād nicht über-nehmen darf, ergibt sich aus der Tatsache, dass der ğihād für die Frau keine Pflicht darstellt. Daher kann sie die Befehlsgewalt nicht über jemanden innehaben, für den der ğihād verpflichtend ist. 
Artikel 117 – Die Frau lebt in einem privaten und in einem öffentlichen Bereich. Im öffentlichen Leben ist es ihr gestattet, mit Frauen, ehe-verbotenen männlichen Anverwandten (maḥārim) und fremden Männern zusammen zu sein, und zwar unter der Voraussetzung, dass nichts von ihr zu sehen ist als das Ge-sicht und die Hände, dass sie weder ihre Rei-ze zur Schau stellt noch sich unanständig verhält. Im privaten Leben darf sie nur mit Frauen oder maḥārim zusammen sein, das Zusammenleben mit fremden Männern ist ihr nicht gestattet. Im privaten wie im öffent-lichen Leben ist sie an sämtliche Gesetze des islamischen Rechts gebunden. 



629 

Beleg für diesen Artikel ist der Vers über die Pflicht zur Einholung der Eintrittserlaubnis: 
رَ  بُـيُوʫً  تَدْخُلُوا لاَ  آمَنُوا الَّذِينَ  هَاʮَ أيَ«  وَتُسَلِّمُوا تَسْتَأْنِسُوا حَتىَّ  بُـيُوتِكُمْ  غَيـْ

 »أَهْلِهَا عَلَى
Ihr, die ihr glaubt, betretet keine anderen Wohnungen als die euren, bevor ihr um Erlaubnis gebeten und ihre Bewohner gegrüßt habt. (24:27) Ebenso ist es der Vers über die Erlaubnis, die Schmuckzonen vor eheverbote-nen Anverwandten (maḥārim) zu zeigen. 

 َهَا ظَهَرَ  مَا إِلاَّ  زيِنـَتـَهُنَّ  يُـبْدِينَ  وَلا ۖ◌  جُيُوđِِنَّ  عَلَى بخِمُُرهِِنَّ  وَلْيَضْربِْنَ ۖ◌  مِنـْ
 أَوْ  أَبْـنَائهِِنَّ  أَوْ  بُـعُولتَِهِنَّ  آʪَءِ  أَوْ  آʪَئهِِنَّ  أَوْ  لبُِـعُولتَِهِنَّ  إِلاَّ  زيِنـَتـَهُنَّ  يُـبْدِينَ  وَلاَ 

  أَخَوَاēِِنَّ  بَنيِ  أَوْ  إِخْوَاĔِِنَّ  بَنيِ  أَوْ  إِخْوَاĔِِنَّ  أَوْ  بُـعُولتَِهِنَّ  أَبْـنَاءِ 
Und sie sollen ihren Schmuck nicht zur Schau stellen, bis auf das, was davon sichtbar ist, und ihre Tücher um ihre Kleidungsausschnitte schlagen und ihren Schmuck vor niemand anderem enthüllen als vor ihren Gatten oder Vätern oder den Vätern ihrer Gatten oder ihren Söhnen oder den Söhnen ihrer Gatten oder ihren Brüdern oder den Söhnen ihrer Brüder oder Söhnen ihrer Schwestern. (24:31) Diese beiden Verse sind der Beleg für das Privat-leben. Sodann existieren Verse, die die vollständige Klei-dung der Frau beschreiben: 
Das Kopftuch: 

 َِنَّ  عَلَى بخِمُُرهِِنَّ  وَلْيَضْربِْنđِجُيُو  
Auch sollen sie ihre Kopftücher (ḫumurihinna) auf ihre Kleidungsausschnitte (ğuyūbihinna) schlagen. (24:31) 



630 

Das Übergewand bzw. Hüllgewand (ğīlbāb): 
 َجَلاَبيِبِهِنَّ  مِنْ  عَلَيْهِنَّ  يدُْنِين  

(...) sie sollen ihre Hüllgewänder (ğalābīb) über sich herabsenken (yudnīna). (33:59) 
Keine Zurschaustellung von Reizen: 

 َر   بِزيِنَةٍ  مُتـَبرَجَِّاتٍ  غَيـْ
(...) ohne jedoch ihre Zierde zur Schau zu stellen. (24:60) Diese Verse gemeinsam mit den Texten, die auf die ver-pflichtenden, wünschenswerten und erlaubten Hand-lungen hinweisen, welche Allah für die Frau und den Mann in gleicher Weise gesetzlich erlassen hat, sind der Beleg für das öffentliche Leben. In diesem hat Allah (t) der Frau die Erlaubnis erteilt, Handel und Landwirtschaft zu betreiben, Industrie- und Fertigungstätigkeiten durchzuführen, im Staatsdienst und im Gerichtswesen angestellt zu sein, sich an politischen Parteien zu beteili-gen, die Herrscher zur Rechenschaft zu ziehen und - gleich dem Mann - alle Herausforderungen des Lebens zu bewältigen. Als Er (t) ihr dies jedoch gestattete, stellte Er dem spezifische Rechtssprüche zur Seite. So legte Er ihr das Gewand fest, in welchem sie im öffentlichen Le-ben zu erscheinen hat; dieses muss ihren gesamten Kör-per bedecken bis auf Gesicht und Hände. Auch darf sie keine Zierde bzw. Reize zur Schau stellen. Der Erhabene sagt: 

 َهَا ظَهَرَ  مَا إِلاَّ  زيِنـَتـَهُنَّ  يُـبْدِينَ  وَلا   مِنـْ
Und sie sollen ihre Zierde nicht zur Schau stellen bis auf das, was davon sichtbar ist. (24:31) Ibn ʿAbbās sagte 



631 

dazu: Das sind Gesicht und Hände. Bei al-Baihaqī in „as-Sunan al-kubrā“ sowie bei ibn ʿAbd al-Birr in „at-Tamhīd“ und bei ibn Kaṯīr in seiner Koranexegese in ge-schlossener Kette tradiert. Auch sagte der Gesandte (s): 
 إِلَى وȂََدَاهَا وَجْهُهَا إِلاَّ  مِنْهَا يُرȎَ  أَنْ  ǻَصْلُحْ  لَمْ  حَاضَتْ  إِذَا الْجَارȂَِةَ  إِنَّ  «

  »المِفْصَلِ 
Sobald ein Mädchen die Menstruation erreicht, ist es nicht gestattet, von ihr etwas zu sehen außer dem Ge-sicht und den Händen bis zum Handgelenk. Bei Abū Dāwūd in geschlossener Kette als mursal-Hadith tradiert. Auch sagt der Erhabene: 

 َر   بِزيِنَةٍ  مُتـَبرَجَِّاتٍ  غَيـْ
(...) ohne jedoch ihre Zierde zur Schau zu stellen. (24:60) Und der Gesandte (s) sprach: 

تْ  اسْـتَعْطَرَتْ  امْرَأَةٍ  أǻَُّمَا«   »زَانǻَِةٌ  فَهِيَ  رȂِحِهَا مِنْ  لِيَجِدُوا قَوْمٍ  ىعَلَ  فَمَرَّ
Jedwede Frau, die sich parfümiert und an einer Gruppe von Leuten vorbeigeht, damit sie ihren Duft wahrneh-men, gilt als Unzüchtige (zāniya). Bei an-Nasāʾī über den Weg von Abū Mūsā al-Ašʿarī tradiert. Den Hadith tradiert auch al-Ḥākim, er stufte ihn als richtig ein, und aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu. Als Er (t) hingegen der Frau das Leben im Privatbereich festlegte, untersagte Er ihr mit anderen zusammenzuleben außer mit Frauen, mit ehe-verbotenen Anverwandten (maḥram) und mit Kindern. So verbot Er ihr im Privatleben vor anderen Personen in ihrer Hauskleidung zu erscheinen außer eben vor Frau-en, eheverbotenen Anverwandten und Kindern. Der Er-habene sagt: 



632 

 َئهِِنَّ  أَوْ  لبُِـعُولتَِهِنَّ  إِلاَّ  زيِنـَتـَهُنَّ  يُـبْدِينَ  وَلاʪَءِ  أَوْ  آʪَأَوْ  أَبْـنَائهِِنَّ  أَوْ  بُـعُولتَِهِنَّ  آ 
 مَا أَوْ  نِسَائهِِنَّ  أَوْ  أَخَوَاēِِنَّ  بَنيِ  أَوْ  إِخْوَاĔِِنَّ  بَنيِ  أَوْ  إِخْوَاĔِِنَّ  أَوْ  بُـعُولتَِهِنَّ  أَبْـنَاءِ 

رْبةَِ  أوُليِ  غَيرِْ  التَّابعِِينَ  أَوِ  أَيمْاَنُـهُنَّ  مَلَكَتْ   لمَْ  الَّذِينَ  الطِفّْلِ  أَوِ  الرِّجَالِ  مِنَ  الإِْ
  النِّسَاءِ  عَوْراَتِ  عَلَى يَظْهَرُوا

Und sie sollen ihren Schmuck nicht zur Schau stellen, bis auf das, was davon sichtbar ist, und ihre Tücher um ihre Kleidungsausschnitte schlagen und ihren Schmuck vor niemand anderem enthüllen als vor ihren Gatten oder Vätern oder den Vätern ihrer Gatten oder ihren Söhnen oder den Söhnen ihrer Gatten oder ihren Brüdern oder den Söhnen ihrer Brüder oder Söhnen ihrer Schwestern oder ihren Frauen oder denen, die sie von Rechts wegen besitzen, oder männlichem Gefolge, das kein Ge-schlechtsverlangen (irba) hat, und den Kindern, die der Blöße der Frauen keine Beachtung schenken. (24:31) 
Auch verbot Er es kategorisch, zu ihr in den Privatbe-reich einzutreten, außer nach Einholung der Erlaubnis, und zwar ungeachtet dessen, ob der Eintretende ein maḥram ist oder nicht. 

 َئهِِنَّ  أَوْ  لبُِـعُولتَِهِنَّ  إِلاَّ  زيِنـَتـَهُنَّ  يُـبْدِينَ  وَلاʪَءِ  أَوْ  آʪَأَوْ  أَبْـنَائهِِنَّ  أَوْ  بُـعُولتَِهِنَّ  آ 
 مَا أَوْ  نِسَائهِِنَّ  أَوْ  أَخَوَاēِِنَّ  بَنيِ  أَوْ  إِخْوَاĔِِنَّ  بَنيِ  أَوْ  إِخْوَاĔِِنَّ  أَوْ  بُـعُولتَِهِنَّ  أَبْـنَاءِ 

رْبةَِ  أوُليِ  غَيرِْ  التَّابعِِينَ  أَوِ  أَيمْاَنُـهُنَّ  مَلَكَتْ   لمَْ  نَ الَّذِي الطِفّْلِ  أَوِ  الرِّجَالِ  مِنَ  الإِْ
  النِّسَاءِ  عَوْراَتِ  عَلَى يَظْهَرُوا

Und sie sollen ihren Schmuck nicht zur Schau stellen, bis auf das, was davon sichtbar ist, und ihre Tücher um ihre Kleidungsausschnitte schlagen und ihren Schmuck vor niemand anderem enthüllen als vor ihren Gatten oder 



633 

Vätern oder den Vätern ihrer Gatten oder ihren Söhnen oder den Söhnen ihrer Gatten oder ihren Brüdern oder den Söhnen ihrer Brüder oder Söhnen ihrer Schwestern oder ihren Frauen oder denen, die sie von Rechts wegen besitzen, oder männlichem Gefolge, das kein Ge-schlechtsverlangen (irba) hat, und den Kindern, die der Blöße der Frauen keine Beachtung schenken. (24:31) Zudem befahl der Gesandte (s) einem Mann, um Erlaub-nis zu bitten, wenn er zu seiner Mutter eintritt. 
Das sind die Beweise für diesen Artikel. 
Artikel 118 – Eine abgeschiedene Zusammenkunft von Mann und Frau ohne die Anwesenheit eines maḥram ist verboten. Ebenso sind die Zur-schaustellung von Reizen und die Enthüllung der Blöße vor Fremden verboten. 
Dieser Artikel erläutert drei Aspekte: 
Erstens: Das Verbot der abgeschiedenen Zusammen-kunft (ḫalwa). Beleg dafür ist die Aussage des Propheten (s): 

ـǻْطَانُ  ثَالِثَهُمَا فَإِنَّ  Ǻِامْرَأَةٍ، رَجُلٌ  يَخْلُوَنَّ  وَلاَ  «   »الشَّ
Kein Mann darf mit einer Frau in Abgeschiedenheit zusammenkommen. Denn wahrlich, der Satan wird der Dritte von beiden sein. Bei Aḥmad in geschlossener und richtiger Kette von ʿUmar (r) tradiert. Auch sprach der Gesandte (s): 

  »مَحْرَمٍ  ذُو وَمَعَهَا إِلاَّ  Ǻِامْرَأَةٍ  رَجُلٌ  يَخْلُوَنَّ  لاَ  «



634 

Kein Mann darf mit einer Frau in Abgeschiedenheit zusammenkommen, außer ein maḥram ist bei ihr. Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. 
Zweitens: Das Verbot der Zurschaustellung von Reizen (tabarruğ). Beleg dafür ist die Aussage des Erhabenen: 

 َر   بِزيِنَةٍ  مُتـَبرَجَِّاتٍ  غَيـْ
(...) ohne jedoch ihre Zierde zur Schau zu stellen. (24:60) Auch sagt der Erhabene: 

 ََِرْجُلِهِنَّ  يَضْربِْنَ  وَلاϥ  َزيِنَتِهِنَّ  مِنْ  يخُْفِينَ  مَا ليِـُعْلَم  
Und sie sollen mit ihren Füßen nicht stampfen, sodass bekannt wird, was sie von ihrem Schmuck verbergen. (24:31) Dies ist die Untersagung einer der Handlungen des tabarruğ. Tabarruğ bedeutet sprachlich die Zur-schaustellung der Zierde. Im Sprachlexikon „al-Qāmūs al-muḥīṭ“ heißt es dazu: „Tabarrağat (al-marʾa): Sie (die Frau) stellte ihre Zierde (Reize) den Männern zur Schau.“ Dies ist auch die islamrechtliche Bedeutung des Aus-drucks tabarruğ. Tabarruğ ist also nicht mit Schmücken (tazaiyun) gleichzusetzen. Denn Schmücken ist eine Sa-che und tabarruğ eine andere. So kann eine Frau ge-schmückt sein, ohne dies jedoch zur Schau zu stellen, wenn ihr Schmuck normaler Natur ist und keine Auf-merksamkeit auf sich zieht. Das Verbot des tabarruğ, der Zurschaustellung von Reizen, bedeutet also kein generel-les Schmuckverbot. Vielmehr ist es das Verbot jener Art des Schmückens, die die Blicke - d. h., die Aufmerksam-keit - der Männer auf die Frau zieht. Denn tabarruğ be-deutet die Zurschaustellung der Zierde und Reize vor fremden Männern. So sagt man: „Tabarrağat al-marʾa.“ 



635 

und meint damit, dass die Frau ihre Zierde und Reize fremden Männern zeigt. Dies wird ebenso durch die Tex-te untermauert, die Handlungen des tabarruğ untersa-gen. Denn bei juristischer Gesamtbetrachtung der Texte wird deutlich, dass sie das Herzeigen der Reize und Zier-de untersagen. Das generelle Verbot des Schmückens kann nicht daraus verstanden werden. So sagt der Erha-bene: 
 ََِرْجُلِهِنَّ  يَضْربِْنَ  وَلاϥ  َزيِنَتِهِنَّ  مِنْ  يخُْفِينَ  مَا ليِـُعْلَم  

Und sie sollen mit ihren Füßen nicht stampfen, sodass bekannt wird, was sie von ihrem Schmuck verbergen. (24:31) Hier ist klar, dass die Zurschaustellung des Schmuckes gemeint ist. Denn der Erhabene sagt: 
 َزيِنَتِهِنَّ  مِنْ  يخُْفِينَ  مَا ليِـُعْلَم  

sodass bekannt wird, was sie von ihrem Schmuck ver-bergen. Und von Abū Mūsā al-Ašʿarī wird berichtet, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 
تْ  اسْـتَعْطَرَتْ  امْرَأَةٍ  أǻَُّمَا «   »زَانǻَِةٌ  فَهِيَ  رȂِحِهَا مِنْ  لِيَجِدُوا قَوْمٍ  عَلَى فَمَرَّ

Jedwede Frau, die sich parfümiert und an einer Gruppe von Leuten vorbeigeht, damit sie ihren Duft wahrneh-men, gilt als Unzüchtige (zāniya). D. h., sie entspricht einer Unzüchtigen. Bei an-Nasāʾī und al-Ḥākim, der den Hadith als ṣaḥīḥ einstufte, in geschlossener Kette tra-diert. Das bedeutet ebenso das Untersagen einer der Handlungen des tabarruğ. Denn die Aussage des Ge-sandten (s) 
تْ  اسْـتَعْطَرَتْ «   »رȂِحِهَا مِنْ  لِيَجِدُوا قَوْمٍ  عَلَى فَمَرَّ



636 

die sich parfümiert und an einer Gruppe von Leuten vorbeigeht, damit sie ihren Duft wahrnehmen ist klar in der Formulierung, dass es um die Untersagung der Zur-schaustellung von Reizen geht. D. h., sie darf sich nicht so parfümieren, dass die Männer ihren Duft wahrneh-men. Und von Abū Huraira wird berichtet, der sagte: Es sprach der Gesandte Allahs (s): 
 ǻَضْرȁُِونَ  الǺَْقَرِ  Ȝَأَذْنَابِ  سǻَِاȉٌ  مَعَهُمْ  قَوْمٌ : أَرَهُمَا لَمْ  النَّارِ  أَهْلِ  مِنْ  صِنْفَانِ  «

 Ȝَأَسْنِمَةِ  رُءُوسُهُنَّ  مَائِلاتٌ  مُمǻِلاَتٌ  عَارȂَِاتٌ  Ȝَاسǻَِاتٌ  وَنِسَاءٌ  النَّاسَ، بِهَا
 مِنْ  لَـيُوجَدُ  رȂِحَهَا وَإِنَّ  رȂِحَهَا، يَجِدْنَ  وَلا الْجَنَّةَ  يَدْخُلْنَ  لاَ  الْمَائِلَةِ، الْبُخْتِ 

  »وȜََذَا Ȝَذَا مَسِيرَةِ 
Zwei Arten von Menschen habe ich nicht gesehen: Eine davon trägt Peitschen wie Kuhschwänze in der Hand, mit denen sie die Menschen schlägt. Die andere sind Frauen, die (zwar) angezogen, aber (gleichsam) nackt sind, sie biegen und wiegen sich. Ihre Köpfe sehen aus wie die sich neigenden Höcker eines khorasanischen Kamels. Sie werden das Paradies weder betreten noch wird dessen Duft sie erreichen, obwohl dessen Duft bereits aus einer Entfernung von soundso viel wahrge-nommen wird. Bei Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Dieser Hadith beinhaltet ebenso die Untersa-gung einer der Handlungen des tabarruğ. Klar wird dies aus der Aussage des Gesandten (s) 

  »عَارȂَِاتٌ  Ȝَاسǻَِاتٌ «
(zwar) angezogen, aber (gleichsam) nackt, was die Zur-schaustellung reizvoller Körperzonen bedeutet. Obwohl die Aussage des Erhabenen 



637 

  »مَائِلاتٌ  مُمǻِلاَتٌ «
sie biegen und wiegen sich, d. h., sie machen Bewegun-gen, die die Aufmerksamkeit von Männern erregen. Ob-wohl die Aussage des Erhabenen 

  »الْمَائِلَةِ  الْبُخْتِ  Ȝَأَسْنِمَةِ  رُءُوسُهُنَّ «
Ihre Köpfe sehen aus wie die sich neigenden Höcker eines khorasanischen Kamels. Das bedeutet, sie zeigen die Zierde ihrer Haare. Mit anderen Worten: Sie füllen ihr Haar auf, indem sie einen Turban, ein Tuch oder Ähn-liches darüber wickeln, sodass sie aussehen wie die Hö-cker eines Kamels. D. h., ihr Haar wird in Form eines Ka-melhockers aufgestockt. Auch hier ist klar, dass es um die Untersagung der Zurschaustellung der Reize vor den Männern geht. In gleicher Weise verhält es sich mit allen Texten, die mit der Untersagung einer tabarruğ-Handlung ergangen sind. Sie machen stets das Verbot deutlich, die Zierde bzw. die Reize zur Schau zu stellen, um die Neigung der Männer zu wecken. Und dies un-termauert ebenfalls die sprachliche Bedeutung von ta-barruğ, dass es sich nämlich um die Zurschaustellung der Zierde handelt und nicht mit dem Schmücken gleichzu-setzen ist. Verboten ist also der tabarruğ in seiner sprachlichen Bedeutung sowie in der Bedeutung der Hadithe, die jedwede Handlung des tabarruğ untersa-gen. Das Schmücken ohne tabarruğ wurde hingegen nicht untersagt. 
Drittens: Das Verbot, die Blöße (ʿaura) vor Fremden zu zeigen. So muss die Frau ihren gesamten Körper bede-



638 

cken bis auf ihr Gesicht und ihre Hände. Beleg dafür ist die Aussage des Erhabenen 
 َهَا ظَهَرَ  مَا إِلاَّ  زيِنـَتـَهُنَّ  يُـبْدِينَ  وَلا   مِنـْ

Und sie sollen ihre Zierde nicht zur Schau stellen bis auf das, was davon sichtbar ist. (24:31) Ibn ʿAbbās sagte dazu: Das sind Gesicht und Hände. Bei al-Baihaqī in „as-Sunan al-kubrā“ sowie bei ibn ʿAbd al-Birr in „at-Tamhīd“ und bei ibn Kaṯīr in seiner Koranexegese in ge-schlossener Kette tradiert. Auch sprach der Gesandte (s): 
 إِلَى وȂََدَاهَا وَجْهُهَا إِلاَّ  مِنْهَا يُرȎَ  أَنْ  ǻَصْلُحْ  لَمْ  حَاضَتْ  إِذَا الْجَارȂَِةَ  إِنَّ «

 »المِفْصَلِ 
Sobald ein Mädchen die Menstruation erreicht, ist es nicht gestattet, von ihr etwas zu sehen außer dem Ge-sicht und den Händen bis zum Handgelenk. Bei Abū Dāwūd in geschlossener Kette als mursal-Hadith tradiert. Demnach stellt der gesamte Körper der Frau eine Blöße (ʿaura) dar bis auf Gesicht und Hände, also hat sie ihn zu bedecken. 
Der Gesetzgeber hat jedoch die Bedingung gesetzt, dass die Kleidung den Teint abdeckt. Er hat es also zur Pflicht erhoben, dass die Bedeckung die Hautfarbe verhüllt. Somit müssen Haut und ebenso Hautfarbe bedeckt sein, sei sie weiß, rot, dunkel, schwarz oder anders gefärbt. Mit anderen Worten muss die Bedeckung die Haut und ihre Farbe in einer Weise verhüllen, dass man eine helle von einer rötlichen oder dunklen Hautfarbe nicht unter-scheiden kann. Ist das nicht der Fall, gilt die Kleidung nicht als ʿaura bedeckend. Wenn die Kleidung beispiels-weise dünn ist und die Haut durchschimmert, so dass 



639 

deren weiße, rötliche oder dunkle Farbe erkennbar ist, so ist die Kleidung zur ʿaura-Bedeckung nicht geeignet, und die ʿaura gilt in diesem Fall als sichtbar und unbe-deckt. Denn das Bedecken der Haut ist islamrechtlich nur dann erfüllt, wenn durch das Verdecken ihre Farbe unsichtbar ist. Beleg dafür, dass der Gesetzgeber bei der Hautbedeckung auch das Verhüllen der Hautfarbe zur Pflicht erhoben hat, so dass man diese nicht erkennt, ist die Aussage des Gesandten (s) 
 »مِنْهَا يُرȎَ  أَنْ  ǻَصْلُحْ  لَمْ  «

ist es nicht gestattet, von ihr etwas zu sehen. Dieser Hadith ist ein deutlicher Beweis dafür, dass der Gesetz-geber beim Gewand, das die ʿaura bedeckt, die Bedin-gung stellt, dass die ʿaura darunter nicht sichtbar ist. Das heißt, das Gewand muss die Haut bedecken und darf sie nicht durchschimmern lassen. Die Frau muss also ein entsprechend dickes, undurchsichtiges Gewand zum Bedecken der ʿaura verwenden, das nicht beschreibt, was darunterliegt, und es nicht durchschimmern lässt. 
Artikel 119 – Die Ausübung jedweder Tätigkeit, die eine Gefahr für die Moral darstellt oder Verder-ben in der Gesellschaft hervorruft, ist sowohl Männern als auch Frauen untersagt. 
Beleg für diesen Artikel ist der Bericht von Rāfiʿ ibn Rifāʿa, der sprach: 

 نَحْوَ  ǺِأَصَاǺِعِهِ  هȜََذَا وَقَالَ  بِيَدِهَا عَمِلَتْ  مَا إِلاَّ  الأَمَةِ  Ȝَسْبِ  عَنْ  وَنَهَانَا«
ـفْشِ  وَالْغَزْلِ  الْخَـبْزِ   »وَالنَّ



640 

Der Gesandte Allahs untersagte uns, vom Lohn eines Sklavenmädchens zu profitieren außer von dem, was sie durch ihrer eigenen Hände Arbeit verdient hat. Er bewegte dabei seine Finger wie beim Backen, Weben oder Plustern. Bei Aḥmad in geschlossener Kette tra-diert und von az-Zain als ṣaḥīḥ eingestuft. Auch bei al-Ḥākim in geschlossener Kette tradiert, der den Hadith ebenfalls als ṣaḥīḥ einstufte. Das bedeutet, dass der Frau jede Tätigkeit untersagt ist, bei der ihre Weiblichkeit benutzt wird. Alle weiteren Tätigkeiten sind ihr erlaubt. Dies ist aus dem Hadith zu verstehen, und zwar aus der Aussage des Gesandten (s) 
 »بِيَدِهَا عَمِلَتْ  مَا إِلاَّ «

außer von dem, was sie durch ihrer eigenen Hände Ar-beit verdient hat. D. h., wo der Nutzen aus ihrer Arbeits-leistung bezweckt wird. Aus dem Sinngehalt ergibt sich (im Umkehrschluss), dass der Nutzen aus ihrer Weiblich-keit untersagt ist. Zudem verbietet das islamische Rechtsprinzip »Das Mittel zum Verbotenen ist verboten« jedwede Tätigkeit, die zum Verbotenen führen kann, selbst wenn es nur mit überwiegender Annahme der Fall ist. Und ein weiteres Rechtsprinzip besagt: »Wenn ein Element einer erlaubten Sache zu einem Schaden führt, wird allein dieses Element verboten, und die Sache selbst bleibt erlaubt«. Dieses Prinzip verbietet jeder Per-son, sei es ein Mann oder eine Frau, einer für beide Ge-schlechter erlaubten Tätigkeit nachzugehen, wenn die Tätigkeit dieser bestimmten Person für sie selbst, für die Umma oder für die Gesellschaft zu irgendeiner Art von Schaden führt. 



641 

Artikel 120 – Das Eheleben soll von Zufriedenheit ge-prägt sein, und das Verhältnis der Ehepartner zueinander ist das von Gefährten. Die Für-sorge (qiwāma) des Ehemannes für die Ehe-frau entspricht einer Obhut, nicht einer Herr-schaft. Sie ist zu Gehorsam verpflichtet, und er ist dazu verpflichtet, gemäß ihrem Status für ihren Unterhalt aufzukommen. 
Rechtsbeleg für diesen Artikel ist die Aussage des Erha-benen: 

 َهَا وَجَعَلَ  وَاحِدَةٍ  نَـفْسٍ  مِنْ  خَلَقَكُمْ  الَّذِي هُو هَا ليَِسْكُنَ  زَوْجَهَا مِنـْ  إِليَـْ
Er ist es, Der euch aus einem einzigen Menschen er-schuf; und aus ihm machte Er seine Gattin, auf dass er bei ihr Ruhe finde. (7:189), und ebenso Seine Aussage: 

 ْتهِِ  وَمِنʮَهَا لتَِسْكُنُوا أَزْوَاجًا أَنْـفُسِكُمْ  مِنْ  لَكُمْ  خَلَقَ  أَنْ  آ نَكُمْ  وَجَعَلَ  إِليَـْ  بَـيـْ
 وَرَحمْةًَ  مَوَدَّةً 

Und zu Seinen Zeichen zählt, dass Er Gattinnen für euch aus euch selber schuf, auf dass ihr bei ihnen Ruhe findet (li taskunū ilaihā); und Er hat Zuneigung und Barmher-zigkeit zwischen euch gesetzt. (30:21) As-Sakan (nomen verbi von taskunū) bedeutet Ruhe und Geborgenheit. Auch sagt der Erhabene: 
 َُّلْمَعْرُوفِ  عَلَيْهِنَّ  يالَّذِ  مِثْلُ  وَلهَنʪِ 

Und den Frauen stehen nach Billigkeit die gleichen Rechte zu, wie sie an Pflichten haben. (2:228) Ibn ʿAbbās sagte (erläuternd zu dieser āya): Sie haben das Recht auf eine gute Partnerschaft und eine gute Behand-



642 

lung, wie sie im Gegenzug die Pflicht zum Gehorsam in jenen Dingen haben, die ihnen Allah gegenüber ihren Ehemännern auferlegt hat. Dies erwähnt al-Qurṭubī in seiner Koranexegese. Auch sagt der Erhabene: 
 َّلْمَعْرُوفِ  وَعَاشِرُوهُنʪِ 

Und verkehrt (ʿāširūhunna) mit ihnen nach Billigkeit. (4:19) ʿIšra (davon ʿāširūhunna) bedeutet Zusammenle-ben und miteinander (sozial) zu verkehren. Des Weite-ren wird von Ğabir berichtet, dass der Gesandte Allahs (s) in seiner Predigt während der Abschiedspilgerfahrt sagte: 
سَاءِ  فِي ɱََّ  فَاتَّقُوا«  فُرُوجَهُنَّ  وَاسْـتَحْلَلْـتُمْ  Ǻِ  َِّɱأَمَانِ  أَخَذْتُمُوهُنَّ  فَإِنȜَُّمْ  النِّ

 »ȜَǺِ  َِّɱلِمَةِ 
So seid bezüglich der Frauen gottesfürchtig, denn Allah hat sie euch als Treuhand anvertraut. Auf das Wort Allahs hin durftet ihr ihnen beiwohnen. Bei Muslim in geschlossener Kette tradiert. Auch wird vom Propheten (s) berichtet, dass er sagte: 

 »لأَهْلِي خَـيْرȜُُمْ  وَأَنَا لأَهْلِهِ  خَـيْرȜُُمْ  خَـيْرȜُُمْ «
Der Beste unter euch ist der, der am besten zu seiner Familie ist. Und ich bin unter euch der Beste zu meiner Familie. Bei at-Tirmiḏī von ʿĀʾiša (r) in geschlossener Ket-te tradiert. Er stufte ihn als ḥasan-ṣaḥīḥ und ġarīb65 ein. Ebenso bei ibn Ḥibbān geschlossen tradiert und bei al-

                                                      65 Isolierter Hadith, der zwar authentisch tradiert wird, aber keine Entsprechung aus anderen Tradierungen findet. 



643 

Ḥākim, der ihn als ṣaḥīḥ einstufte. Auch sprach der Ge-sandte (s): 
 »لِنِسَائِهِمْ  خǻَِارȜُُمْ  وَخǻَِارȜُُمْ «

Die Besten unter euch sind jene, die am besten zu ihren Frauen sind. Bei at-Tirmiḏī in geschlossener Kette von Abū Huraira tradiert. At-Tirmiḏī stufte den Hadith als ḥasan-ṣaḥīḥ ein. Der Prophet (s) war von angenehmer Gesellschaft; er pflegte mit seinen Frauen zu scherzen, ging sanft mit ihnen um und lachte mit ihnen. Nach Ver-richtung des Nachtgebets pflegte der Gesandte (s) in sein Haus einzukehren und ein wenig Zeit mit seinen Frauen zu verbringen, um ihnen Gesellschaft zu leisten, bevor er sich schlafen legte. Alle diese Belege weisen darauf hin, dass das Eheleben von Ruhe und Zufrieden-heit geprägt sein soll und dass der Ehemann aufgefor-dert ist, das zu tun, was dem Eheleben diese Ruhe und Zufriedenheit beschert. Auch wird von ibn ʿAbbās berich-tet, dass er zu sagen pflegte: Wahrlich, ich schmücke mich für meine Frau, wie sie sich für mich schmückt. Und ich möchte mein ganzes Recht einholen, das ich ihr ge-genüber habe, damit sie im Gegenzug ihr ganzes Recht, das sie mir gegenüber hat, einfordern kann. Denn der Erhabene sagt: 
 َُّعَلَيْهِنَّ  الَّذِي مِثْلُ  وَلهَن 

Und den Frauen stehen die gleichen Rechte zu, wie sie an Pflichten haben. (2:228) Dies erwähnt al-Qurṭubī in seiner Koranexegese. Auch wenn Allah, der Erhabene, die Führungsrolle im Hause dem Mann übertrug, indem Er (t) sagte: 



644 

 »النِّسَاءِ  عَلَى قَـوَّامُونَ  الرِّجَالُ «
Die Männer stehen den Frauen vor (qauwāmūn). (4:34), so ist damit die Führungsrolle im Betreuungssinne ge-meint, nicht im Sinne von Macht und Herrschaft. Im Sprachlexikon „al-Qāmūs al-muḥīṭ“ heißt es zu „qawa-ma“: „Qāmat al-marʾa tanūḥū bedeutet: Die Frau erhob sich in ihrer Wehklage. Qāma al-amru bedeutet: Die Angelegenheit wurde gerichtet. Qāma fī ẓahrī bedeutet: Er versetzte mir einen Schmerz. Und qāma ar-rağulu al-marʾata wa ʿalaihā bedeutet: Der Mann versorgte die Frau und betreute ihre Angelegenheiten.“ Dies belegt, dass das „Vorstehen“ - qiwāma - des Mannes gegenüber der Frau sprachlich die Unterhaltsleistung ihr gegenüber bedeutet und die Erfüllung ihrer Bedürfnisse. Diese sprachliche Bedeutung von qiwāma ist somit auch die Bedeutung der āya, da keine andere islamrechtliche Be-deutung ergangen ist. Dies ist also die Bedeutung von: 

 َالنِّسَاءِ  عَلَى قَـوَّامُون 
stehen den Frauen vor (qauwāmūn). Die qiwāma - das Vorstehen - des Mannes gegenüber der Frau liegt also unabdingbar in der Betreuung ihrer Angelegenheiten; und das Zusammenleben mit ihr ist das Zusammenleben zweier Gefährten. Allah hat sie im Koran auch so be-schrieben, als Er sagte: 

 ِوَصَاحِبَتِه 
(...) und seine Gefährtin (...). (80:36) D. h., seine Ehe-frau. Auch war der Gesandte Allahs (s) zu Hause ein Ge-fährte seiner Frauen und kein dominanter Machthaber über sie. Sie pflegten mit ihm zu sprechen, um gewisse 



645 

Entscheidungen zu revidieren, und mit ihm zu diskutie-ren. Von ʿUmar ibn al-Ḫaṭṭāb wird berichtet, dass er sag-te: Bei Allah, in der ğāhilīya maßen wir den Frauen kei-nerlei Wert bei, bis Allah über sie das herabsandte, was Er ihnen an Offenbarung zukommen ließ, und ihnen das zuteilte, was Er ihnen zuzuteilen entschied. Als ich mich in einer Angelegenheit befand, die ich entscheiden woll-te, sagte mir meine Frau: „Wenn du es auf diese Weise machen würdest.“ Ich antwortete ihr: „Was geht dich diese Angelegenheit hier an? Und was mischst du dich in eine Sache ein, die ich zu tun gedenke?“ Da antwortete sie: „Ich wundere mich über dich, o ibn al-Ḫaṭṭāb! Du willst deine Meinung nicht revidieren, wo deine Tochter dem Gesandten Allahs (s) so lange widerspricht, bis er seinen Tag über zornig ist.“ Da zog ich mein Gewand an und ging unverzüglich zu Ḥafṣa. Ich sagte ihr: „O mein Töchterlein! Du widersprichst dem Gesandten Allahs (s), bis er seinen Tag über zornig bleibt?“ Sie antwortete: „Bei Allah, wir sprechen mit ihm, damit er seine Ent-scheidung revidiert.“ Da sagte ich ihr: „Du weißt, dass ich dich vor der Strafe Allahs und dem Zorn Seines Gesand-ten warne.“ Übereinstimmend tradiert. Und von Anas wird berichtet, der sagte: 
 فَضَرȁََتْ  قَصْعَةٍ، فِي طَعَامًا  النَّبِيِّ  إِلَى  لنَّبِيِّ ا أَزْوَاجِ  Ǻَعْضُ  أَهْدَتْ «

 وَإِنَاءٌ  Ǻِطَعَامٍ  طَعَامٌ   النَّبِيُّ  فَقَالَ  فِيهَا، مَا فَأَلْقَتْ  بِيَدِهَا الْقَصْعَةَ  عَائِشَةُ 
 »بِإِنَاءٍ 

Eine der Frauen des Propheten schenkte ihm eine Spei-se in einer Schüssel. ʿĀʾiša schlug mit der Hand auf die Schüssel, und der Inhalt fiel zu Boden. Da sagte der Prophet (s): „Eine Speise für eine Speise, und eine 



646 

Schüssel für eine Schüssel.“ Bei at-Tirmiḏī in geschlos-sener Kette tradiert, er stufte den Hadith als ḥasan-ṣaḥīḥ ein. Diese Hadithe belegen, dass die qiwāma des Ge-sandten Allahs (s) über seine Frauen eine qiwāma der Obsorge war, nicht der Dominanz und Kontrolle. Sie wa-ren Gefährtinnen für ihn, keine Bürgerinnen unter seiner Herrschaft. Die Hadithe belegen auch, dass sein Zusam-menleben mit ihnen ein Zusammenleben in gegenseiti-ger Begleitung und Partnerschaft war. 
Andererseits hat Allah die Frau dazu verpflichtet, ihrem Mann zu gehorchen, und ihr verboten, ihm gegenüber widerspenstig (nāšiz) zu sein. Der Erhabene sagt: 

 ِتي ۖ◌  وَاضْربِوُهُنَّ  الْمَضَاجِعِ  فيِ  وَاهْجُرُوهُنَّ  فعَِظُوهُنَّ  نُشُوزَهُنَّ  تخَاَفُونَ  وَاللاَّ
غُوا فَلاَ  أَطَعْنَكُمْ  فَإِنْ   سَبِيلاً  عَلَيْهِنَّ  تَـبـْ

Und jene, deren Widerspenstigkeit ihr fürchtet, so er-mahnt sie, meidet sie im Ehebett und schlagt sie. Und so sie euch gehorchen, dann begeht ihnen gegenüber keine Übertretung. (4:34) Dem Ehemann legte Er die Pflicht auf, seine Frau zu versorgen. Der Erhabene sagt: 
 ْنْفِق نْفِقْ  هُ رِزْقُ  عَلَيْهِ  قُدِرَ  وَمَنْ ۖ◌  سَعَتِهِ  مِنْ  سَعَةٍ  ذُو لِيُـ  اɍَُّ  آʫَهُ  ممَِّا فَـلْيُـ

Jeder soll aus der Fülle ausgegeben, die er besitzt; und der, dessen Mittel beschränkt sind, soll gemäß dem ausgeben, was ihm Allah gegeben hat. (65:7) Auch sprach der Gesandte (s): 
ا مْ نِسَائȜُِ  عَلَى لَكُمْ  إِنَّ  أَلاَ « čمْ  حَقȜُِمْ  وَلِنِسَائȜُǻَْا، عَل čكُمْ  فَأَمَّا حَق  عَلَى حَقُّ

 تَكْرَهُونَ، لِمَنْ  بُيُوتِكُمْ  فِي ǻَأْذَنَّ  وَلا تَكْرَهُونَ، مَنْ  فُرُشȜَُمْ  يُوطِئْنَ  فَلاَ  نِسَائȜُِمْ 
هُنَّ  أَلا  »وَطَعَامِهِنَّ  Ȝِسْوَتِهِنَّ  فِي إِلَيْهِنَّ  تُحْسِنُوا أَنْ  عَلȜُǻَْمْ  وَحَـقُّ



647 

Wahrlich, ihr habt euren Frauen gegenüber Rechte und eure Frauen haben euch gegenüber Rechte. Euer Recht euren Frauen gegenüber ist, dass sie niemandem, der euch missfällt, erlauben, sich auf euer Bett zu setzen, und niemandem, der euch missfällt, erlauben, euer Haus zu betreten. Wahrlich, und ihr Recht euch gegen-über ist, dass ihr sie in Güte kleidet und speist. Bei at-Tirmiḏī in geschlossener Kette über ibn al-Aḥwaṣ von seinem Vater tradiert. Und im Hadith bei Muslim von Ğabir sagte er (s): 
 رِزْقُهُنَّ  عَلȜُǻَْمْ  وَلَهُنَّ ...  تَكْرَهُونَهُ  أَحَدًا فُرُشȜَُمْ  يُوطِئْنَ  لاَ  أَنْ  عَلَيْهِنَّ  وَلَكُمْ  «

 »Ǻِالْمَعْرُوفِ  وȜَِسْوَتُهُنَّ 
Euer Recht euren Frauen gegenüber ist, dass sie nie-mandem, der euch missfällt, erlauben, sich auf euer Bett zu setzen (...). Und ihr Recht euch gegenüber ist, dass ihr sie nach Billigkeit speist und kleidet. Auch wird berichtet, dass Hind zum Gesandten Allahs (s) kam und sagte: 

 Ȝْǻَفِينِي مَا ǻُعْطِينِي وَلǻَْسَ  شَحǻِحٌ، رَجُلٌ  سُفǻَْانَ  أǺََا إِنَّ  اللهِ، رَسُولَ  ǻَا«
ȏِعْلَمُ، لا وَهُوَ  مِنْهُ  أَخَذْتُ  مَا إِلاَّ  وَوَلَدǻَ  َفَقَال :ȏِكِ  مَا خُذǻِفȜْǻَ  ِوَوَلَدَك 

 »Ǻِالْمَعْرُوفِ 
„O Gesandter Allahs. Abu Sufyān ist ein geiziger Mann. Er gibt mir nicht ausreichend Unterhalt für mich und mein Kind bis auf das, was ich mir ohne sein Wissen nehme.“ Da antwortete der Prophet (s): „Nimm, was dir und deinem Kind nach Billigkeit genügt.“ Überein-stimmend tradiert über den Hadith von ʿĀʾiša (r). Dies sind die Beweise für diesen Artikel. 



648 

Artikel 121 – Die beiden Ehepartner unterstützen sich vollständig in der Ausübung der Haushaltstä-tigkeiten. Der Ehemann ist dazu verpflichtet, alle außerhalb des Hauses anfallenden Tätig-keiten auszuführen, während die Ehefrau sämtliche innerhalb des Hauses anfallenden Tätigkeiten zu erledigen hat, soweit sie dazu in der Lage ist. Er ist dazu verpflichtet, ihr in dem Maße Hausangestellte zur Verfügung zu stellen, wie es zur Ausführung der Aufgaben ausreicht, die sie selbst nicht ausführen kann. 
Beleg für diesen Artikel ist die Aussage und das Handeln des Gesandten Allahs (s). So entschied er (s), 

 »البَـيْتِ  خَارِجَ  Ȝَانَ  مَا عَلِيٍّ  وَعَلَى. البَـيْتِ  بِخِدْمَةِ  فَاطِمَةَ  ابْـنَتِهِ  عَلَى قَضَى«
dass seine Tochter Fāṭima die Hausarbeit zu verrichten hat und ʿAlī alles, was sich außerhalb des Hauses befin-det. Bei ibn Abī Šaiba von Ḍamra ibn Ḥabīb in geschlos-sener Kette tradiert. Obwohl in der Kette des Hadithes Abū Bakr ibn Maryam al-Ġassānī steckt, so hat ihn Abū Ḥanīfa doch angenommen. Und ibn Ḥağar sagt in seinem Werk „Fatḥ al-Bārī“ dazu: Dies wurde aus dem Hadith von ʿAlī ibn Abī Ṭālib abgeleitet, dass Fāṭima zum Pro-pheten kam und ihn um eine Haushilfe bat. Da wies er (s) sie darauf hin, was sie sagen soll, wenn sie sich schlafen legt. Den Hadith hat al-Buḫārī von ʿAlī ibn Abī Ṭālib in geschlossener Kette herausgebracht. Er lautet wie folgt: 



649 

لاَم عَلَيْهَا فَاطِمَةَ  أَنَّ «  مَا أُخْبِرُكِ  أَلاَ : فَقَالَ  خَادِمًا تَسْأَلُهُ   النَّبِيَّ  أَتَتِ  السَّ
 ثَلاَثًا ɱََّ  وَتَحْمَدِينَ  وَثَلاَثِينَ  ثَلاَثًا مَنَامِكِ  عِنْدَ  ɱََّ  تُسǺَِّحِينَ  مِنْهُ  لَكِ  خَـيْرٌ  هُوَ 

 وَثَلاَثُونَ  أَرȁَْعٌ  إِحْدَاهُنَّ  سُفǻَْانُ  قَالَ  ثُمَّ  وَثَلاَثِينَ  أَرȁَْعًا ɱََّ  وَتُكَـبِّرȂِنَ  وَثَلاَثِينَ 
 »صِفِّينَ  لَـيْلَةَ  وَلاَ  قَالَ  صِفِّينَ  لَيْلَةَ  وَلاَ  قِيلَ  Ǻَعْدُ  تَرȜَْـتُهَا فَمَا

Fāṭima (r) kam zum Propheten (s) und bat ihn um eine Haushilfe. Da sprach er: „Soll ich dir nicht von etwas berichten, was besser für dich ist als das?“ Wenn du dich schlafen legst, dann sag dreiunddreißigmal ‚sub-ḥānallāh‘, dreiunddreißigmal ‚al-ḥamdulillāh‘ und vier-unddreißigmal ‚Allāhu akbar‘.“ Sufyān sagte: „Eine von ihnen war vierunddreißigmal.“ ʿAlī erzählt: „Ich habe niemals davon abgelassen.“ Man fragte ihn: „Nicht einmal in der Nacht von Ṣiffīn66?“ Und ʿAlī antwortete: „Nicht einmal in der Nacht von Ṣiffīn.“ 
Dieser Hadith ist ein Beweis dafür, dass es für die Frau verpflichtend ist, die Hausarbeit zu verrichten. Denn ihre Bitte nach einem Diener belegt, dass die Hausarbeit schwer für sie war. Wäre die Hausarbeit für sie nicht verpflichtend, würde die Schwere der Arbeit keinen Sinn ergeben, da sie ja dann zu ihrer Verrichtung nicht ge-zwungen wäre. Denn gäbe es keine Verpflichtung, wür-den sie sich nicht so anstrengen und sich nicht so ver-ausgaben. Dies belegt, dass die Ehefrau die Hausarbeit nach ihrem Vermögen zu verrichten hat. Benötigt sie eine oder mehrere Haushilfen, werden ihr diese zur Ver-fügung gestellt. Beweis dafür ist Fāṭimas diesbezügliche Bitte an den Gesandten (s). Der Hadith ist auch ein Beleg 
                                                      66 Die Schlacht, die ʿAlī gegen Muʿāwiya führte, als dieser ihm den Gehorsam verweigerte. 



650 

dafür, dass der Ehemann alle Tätigkeiten außerhalb des Hauses zu verrichten hat. Somit ist die harmonische Ko-operation zwischen beiden gewährleistet. 
Artikel 121 – Die Fürsorge für die Kleinkinder ist eine Verpflichtung für die Frau und ihr Recht, un-abhängig davon, ob sie Muslimin oder Nicht-muslimin ist, so lange das Kleinkind dieser Fürsorge bedarf. Bedarf es ihrer nicht mehr, gilt (im Falle einer Trennung) Folgendes: Sind die Fürsorgerin des Kindes und der Vormund (walī) Muslime, kann das Kind, sei es weib-lich oder männlich, wählen, bei wem es blei-ben will. Demjenigen, den es gewählt hat, wird das Kind zugesprochen, sei es der Mann oder die Frau. Sollte einer der beiden Nicht-muslim sein, kann das Kind nicht zwischen ihnen wählen, sondern wird dem muslimi-schen Teil zugesprochen. 
Beleg für diesen Artikel ist der Bericht von ʿAbdullāh ibn ʿAmr ibn al-ʿĀṣ, 

 وَثَدْيِي وِعَاءً، لَهُ  Ǻَطْنِي Ȝَانَ  هَذَا ابْنِي إِنَّ  اللهِ، رَسُولَ  ǻَا: قَالَتْ  امْرَأَةً  أَنَّ «
ي، يَـنْـتَزِعَهُ  أَنْ  وَأَرَادَ  طَلَّقَنِي أǺََاهُ  وَإِنَّ  حِوَاءً، لَهُ  وَحِجْرȏِ  سِقَاءً، لَهُ   فَقَالَ  مِنِّ

 »تَـنȜِْحِي لَمْ  مَا Ǻِهِ  أَحȖَُّ  أَنْتِ :   ɱ َِّ  رَسُولُ  لَهَا
dass eine Frau zum Propheten kam und sprach: „O Ge-sandter Allahs, diesem meinem Sohn diente mein Leib als Behältnis, meine Brust als Tränke und mein Schoß als Geborgenheit. Sein Vater hat sich von mir geschie-den und will ihn mir nun wegnehmen.“ Da antwortete 



651 

der Gesandte Allahs (s): „Du hast mehr Anspruch auf ihn, solange du nicht heiratest.“ Bei Abū Dāwūd tra-diert, ebenso bei al-Ḥākim, der ihn als ṣaḥīḥ (richtig) ein-stufte. Aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu. Der Hadith belegt, dass die Mutter mehr Anspruch auf das Kind hat, solan-ge es auf die (mütterliche) Fürsorge (ḥaḍāna) nicht ver-zichten kann. Der Gesandte (s) hat ihr nämlich die Für-sorge zugesprochen, solange sie nicht heiratet. Er hat das Kind nicht vor die Wahl gestellt, was belegt, dass es auf die Fürsorge nicht verzichten konnte. Auch berichtet ibn Abī Šaiba von ʿUmar, dass dieser sich von Um ʿĀṣim scheiden ließ. Später suchte er sie auf, während sie ʿĀṣim auf dem Schoß hatte. Er wollte ihn ihr wegnehmen, und sie zerrten ihn hin und her, bis der Junge zu weinen be-gann. So machten sie sich zu Abū Bakr aṣ-Ṣiddīq auf und dieser sprach: „Ihre Liebkosung, ihr Schoß und ihr Geruch sind besser für ihn als du, bis der Junge älter wird und selber für sich entscheiden kann.“ 
So ist die Fürsorge (ḥaḍāna) für das Kind, das darauf nicht verzichten kann, ein Anrecht der Mutter und eben-so eine Pflicht für sie. Ihr gleichgesetzt sind ihre Mutter und Großmutter sowie jede Frau, die den Anspruch auf die Fürsorge hat. Dies gilt, bis das Kind größer wird, sich also im Abstillalter befindet oder älter ist, was von der Reife des Kindes abhängig ist, also von der Sachverhalts-feststellung, ob es auf die Fürsorge verzichten kann oder nicht. Und darin unterscheiden sich die Kinder. So kann ein fünfjähriges Kind auf die Fürsorge verzichten, ein anderes früher oder auch später, je nach Einschätzung der Experten. Wenn also das Kind auf die Fürsorge 



652 

(ḥaḍāna) verzichten kann, kann es zwischen seinem Va-ter und seiner Mutter wählen. Abū Huraira berichtet, 
هِ  أَبǻِهِ  بَـيْنَ  غُلامًا خَـيَّرَ   النَّبِيَّ  أَنَّ «  »وَأُمِّ

dass der Prophet (s) einen Buben zwischen seinem Va-ter und seiner Mutter wählen ließ. Bei Aḥmad in ge-schlossener Kette tradiert sowie bei at-Tirmiḏī, der ihn als ṣaḥīḥ einstufte. Auch berichtet Abū Dāwūd - ibn Ḥibbān stufte den Bericht als richtig ein - von Abū Huraira, der sagte: 
 ǻَا: فَقَالَتْ  عِنْدَهُ  قَاعِدٌ  وَأَنَا ɱ َِّ  رَسُولِ  إِلَى جَاءَتْ  امْرَأَةً  سَمِعْتُ  أَنِّي«

 عِنǺََةَ  أَبِي بِئْرِ  مِنْ  سَقَانِي وَقَدْ  Ǻِابْنِي يَذْهَبَ  أَنْ  يُرȂِدُ  زَوْجِي إِنَّ  ɱَِّ، رَسُولَ 
 شِئْتَ، أَيِـّهِمَا بِيَدِ  فَخُذْ  أُمُّكَ  وَهَذِهِ  أَبُوكَ  هَذَا:  ɱَِّ  رَسُولُ  فَقَالَ  نَـفَعَنِي، وَقَدْ 

هِ  بِيَدِ  فَأَخَذَ   »Ǻِهِ  فَانْطَلَقَتْ  أُمِّ
Ich hörte eine Frau, die zum Propheten (s) kam, als ich bei ihm war, und sprach: „O Gesandter Allahs, mein Mann will mir meinen Sohn wegnehmen. Dabei holte mir dieser Wasser aus dem Brunnen Abū ʿInbas, und er war mir stets nützlich.“ Da sprach der Gesandte (s): „Dies ist dein Vater und dies deine Mutter. So nimm die Hand desjenigen, zu dem du möchtest.“ Daraufhin er-griff er die Hand seiner Mutter, und sie nahm ihn mit. 
Diese Belege weisen darauf hin, dass das Kind - sei es ein Junge oder ein Mädchen - nach dem Stillalter (fiṭām) zwischen Vater und Mutter wählen kann, wenn es der (mütterlichen) Fürsorge (ḥaḍāna) nicht mehr bedarf, und zwar ungeachtet dessen, ob es drei Jahre oder älter ist. Kriterium ist vielmehr, dass es eine Reife erreicht hat, durch die es auf die Fürsorge verzichten kann. Kann es 



653 

auf die Fürsorge nicht verzichten, wird es nicht vor die Wahl gestellt und der Mutter zugesprochen. Ist die Frau - z. B. die Mutter - eine Ungläubige und verlangt sie die Fürsorge für ihr Kind, so wird es ihr gleich einer Muslimin zugesprochen, wenn sich das Kind noch im Fürsorgealter befindet, also noch nicht abgestillt wurde. Dies geht aus der Allgemeingültigkeit des o. a. Hadithes hervor: 
 »تَـنȜِْحِي لَمْ  مَا Ǻِهِ  أَحȖَُّ  أَنْتِ «

Du hast mehr Anspruch auf ihn, solange du nicht heira-test. Ist das Kind jedoch dem Fürsorgealter entwachsen, wenn es z. B. gerade abgestillt wird oder bereits abge-stillt wurde und auf die Fürsorge verzichten kann, so wird es nicht vor die Wahl gestellt, sondern dem musli-mischen Elternteil unter den beiden Eheleuten zuge-sprochen. Ist die Frau Muslimin, wird es ihr zugespro-chen, ist es der Mann, erhält er den Zuspruch, denn der Erhabene sagt: 
 ْيَجْعَلَ  وَلَن  َُّɱ  َنȂِلاً  الْمُؤْمِنِينَ  عَلَى لِلْكَافِرǻِسَب 

Und Allah wird den Ungläubigen niemals Macht über die Gläubigen gewähren! (4:141) So gewährt die Für-sorge jenem, der sie innehat, Macht über den Muslim. Auch sprach der Gesandte (s): 
 »ǻُعْلَى وَلاَ  ǻَعْلُو الإِسْلاَمُ «

Der Islam erhebt sich und nichts erhebt sich über ihn. Bei ad-Dāraquṭnī über den Weg von ʿĀʾid al-Muzanī in guter Kette tradiert. Nun steht der Inhaber der Fürsorge dem Kinde vor, in gewisser Weise „erhebt“ er sich also über das Kind. Auch würde der Verbleib des Kindes un-



654 

ter der Vormundschaft eines Ungläubigen dazu führen, dass ihm der Unglaube beigebracht wird, was unzulässig ist. Daher wird es ihm weggenommen. 
Nun berichtet Abū Dāwūd von ʿAbd al-Ḥamīd ibn Ğaʿfar, der über seinen Vater von seinem Großvater Rāfiʿ ibn Sinān erzählt, 

 وَهِيَ  ابْـنَتِي،: فَقَالَتِ   النَّبِيَّ  فَأَتَتِ  تُسْلِمَ، أَنْ  امْرَأَتُهُ  وَأَبَتِ  أَسْلَمَ، أَنَّهُ «
 وَقَالَ  نَاحǻَِةً، اقْعُدْ  :   النَّبِيُّ  لَهُ  قَالَ  ابْـنَتِي،: افِعٌ رَ  وَقَالَ  شَبَهُهُ، أَوْ  فَطǻِمٌ 
بǻَِّةَ  وَأَقْعَدَ : قَالَ  نَاحǻَِةً، اقْعُدȏِ: لَهَا  فَمَالَتِ  ادْعُوَاهَا،: قَالَ  ثُمَّ  بَـيْـنَهُمَا، الصَّ

بǻَِّةُ  هَا، إِلَى الصَّ بǻَِّةُ  فَمَالَتِ  اهْدِهَا، اللَّهُمَّ  :  النَّبِيُّ  فَقَالَ  أُمِّ  أَبِيهَا إِلَى الصَّ
 »فَأَخَذَهَا

dass dieser Muslim geworden war und seine Frau sich weigerte, den Islam anzunehmen. Darauf ging sie zum Propheten (s) und sagte: „Meine Tochter, sie wird nicht mehr gestillt oder kaum noch.“ Rāfiʿ sagte seinerseits: „Meine Tochter.“ Da sprach der Prophet zu ihm: „Setze dich auf die eine Seite“, und zu ihr sagte er: „Setze dich auf die andere Seite.“ Dann forderte er beide auf: „Je-der soll sie zu sich rufen!“ Da tendierte das Mädchen zu seiner Mutter. Darauf sagte der Prophet (s): „O Allah, leite sie recht.“ Da neigte es sich dem Vater zu, und er nahm es mit.“ Diesen Hadith hat al-Ḥākim als ṣaḥīḥ ein-gestuft, aḏ-Ḏahabī stimmte ihm zu. Ad-Dāraquṭnī er-wähnt, dass das Mädchen, das vor die Wahl gestellt wurde, ʿUmaira hieß. Aḥmad und an-Nasāʾī tradieren den Hadith in einem anderen Wortlaut. So berichtet an-Nasāʾī in geschlossener Kette von ʿAbd al-Ḥamīd ibn Ğaʿfar al-Anṣārī von seinem Großvater, 



655 

 الْحُلُمَ، يَبْلُغِ  لَمْ  صَغِيرٌ  لَهُمَا ابْنٌ  فَجَاءَ  تُسْلِمَ، أَنْ  امْرَأَتُهُ  وَأَبَتِ  أَسْلَمَ، أَنَّهُ «
 اهْدِهِ، اللَّهُمَّ : فَقَالَ  خَـيَّرَهُ  ثُمَّ  هُنَا، هَا وَالأُمَّ  هُنَا هَا الأَبَ   النَّبِيُّ  فَأَجْلَسَ 

 »أَبǻِهِ  إِلَى فَذَهَبَ 
dass dieser Muslim geworden war und seine Frau sich weigerte, den Islam anzunehmen. Ihr Sohn kam, er war klein und hatte die Geschlechtsreife noch nicht er-reicht. Der Prophet (s) setzte den Vater auf die eine und die Mutter auf die andere Seite. Dann stellte er den Jungen vor die Wahl und sprach: „O Allah, leite ihn recht.“, und der Junge ging zu seinem Vater. Ibn al-Ğauzī sagte hinsichtlich dieser beiden Tradierungen: Die Tradierung, die erwähnt, dass es ein Junge war, ist rich-tiger. 
So hat sich der Gesandte (s) mit der Wahl des Jungen nicht zufriedengegeben, sondern ein Bittgebet für ihn ausgesprochen, worauf der Junge seinen muslimischen Vater wählte. Was bedeutet, dass das Kind dem musli-mischen Elternteil zugesprochen wird. 
Der erste Teil des Buches ist hiermit abgeschlossen wor-den. Allah sei Dank. Es folgt der zweite Teil, der Folgen-des beinhaltet: 
Das Wirtschaftssystem, die Bildungspolitik und die Au-ßenpolitik. 
 

 



 
 
 
 
 
 

 
 
 



I 

STICHWORTVERZEICHNIS 
Adoption Die verbindliche Aneignung islami-scher Rechtssprüche 
aḥādīṯ mursala Siehe: hadīṯ mursal 
anṣār Unterstützer, Einwohner Medinas, die den Islam angenommen haben und dem Propheten zur Staatsgründung die machtvolle Unterstützung gewährt haben. 
Anhänger der Schrift Anhänger früherer Offenbarungsreligi-onen; Juden und Christen 
apodiktisch zwingend 
ʿaqīda Überzeugungsfundament, Glaubens-überzeugung 
baiʿa Treueeid, der von den Muslimen dem Kalifen geleistet wird. Mit diesem übernimmt er das Kalifenamt. 
Erbloyale(r) Arab. maulā, Sklave, dem von seinem Herrn die Freiheit geschenkt wurde. In der Scharia hat dies auch Rechtsfolgen für ihn, da sein ehemaliger Herr (bzw. dessen Erben) an seinem Vermögen erbberechtigt ist. Daher die Überset-zung: Erbloyaler. 
faiʾ dem Staat kampflos zugefallenes Ver-mögen 



II 

farḍ kifāya Kollektivpflicht; Pflicht, die von der Gemeinschaft der Muslime zur Genüge erfüllt werden muss. 
Feder Metapher für die Niederschrift der menschlichen Taten bei Allah 
fitna Allgemeiner Begriff für Zwietracht und jegliche Art der Versuchung 
ğāhilīyya Vorislamische Zeit des Heidentums auf der Arabischen Halbinsel 
ġarīb Siehe: ḥadīṯ ġarīb 
ğihād Sprachliche Bedeutung: Bemühung, Anstrengung. Islamrechtliche Bedeu-tung:  Der Krieg zur Emporhebung des Wortes Allahs. In islamischen Texten ist der islamrechtlichen Bedeutung vor der sprachlichen stets  Vorrang  zu geben. 
ğizya Jährliche Steuer, die ein geschlechts-reifer, männlicher nichtmuslimischer Bürger des islamischen Staates (Schutzbefohlener) nach Vermögen zu entrichten hat. 
ḥadd Siehe: ḥudūd 
Hadith (ḥadīṯ) Alles, was vom Propheten (s) an Aus-sagen, Handlungen und Duldungen überliefert wird und nicht zum Koran gehört. 



III 

ḥadīṯ ġarīb Isolierter Hadith, der zwar authentisch tradiert wird, aber keine Entsprechung aus anderen Tradierungen findet. 
ḥadīṯ ḥasan Hadith mit guter Überlieferungskette, die jedoch die Stärke der Ṣaḥīḥ-Hadithe nicht erreicht 
ḥadīṯ mursal Hadith, der über einen geschlossenen, richtigen Tradentenstrang verfügt, jedoch fehlt darin die namentliche Erwähnung des Prophetengefährten. 
ḥasan Siehe: ḥadīṯ ḥasan 
ḫarāğ Tribut, der vom islamischen Staat auf die Ernteerträge von Ländereien ein-gehoben wird, die durch Krieg eröffnet wurden oder wo der Friedensvertrag mit den dortigen Bewohnern es vor-sieht. 
hiğra Auswanderung des Propheten (s) nach Medina, Gründung des islamischen Staates, Beginn der islamischen Zeit-rechnung 
ḥudūd Von Gott für gewisse Vergehen festge-setzte Strafen 
iğtihād Vorgang des Ableitens islamischer Rechtssprüche aus den Offenba-rungstexten 
iḥrām Weihezustand während der kleinen oder großen Pilgerfahrt 



IV 

maḥram (Plural: maḥārim) ein für die Frau eheverbotener Mann: Blutsverwandter, Anverwandter oder Milchverwandter 
muğtahid (Plural: muğta-hidūn) 

Rechtsgelehrter, der über das erforder-liche Rechts- und Sprachwissen ver-fügt, um aus den islamischen Texten Rechtssprüche abzuleiten. 
muhāğirūn Auswanderer; Muslime, die mit dem Propheten nach Medina ausgewandert sind. 
mursal Siehe ḥadīṯ mursal 
ṣaḥāba Gefährten des Propheten (s) 
ṣaḥīḥ Siehe: ḥadīṯ ṣaḥīḥ 
Saqīfa, Saqīfat Banī Sāʿida Versammlungsort der anṣār, an dem Abū Bakr die Vertrags-baiʿa als Kalif geleistet wurde 
Schriftanhänger Siehe: Anhänger der Schrift 
Schutzbefohlener Nichtmuslimischer Bürger des islami-schen Staates. Er genießt dasselbe Schutz- und Betreuungsrecht wie ein muslimischer Staatsbürger. 
Stunde Bezeichnung für den Tag des Jüngsten Gerichts 



V 

Sunna Alles, was vom Propheten (s) an Aus-sagen, Handlungen und Duldungen überliefert wird und nicht zum Koran zählt (siehe: Hadith). Als Sunna werden auch die wünschenswerten Handlun-gen im Islam bezeichnet. 
Übereinstimmend tradiert In den beiden Hadith-Werken von al-Buḫārī und Muslim übereinstimmend tradiert. 
uṣūl Grundlagen der islamischen Rechts-wissenschaft 
Verfluchungsschwur Der Verfluchungsschwur wird durchge-führt, wenn der Ehemann seine Ehe-frau der Unzucht bezichtigt, jedoch keine Zeugen hat außer sich selbst. Dabei schwört er viermal bei Allah, dass er die Wahrheit spricht, und das fünfte Mal, dass Allahs Fluch über ihn kommen möge, wenn er ein Lügner ist. Die Strafe wird von ihr abgewendet, wenn sie viermal bei Allah schwört, dass er ein Lügner ist, und das fünfte Mal, dass Allahs Zorn über sie kommen möge, wenn er die Wahrheit spricht. Siehe Sure 24, Vers 6-9. 
zakāt Soziale Pflichtabgabe von wohlhaben-den Muslimen 
 



 
 
 
 
 
 
 

 


